Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 1 (1953)

Heft: 1

Artikel: Voltaire

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 1. Befreiung 3

nicht zollen, denn es gibt nach unserem Dafiirhalten keine achtens-
werten Irrlehren, auch wenn sie noch so alt sind. Wir werden also
nicht vor Achtung erstarren, sondern derb auftreten und gelegent-
lich auch einmal herzhaft iiber die kirchliche AnmafBung lachen,
denn es ist eine alte Wahrheit: C’est le ridicule qui tue (Lécherlich-
keit totet!). Gleichwohl werden wir uns groBlter Sachlichkeit be-
fleiBen. Das eine schlieB3t das andere nicht aus. Die Redaktion.

Voltaire

Kaum ein Schriftsteller ist so viel gelobt und getadelt, verherrlicht
und verflucht worden wie Voltaire. Goethe hat iiber ihn gesagt, daf3
er simtliche Verdienste und Untugenden Frankreichs in sich ver-
eine, gleichsam als der «der Nation geméBeste Schriftsteller». In die-
sem Sinne laBt sich auch feststellen, daf3 sich in Voltaire der Geist
des 18. Jahrhunderts in vollendeter Weise ausspricht — er ist der
Bannertriger der Aufklirung, und in den Zeiten, in denen die Ver-
nunft zum Gott erhoben wurde, muflte er als Oberpriester gelten. Epi-
gone der Klassik, Reprisentant der Aufkldarungsliteratur und Herold
des Revolutionszeitalters — diese Titel verteilen sich auf sein langes
Leben und schriftstellerisches Wirken. Er nannte sich selbst einen
«Werkstattgehilfen» der Enzyclopiddisten und war doch weit eher ihr
intellektueller Meister; er hat der Sache der Gerechtigkeit mit sei-
nem kritischen Verstand und seinem leidenschaftlichen Gefiihl ge-
dient — Pariser und Weltbiirger zugleich, hat dieser ehrfurchtslose
Deist die MiB3stéinde seiner Zeit mit Spott und Hohn iiberschiittet,
nichts und niemand vor seinem kritischen Scharfblick verschonend.
So wurde er, ein Erasmus des 18. Jahrhunderts, zum Wegbereiter der
Franzosischen Revolution, und die europdische Freiheit darf ihn zu
ihren hauptsichlien Begriindern zdhlen.

Voltaires eigentlicher Name ist Francois Marie Arouet. Der Schrift-
steller-Name «Voltaire» taucht zum ersten Mal auf in einer Zueig-
nung, die der 24jihrige Verfasser des «Oedipus» der Herzogin von
Orléans widmet; vermutlich handelt es sich hier um ein Anagramm
von Arouet le jeune, ein Verfahren der Namensinderung, das bei den
Schriftstellern jener Zeit hidufig war. Schon der junge Voltaire lief3



4 Befreiung Nr. 1

seiner Spottlust freien Lauf, und so verwundert es denn nicht, ihn des
ofteren verbannt oder in der Bastille eingekerkert zu finden. Trotz
seines unliebsamen Freimuts wurde er vom Adel bewundert und be-
giinstigt. Sein grofBes episches Gedicht iiber Heinrich IV., die «Hen-
riade», wurde zwar in Frankreich verboten, aber desto eifriger gele-
sen und erdrtert. Friedrich der Grof3e schrieb als Kronprinz eine Vor-
rede dazu und scheute sich nicht, Voltaire mit Homer und Virgil zu
vergleichen. Damit sprach er die Meinung der Zeitgenossen aus, die
den humanitédren Charakter dieses Epos — Voltaire verherrlichte dar-
in den Frieden und die religitse Toleranz — wohl zu schitzen wuflten.
Mit dieser Dichtung stellte sich Voltaire in die Reihe der Klassiker
der franzosischen Literatur.

Die Jahre zwischen 1726 und 1729 verbrachte Voltaire in England,
wo er entscheidende geistige Einfliisse empfing. In politischer Hin-
sicht lernte er eine freiere Staatsform kennen — in Wissenschaft und
Philosophie waren die Englinder den Franzosen voraus. Die Ent-
deckung John Lockes, des Begriinderes der empirischen Philosophie
und der Erkenntniskritik, und Isaak Newtons bedeutete fiir Voltaire
eine geistige Revolution, die sein ganzes spiteres Denken beeinflussen
sollte. Im Bereiche der Theologie gab es in England freie Diskussion,
und Voltaire sah die Atheisten sich ebenso unbefangen dufllern wie
die Gldubigen. Beim Studium der englischen Dichter, dem er sich
mit groflem Eifer widmete, machte er sich mit dem in Frankreich
kaum beriicksichtigten Shakespeare bekannt, dem er «erhabenes Ge-
nie, ohne den mindesten Funken von gutem Geschmack und ohne die
geringste Kenntnis der Regeln» zuspricht. Seine Begeisterung fiir Eng-
land war so grof3, dal3 man iiber ihn eine charakteristische Anekdote
erzdhlt: Den StraBenpdébel, der ihn als Franzosen erkannte und zu ver-
héhnen anfing, soll er mit den Worten besinftigt haben: «Brave Eng-
linder, bin ich nicht schon ungliicklich genug, daB3 ich nicht unter
euch geboren bin?» ‘

Nach seiner Riickkehr nach Frankreich veroffentlichte Voltaire
seine «Geschichte Karl XIL», eine der klassischen Biographien der
Weltliteratur, die historische Wissenschaft in romanhafter Form ver-
mittelt. Von diesem Werk, in dem die Geschichtsschreibung die Bande
der Theologie abstreifte, konnte Friedrich Schiller erkliren, dal} es
«das Interesse einer Robinsonade mit dem philosophischen Geiste und
der kriiftigen Schreibart des Siécle de Louis XIV. verbinde». Unmittel-
bar nach den Ereignissen schreibend, hatte Voltaire Berichte von



Nr. 1 Befreiung _ 5

Augenzeugen zu Rate ziehen konnen, sodal3 er ein Meisterwerk der
Erzdhlungskunst — in seiner Lebensndhe und Anschaulichkeit mit
den historischen Abhandlungen der Epoche nicht vergleichbar — zu
schaffen vermochte. Bald hernach, im August 1732, kam die «Zaire»
zur Auffithrung, die Voltaires Ruhm als Dramatiker begriindete,
nachdem schon der «Oedipus» weithin Anerkennung gefunden hatte.
Zahlreiche dramatische Schopfungen folgten diesen Erstlingsarbei-
ten; entgegen dem klassischen franzosischen Drama brachte Voltaire
auch biirgerliche Personen auf die Biithne, und — anstatt den Schau-
platz der Handlung auf Griechenland, Rom oder Frankreich zu be-
schrinken — lief3 er seine Dramen in allen Teilen der Welt spielen.
Auch lie} er in ihnen seine politisch-freiheitliche Tendenz durch-
schimmern und forderte von der Biithne aus Toleranz und Gewissens-
freiheit: «In seinem Glauben mag ein jeder friedlich leben [ Doch
dem Gesetz des Staates zuerst die Ehre geben». Eines seiner Dramen,
das Goethe iibersetzte, trigt den bezeichnenden Titel: «Der Fanatis-
mus oder Mahomet der Prophet».

Im Jahre 1732 erschienen Voltaires «Briefe iiber die Engldnder»,
die auch die «Philosophischen Briefe» genannt wurden. Diese waren
eine Frucht des Englandaufenthaltes und schilderten englisches Le-
ben und Kultur in umfassender Weise. Man begreift, dal3 der Zensox
an diesen Ausfiihrungen vieles zu bemingeln hatte und sie durch den
Henker zerreiflen und verbrennen lie3: Staat und Kirche in Frank-
reich muBlten sich durch die Darstellung der englischen Verhéltnisse
angegriffen fiithlen. «Das englische Volk», heilit es in den «Briefen»,
«ist das einzige auf der Erde, das dahin gelangt ist, durch seinen Wi-
derstand die konigliche Gewalt zu regeln ...» «Wenn man den Eng-
lindern von unseren Abbés sagt, die durch Weiberintrigen zur Prila-
tur erhoben, in offenkundigen Ausschweifungen leben...: dann dan-
ken die Englinder Gott, dal3 sie Protestanten sind.» Besonderen An-
stof erregte auch Voltaires begeisterte Verkiindung der Lehren Lockes
und Newtons, die den franzosischen Gelehrten noch als Ketzerei er-
schienen und demgemil3 unzihlige Proteste auslosten. Der Verfasser
der «Briefe» muflite sich auf die Giiter seiner gelehrten Freundin,
Frau von Chatelet, zuriickziehen, und so wurde Cirey an der lothrin-
gischen Grenze fiir finfzehn Jahre die Heimat Voltaires, wo er zu-
sammen mit der Marquise die gliicklichste Zeit seines Lebens ver-
brachte. Unter den vielen literarischen Arbeiten dieser Periode ist zu
nennen das Lehrgedicht «der Weltmensch», in dem Kultur, Kunst



6 Befreiung Nr. 1

und Luxus, wogegen spiter Rousseau sein Verdikt schleudern sollte,
geriihmt werden; ein weiteres Lehrgedicht tréigt den Titel «Ueber den
Menschen» und ist wesentlich von Adam Popes «Essay on Man» be-
einfluflt im Sinne der Aufkldrung. Zur gleichen Zeit entstand auch
das aufsehenerregende komische Epos iiber das Middchen von Orléans,
«Die Pucelle», worin Voltaires Spott auch die Nationalheldin Frank-
reichs nicht verschont, und aus ihr eine «beherzte Idiotin» macht,
«die sich fiir inspiriert hielt; eine Dorfheroine, die man eine grof3e
Rolle spielen lie3: ein mutiges Maddchen, das Inquisitoren und Dok-
toren mit feiger Grausamkeit verbrennen lielen.» Trotz dieser Satire
wurde Voltaire in die Académie francaise aufgenommen, allerdings
nicht ohne vorher dem Klerus versichert zu haben, daf3 die ketzeri-
schen Stellen in seinen Werken nur durch verfélschten Druck entstan-
den seien. Auch die Gunst des Konigshofes wandte sich ihm wieder
zu; nicht selten findet man Voltaire auch am Hofe des polnischen Ex-
konigs Stanislas in Lunéville, wo seine in Cirey geschriebenen Thea-
terstiicke aufgefithrt werden.

Seit dem Jahre 1736 stand Voltaire in einem Briefwechsel mit dem
Kronprinzen Friedrich von Preullen, der zu seinen eifrigsten Bewun-
derern zihlte. Diese Korrespondenz erortert literarische Probleme,
und gelegentlich muBte der franzdsische Schriftsteller Gedichte des
preullischen Kronprinzen sprachlich verbessern. Als Friedrich auf
den Thron kam, war es eines seiner ersten Anliegen, Voltaire zu sich
zu laden. Zunichst kam es zu einer kurzen Zusammenkunft — aber
der junge Konig war nicht mehr der Kronprinz, der den leidenschaft-
lichen «Antimachiavelly geschrieben hatte, und wenn er auch von
seinem «Apollo» entziickt war, schrieb er gleichzeitig iiber die von
Voltaire geforderten hohen Reisekosten: das heille, einen Hofnarren
teuer bezahlen. Nach dem Tode der Marquise von Chételet gab Vol-
taire dem Dringen Friedrichs des Groflen nach und beschlof3, an den
preuBischen Konigshof zu iibersiedeln. Sein Verhiltnis zum Hofe von
Versailles war ohnehin kiihl genug; umsomehr mufite ihm Potsdam
gefallen, wo er einen Regenten fand, der ihm schrieb: «Was ist natiir-
licher, als dal3 zwei Philosophen, gemacht, miteinander zu leben,
durch gleiche Studien, gleichen Geschmack und gleiche Denkart ver-
bunden, sich diese Genugtuung (des Miteinanderseins) geben? Ich
achte Sie als meinen Lehrer in Beredsamkeit und Wissen; ich liebe
Sie als einen tugendhaften Freund... Sie werden als der Vater der
Wissenschaft und des Geschmacks angesehen werden und in mir alle



Nr. 1 Befreiung 1

die Trostungen finden, die ein Mann von ihrem Verdienst von einem
erwarten kann, der ihn zu schitzen weil3». Dieser Einladung war die
Zusicherung eines Jahresgehaltes von 20 000 Livres beigefiigt, nebst
einigen Ehrungen, die es wohl als lohnend erscheinen lielen, der
«grammatikalische Kammerherrs des Ko6nigs von Preullen zu wer-
den. Ueberdies lebten in Sansouci freie Geister wie d’Argens, Lamet-
trie usw., so daf eine Tafelrunde vereinigt war, von der Voltaire schrei-
ben konnte: «An keinem Ort der Welt sprach man so frei iiber alle
Arten menschlichen Aberglaubens, nirgends wurden sie mit so viel
Spott und Verachtung behandelt als bei den Soupers des Kénigs von
Preullen».

Wihrend sich Friedrich in den schlesischen Feldlagern darum be-
miihte, den Titel «der GroBe» zu erlangen, schrieb Voltaire an seiner
«Geschichte des Jahrhunderts Ludwig XIV.», die 1751 in Berlin er-
schien. Auch hier verleugnet sich nicht der freie Geist, trotz der Ver-
herrlichung des «Sonnenkonigs». Schonungslos werden in die Schil-
derung des goldenen Zeitalters von Frankreichs Politik und Literatur
die negativen Aspekte eingetragen, jene Mil3stinde, die aus dem abso-
lutistischen Regime erwuchsen.

Die Beziehungen zwischen Voltaire und Friedrich begannen sich
mit der Zeit zu lockern — nicht zuletzt deshalb, weil Voltaire, wie zeit
seines Lebens, auch Handelsinteressen verfolgte und dabei in der An-
wendung von Geschiftspraktiken nicht wihlerisch war. An Gegnern
und Neidern fehlte es nicht, die dem Koénig spottische Aeullerungen
Voltaires iiberbrachten. Dazu kam eine Feindschaft gegen Mauper-
tuis, der als Prisident der Berliner Akademie iiber groBlen Einflul}
verfiigte. Als dieser sich in einem naturwissenschaftlichen Disput eine
Bl6Be gab, veroffentlichte Voltaire in einer Zeitschrift einen Artikel,
der sowohl die Akademie als auch ihren Prisidenten verhohnte. Dar-
aufhin schrieb nun Friedrich selbst eine Entgegnung, worin er den
Verfasser des Artikels als einen Elenden hinstellte — so hatte nun Vol-
taire seinen Gastgeber als literarischen Gegenspieler, und da er nicht
geneigt war, nachzugeben, muflten sich die Differenzen verschirfen.
In der «Diatribe des Doktor Akakia» fiihrte er Gedankenginge Mau-
pertuis ins Absurde und traf damit auch den Verteidiger des Akade-
mieprisidenten, ndmlich Friedrich selber. Dieser geriet nun auller
sich und lie3 Voltaires Pamphlet 6ffentlich verbrennen — als Antwort
darauf schickte Voltaire seine Orden und den Kammerherrnschliissel
an den Konig zuriick, bat um Urlaub und reiste 1753 von Potsdam



8 Befreiung Nr. 1

ab. Da er noch unterwegs seine Spottpfeile gegen Maupertuis abschof3,
richte sich Friedrich an ihm, indem er ihn in Frankfurt arretieren
lieB. Voltaire genof3 bereits damals europdischen Ruhm, und das Un-
geschick, mit dem Friedrichs Exekutoren ihn behandelten, wurde eine
Schande fiir den Preullenkénig. Der exilierte Schriftsteller gedachte
nun nach Paris zuriickzukehren — allein, der Hof von Versailles
machte religiose Bedenken geltend, trotzdem Voltaire, in gewohnter
Art, die Kirche seiner Unterwiirfigkeit versicherte. So wandte sich
Voltaire nach Genf, das fiir den letzten Abschnitt seines Lebens ihm
zur Wohnstétte und Heimat werden sollte.

Er kaufte in der Nidhe von Genf ein Landhaus, das er wegen seiner
reizenden Lage «Les Délices» nannte. Dazu erwarb er u. a. die Herr-
schaft Ferney und residierte nun auf eigenem Grund und Boden. Hier
lebte der «Patriarch von Ferney» mit seiner Nichte in ldndlicher
Abgeschlossenheit und friedlicher Mufle, allerdings auch mit einer
literarischen Produktivitdt, deren Ausmal unglaubhaft anmutet. Er
brauchte nun seiner Kritik keine MédBigung mehr aufzuerlegen und
hatte es nicht mehr nétig, Riicksichten zu nehmen. In einem Brief an
d’Alembert aus dem Jahre 1761 schreibt er «Ich habe nun vierzig
Jahre lang die MiBhandlungen der Frommler und der Buben erdul-
det. Ich habe gesehen, dafl ich mit meiner MéBigung nichts gewonnen
habe, und dal es eine Narrheit ist, es zu hoffen. Man muf} den Krieg
machen und nobel sterben: Ein ganzes Frommlerheer rings um sich
hingestreckt».

Von seiner lindlichen Abgeschiedenheit in Ferney aus hielt Vol-
taire die Welt in Atem — Korrespondenten aus den Hauptstidten be-
nachrichtigten ihn iiber alle Neuerungen, zu denen er, sofern sie ihm
wert und wichtig schienen, in Flugschriften Stellung nahm. Das Erd-
beben von Lissabon veranlaBlte ihn zu einem Gedicht, in dem er sich
die Existenz von Uebel und Ungliick in der Welt zu erklédren versuchte.
Der Leibnizsche Optimismus, der von der «besten aller Welten» ge-
sprochen hatte, verfiel dabei seiner Kritik — der berithmte Roman
«Candidey» fiithrte den metaphysischen Optimismus bis zu seinen letz-
ten Konsequenzen und gab ihn zugleich auch der Licherlichkeit preis.
Es ist nirrisch, eine Welt gut zu nennen, von der gilt: «Versenkt ist Lis-
sabon, und lustig tanzt Paris». Eine Welt vonKetzerverbrennungen, wie
sie Candide erlebt, zeugt nicht fiir die Existenz eines wohlmeinenden
Gottes — der einsichtige Mensch beantwortet derartige theologische
Spekulationen resigniert: «Wir miissen unseren Garten bebauen». In



Nr. 1 : Befreiung 9

einer anderen Erzihlung «<Memnon oder die menschliche Weisheit»,
erklirt ein Engel dem Helden, da3 Gott unzihlige Welten geschaffen
habe, in denen Weisheit und Vergniigen stufenférmig abnehmen. «Da
fiirchte ich», versetzt der Held, «unser kleiner Erdball mochte just das
Tollhaus des Universums sein». «Nicht ganzy, antwortet der Engel,
«aber viel fehlt nicht; es mul3 alles an seinem Platz sein».

Zahlreiche Erzihlungen Voltaires behandeln Reisen in alle Teile
der Welt, der realen wie der irrealen. In «Mikromegas, eine philoso-
phische Geschichte» z. B. besuchen ein Sirius- und ein Saturn-Bewoh-
ner die Erde und — da sie einige tausend Meter grof3 sind — betrach-
ten die irdischen Verhiltnisse durch ihr Mikroskop. «L’ingénu» (Der
Naturmensch) erortert den Kontrast zwischen Natur und Kultur in
einem Sinne, der an Rousseaus Kulturkritik erinnert, ohne sich aber
auf ihre eigentlichen Bahnen zu begeben. Voltaire konnte sich un-
moglich ein Leben ohne Kultur und Zivilisation denken, und Rous-
seaus Ausfithrungen veranlaflten ihn zu einem Brief an den Verfasser
des «Discours»: «Noch niemand hat so viel Geist leuchten lassen wie
Sie in dem Bestreben, uns wieder zu Bestien zu machen, und man
bekommt ordentlich Lust, auf allen Vieren zu gehen, wenn man ihz
Werk liest. Da es indessen mehr als sechzig Jahre her ist, seit ich diese
Gewohnheit abgelegt habe, so fiihle ich zu meinem Schmerz, daf} es
mir unmaoglich ist, sie wieder aufzunehmen, und ich iiberlasse diese
natiirliche Gangart den Leuten, die ihrer wiirdiger sind als Sie und
ich.»

Um 1756 erschien der «Versuch iiber die Sitten und den Geist der
Nationeny, der eine eigentliche Geschichtsphilosophie enthilt, mit der
nur Bossuets allgemeine Geschichte den Vergleich zu halten vermag,
wobei Voltaire natiirlich iiber die dogmatisch-christliche Perspektive
des «letzten franzosischen Kirchenvaters» hinausgeht. Auch hier wie-
der kommt der aufklédrerische Standpunkt stark zur Geltung: «Wenn
ein gerechter Geist die Geschichte liest, ist er dauernd gezwungen, da-
gegen zu protestieren». Voltaire betrachtet «<mehr das Schicksal der
Menschen als die Erschiitterungen der Throne», und er muf} dabei er-
kennen, daf3 die Geschichte nur «ein Wust von Verbrechen, Torheiten
und Unfillen» ist, und: «Zur Weisheit macht die Welt langsame
Schritte nur». Diese Schritte zu verfolgen, ist Aufgabe der Geschichts-
schreibung, und Voltaire gelingt dies mit groBangelegten Konzeptio-
nen, die — neben Bossuet — an Herders «Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit» erinnern.



10 Befreiung Nr. 1

Die «Affdare Calas» bot Voltaire Gelegenheit, seinen Edelmut und
seinen Gerechtigkeitssinn erneut unter Beweis zu stellen. Eine huge-
nottische Kaufmannsfamilie in Toulouse wurde, mit phantastischen
Begriindungen, entehrt und hingerichtet — ein belangloser Anlaf3
geniigte, die religiosen Fanatiker auf ihre Opfer zu hetzen. Durch
diese Angelegenheit geriet Voltaire in gerechte Emporung und mit fie-
berhafter Erregung kdmpfte er drei Jahre lang um die Rehabilita-
tion der Familie Calas, was ihm auch im Mirz 1765 gelang. Gleich
hernach wurde die Welt von einem dhnlichen Fall, der Familie Sir-
ven in Castres, benachrichtigt, und auch hier ruhte Voltaire nicht, bis
er seinen «Schiitzlingen» ihr Recht verschafft hatte. Als bald darauf
ein Jiingling namens La Barre wegen angeblicher Beschidigung eines
Kruzifixes unter entsetzlichen Quélungen hingerichtet wurde, kannte
Voltaires Grimm keine Grenzen mehr. Von nun an taucht in seinen
Briefen die berithmte Formel «Ecrasez I'infanes auf, und er kann kein
Schreiben an seine Freunde abschlieBen ohne sie aufzufordern, die
niedertrichtige Kirche zu zerschmettern. Er fiirchtet nicht, sich gegen
tausendjihrige Institutionen zum Kampf zu stellen: «Ich habe es
satt», soll er einmal gesagt haben, «<immer wieder zu horen, dal3 zwolf
Minner hingereicht haben, das Christentum zu begriinden; ich habe
Lust zu beweisen, dal} einer genug ist, es zu zerstéren». Und mit dem
erbarmungslosen Krieg gegen Aberglauben und Unwissenheit verei-
nigt er den Kampf gegen die Leibeigenschaft, die sozialen Mil3stinde,
die unmenschliche Rechtsprechung und die Intoleranz in geistigen
und religiosen Belangen.

Dennoch wire es verfehlt, Voltaire zu den Atheisten des 18. Jahr-
hunderts zu rechnen. Er neigte dem Deismus zu und bewies die Exi-
stenz Gottes aus der zweckmiBigen Einrichtung der Natur (physiko-
teleologischer Beweis) und aus der menschlichen Forderung nach aus-
gleichender Gerechtigkeit. Nicht selten gibt er dem Gottesglauben
eine eher praktische Notwendigkeit (Wenn Gott nicht existierte, miif3te
man ihn erfinden!), wobei er scherzhaft andeutet, daf} ein atheisti-
scher Pichter nicht se gut zahlen wird wie ein glaubiger. Die Unsterb-
lichkeit der Seele schien ihm schlechthin unméglich, womit aber sein
Gottesglaube grundsétzlich in Frage gestellt wurde. Ueberhaupt war
Voltaire ein Erzfeind der judisch-christlichen Religion und er kann
sich nicht genug tun, die Sinnlosigkeit der Bibel aufzudecken. Er ver-
offentlichte Ausziige aus dem «Testament» des Pfarrers Meslier, der
«im Sterben Verzeihung von Gott erbittet, dal} er das Christentum



Nr. 1 | Befreiung 11

gelehrt haty; nach Meslier sind alle Religionen auf Liige und Betrug
aufgebaut, die christliche Kirche ist krassester Aberglauben und Jesus
ein unbedeutender und verédchtlicher Mensch. Voltaire stimmt im we-
sentlichen mit diesen Auffassungen iiberein, indem er zum SchluB3
gelangt, «da Jesus ein Unbekannter aus der Hefe des Volkes war,
und daf er sich fiir einen Propheten ausgab wie viele andere» ; besten-
falls darf er als ein «ldndlicher Sokrates» genommen werden, der eine
nicht unverniinftige Moral gepredigt hat. Das Christentum selbst aber,
das dieser Moral ginzlich ferne steht, ist eine Verirrung des Men-
schengeistes; Pipste, Monchstum, Religionsverfolgungen und Men-
schen-Schlidchtereien — all dies ist abscheulichste Barbarei. Und so
ruft denn Voltaire aus: «Die christliche Religion ist ein Netz, in dem
weit iiber 1700 Jahre die Dummen von den Schurken eingefangen wur-
den; sie ist ein Dolch, mit dem wihrend 1400 Jahren die Fanatiker
ihre Briider umgebracht haben.»

Der Lebensabend des alten Kimpfers in Ferney war geruhsam und
gliicklich. Sein Ruhm und seine Gastfreundlichkeit fiihrten zahl-
reiche Giste zu ihm, darunter die bedeutendsten Personlichkeiten der
Gesellschaft und der Literatur. Der «Eremit der Alpen» oder der
«Kranke vom Jura», wie Voltaire sich zu nennen liebte, empfing alle
mit gelassener Leutseligkeit, liel sich gelegentlich dazu herbei, trotz
seiner fiinfundsiebzig Jahre in seinem eigenen Theater mitzuspielen.
Er war unermiidlich und arbeitete in der Regel achtzehn Stunden im
Tag, so schnell diktierend, dafl ihm die Schreiber nicht zu folgen ver-
mochten. Seine literarischen Fehden fiithrte er mit jugendlichem
Eifer; seine Liebe zu Freiheit und Aufkldrung ist nicht erkaltet, und
er glaubt an den Anbruch des Vernunft-Zeitalters.

Am 5. Februar 1778 folgt Voltaire einer Einladung nach Paris, wo
er der Auffithrung seiner neuen Tragodie «Irene» beizuwohnen ge-
dachte. Riistig empfing der 84jihrige die zahllosen Besuche und De-
putationen, wurde vom Volk auf der Strafle begeistert begriifit, wih-
rend Hof und Klerus sich abwartend verhielten. Die Aufregungen der
Grol3stadt miissen dem Greis zu viel geworden sein; er wurde krank,
und wihrend der Kranke noch an den Beitrigen zum Woérterbuch der
Akademie arbeitete, nahte die Stunde seines Todes. Er starb am 30.
Mai 1778 und wurde in der Klosterkirche Scelliéres begraben, knapp
bevor das Verbot des Klerus eintraf. Die Nationalversammlung der
Revolution hat seine Gebeine ausgraben lassen und sie, zusammen
mit denjenigen Rousseaus, in das Pantheon versetzt. Der Wagen, der



12 Befreiung Nr. 1

Voltaires Sarkophag nach Paris fiihrte, trug die Inschrift: «Er richte
Calas, La Barre, Sirven und Montbaili. Als Dichter, Denker, Historiker
gab er dem menschlichen Geiste einen gewaltigen Aufschwung. Er hat
uns vorbereitet, frei zu werden». Niemand hat diese Worte schoner
ergiinzt als Victor Hugo, der in der Hundertjahrfeier von Voltaires
Tod sagte: «Voltaire hat den strahlenden Krieg aufgenommen, den
Krieg eines einzelnen gegen alle, das heifit, den groBen Krieg. Den
Krieg des Gedankens gegen die Materie, den Krieg der Vernunft gegen
das Vorurteil, den Krieg der Gerechtigkeit gegen die Ungerechtigkeit,
den Krieg des Unterdriickten gegen den Unterdriicker, den Krieg der
Giite, den Krieg der Sanftmut. Er hat die Zirtlichkeit einer Frau und
den Zorn eines Helden besessen. Er ist ein groBer Geist und ein unge-
heures Herz gewesen. Er hat den alten Kodex und das alte Dogma be-
siegt. Er hat den Feudalherren, den mittelalterlichen Richter, den
romischen Priester besiegt. Er hat den Pobel zur Wiirde des Volkes
erhoben. Er hat gelehrt, Friede gestiftet und zivilisiert. . . . er hat allc
Verfolgungen, die Verleumdung, das Exil auf sich genommen. Er ist
unermiidlich und unerschiitterlich gewesen. Er hat die Gewalt durch
das Lécheln besiegt, den Despotismus durch den Sarkasmus, die
Unfehlbarkeit durch die Ironie, die Starrkopfigkeit durch Aus-
dauer, die Unwissenheit durch die Wahrheit ... Voltaire ist mehr als
ein Staatshaupt, er ist ein Haupt von Ideen. Mit Voltaire beginnt eine
neue Reihe. Man fiihlt, daB3 von nun an die hochste Lenkerin des
Menschengeschlechtes die Vernunft sein wird».

André Gide auf dem Index

Ging da vor einiger Zeit die Meldung durch die Presse, die Index-
kongregation in Rom habe die Werke des berithmten franzosischen
Schriftstellers André Gide auf die Liste der verbotenen Biicher gesetzt.
Nun, wer diese Werke kennt, findet dieses Verbot nicht eben erstaun-
lich; erstaunlich und unbegreiflich aber ist die Begriindung dieser
Indizierung. Das Verbot wurde ndmlich unter anderem auch damit
begriindet, dafl Gide seinen Atheismus auf eine kindische Weise ver-
trete. Gide kindisch? Man fafit sich an den Kopf. Die gesamte gebil-
dete Welt ist sich doch darin einig, dal} Gides Werke ausgezeichnet



	Voltaire

