
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 1

Artikel: Voltaire

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 1 Befreiung 3

nicht zollen, denn es gibt nach unserem Dafürhalten keine achtenswerten

Irrlehren, auch wenn sie noch so alt sind. Wir werden also
nicht vor Achtung erstarren, sondern derb auftreten und gelegentlich

auch einmal herzhaft über die kirchliche Anmaßung lachen,
denn es ist eine alte Wahrheit: C'est le ridicule qui tue (Lächerlichkeit

tötet!). Gleichwohl werden wir uns größter Sachlichkeit
befleißen. Das eine schließt das andere nicht aus. Die Redaktion.

Voltaire

Kaum ein Schriftsteller ist so viel gelobt und getadelt, verherrlicht
und verflucht worden wie Voltaire. Goethe hat über ihn gesagt, daß

er sämtliche Verdienste imd Untugenden Frankreichs in sich
vereine, gleichsam als der «der Nation gemäßeste Schriftsteller». In
diesem Sinne läßt sich auch feststellen, daß sich in Voltaire der Geist
des 18. Jahrhunderts in vollendeter Weise ausspricht — er ist der
Bannerträger der Aufklärung, und in den Zeiten, in denen die
Vernunft zum Gott erhoben wurde, mußte er als Oberpriester gelten.
Epigone der Klassik, Repräsentant der Aufklärungsliteratur und Herold
des Revolutionszeitalters — diese Titel verteilen sich auf sein langes
Leben und schriftstellerisches Wirken. Er nannte sich selbst einen
«Werkstattgehilfen» der Enzyclopädisten und war doch weit eher ihr
intellektueUer Meister; er hat der Sache der Gerechtigkeit mit
seinem kritischen Verstand und seinem leidenschaftlichen Gefühl
gedient —¦ Pariser und Weltbürger zugleich, hat dieser ehrfurchtslose
Deist die Mißstände seiner Zeit mit Spott und Hohn überschüttet,
nichts und niemand vor seinem kritischen Scharfblick verschonend.
So wurde er, ein Erasmus des 18. Jahrhunderts, zum Wegbereiter der
Französischen Revolution, und die europäische Freiheit darf ihn zu
ihren hauptsächlien Begründern zählen.

Voltaires eigentlicher Name ist François Marie Arouet. Der
Schriftsteller-Name «Voltaire» taucht zum ersten Mal auf in einer Zueignung,

die der 24jährige Verfasser des «Oedipus» der Herzogin von
Orléans widmet; vermutlich handelt es sich hier um ein Anagramm
von Arouet le jeune, ein Verfahren der Namensänderung, das bei den
Schriftstellern jener Zeit häufig war. Schon der junge Voltaire ließ



4 Befreiung Nr. 1

seiner Spottlust freien Lauf, und so verwundert es denn nicht, ihn des

öfteren verbannt oder in der Bastille eingekerkert zu finden. Trotz
seines unliebsamen Freimuts wurde er vom Adel bewundert und
begünstigt. Sein großes episches Gedicht über Heinrich IV., die
«Henriade», wurde zwar in Frankreich verboten, aber desto eifriger gelesen

und erörtert. Friedrich der Große schrieb als Kronprinz eine Vorrede

dazu und scheute sich nicht, Voltaire mit Homer und Virgil zu
vergleichen. Damit sprach er die Meinung der Zeitgenossen aus, die
den humanitären Charakter dieses Epos — Voltaire verherrlichte darin

den Frieden und die religiöse Toleranz -— wohl zu schätzen wußten.
Mit dieser Dichtung stellte sich Voltaire in die Reihe der Klassiker
der französischen Literatur.

Die Jahre zwischen 1726 und 1729 verbrachte Voltaire in England,
wo er entscheidende geistige Einflüsse empfing. In politischer
Hinsicht lernte er eine freiere Staatsform kennen — in Wissenschaft und
Philosophie waren die Engländer den Franzosen voraus. Die
Entdeckung John Lockes, des Begründeres der empirischen Philosophie
und der Erkenntniskritik, und Isaak Newtons bedeutete für Voltaire
eine geistige Revolution, die sein ganzes späteres Denken beeinflussen
sollte. Im Bereiche der Theologie gab es in England freie Diskussion,
und Voltaire sah die Atheisten sich ebenso unbefangen äußern wie
die Gläubigen. Beim Studium der englischen Dichter, dem er sich
mit großem Eifer widmete, machte er sich mit dem in Frankreich
kaum berücksichtigten Shakespeare bekannt, dem er «erhabenes
Genie, ohne den mindesten Funken von gutem Geschmack und ohne die
geringste Kenntnis der Regeln» zuspricht. Seine Begeisterung für England

war so groß, daß man über ihn eine charakteristische Anekdote
erzählt: Den Straßenpöbel, der ihn als Franzosen erkannte und zu
verhöhnen anfing, soll er mit den Worten besänftigt haben: «Brave
Engländer, bin ich nicht schon unglücklich genug, daß ich nicht unter
euch geboren bin?»

Nach seiner Rückkehr nach Frankreich veröffentlichte Voltaire
seine «Geschichte Karl XII.», eine der klassischen Biographien der
Weltliteratur, die historische Wissenschaft in romanhafter Form
vermittelt. Von diesem Werk, in dem die Geschichtsschreibung die Bande
der Theologie abstreifte, konnte Friedrich Schiller erklären, daß es
«das Interesse einer Robinsonade mit dem philosophischen Geiste und
der kräftigen Schreibart des Siècle de Louis XIV. verbinde». Unmittelbar

nach den Ereignissen schreibend, hatte Voltaire Berichte von



Nr. 1 Befreiung 5

Augenzeugen zu Rate ziehen können, sodaß er ein Meisterwerk der
Erzählungskunst — in seiner Lebensnähe und Anschaulichkeit mit
den historischen Abhandlungen der Epoche nicht vergleichbar — zu
schaffen vermochte. Bald hernach, im August 1732, kam die «Zaïre»
zur Aufführung, die Voltaires Ruhm als Dramatiker begründete,
nachdem schon der «Oedipus» weithin Anerkennung gefunden hatte.
Zahlreiche dramatische Schöpfungen folgten diesen Erstlingsarbeiten;

entgegen dem klassischen französischen Drama brachte Voltaire
auch bürgerliche Personen auf die Bühne, und — anstatt den Schauplatz

der Handlung auf Griechenland, Rom oder Frankreich zu
beschränken — ließ er seine Dramen in allen Teilen der Welt spielen.
Auch ließ er in ihnen seine politisch-freiheitliche Tendenz
durchschimmern und forderte von der Bühne aus Toleranz und Gewissensfreiheit:

«In seinem Glauben mag ein jeder friedlich leben / Doch
dem Gesetz des Staates zuerst die Ehre geben». Eines seiner Dramen,
das Goethe übersetzte, trägt den bezeichnenden Titel: «Der Fanatismus

oder Mahomet der Prophet».
Im Jahre 1732 erschienen Voltaires «Briefe über die Engländer»,

die auch die «Philosophischen Briefe» genannt wurden. Diese waren
eine Frucht des Englandaufenthaltes und schilderten englisches
Leben und Kultur in umfassender Weise. Man begreift, daß der Zensor
an diesen Ausführungen vieles zu bemängeln hatte und sie durch den
Henker zerreißen und verbrennen ließ: Staat und Kirche in Frankreich

mußten sich durch die Darstellung der englischen Verhältnisse
angegriffen fühlen. «Das englische Volk», heißt es in den «Briefen»,
«ist das einzige auf der Erde, das dahin gelangt ist, durch seinen
Widerstand die königliche Gewalt zu regeln .» «Wenn man den
Engländern von unseren Abbés sagt, die durch Weiberintrigen zur Präla-
tur erhoben, in offenkundigen Ausschweifungen leben : dann danken

die Engländer Gott, daß sie Protestanten sind.» Besonderen
Anstoß erregte auch Voltaires begeisterte Verkündung der Lehren Locke3
und Newtons, die den französischen Gelehrten noch als Ketzerei
erschienen und demgemäß unzählige Proteste auslösten. Der Verfasser
der «Briefe» mußte sich auf die Güter seiner gelehrten Freundin,
Frau von Châtelet, zurückziehen, und so wurde Cirey an der lothringischen

Grenze für fünfzehn Jahre die Heimat Voltaires, wo er
zusammen mit der Marquise die glücklichste Zeit seines Lebens
verbrachte. Unter den vielen literarischen Arbeiten dieser Periode ist zu
nennen das Lehrgedicht «der Weltmensch», in dem Kultur, Kunst



6 Befreiung Nr. 1

und Luxus, wogegen später Rousseau sein Verdikt schleudern sollte,
gerühmt werden; ein weiteres Lehrgedicht trägt den Titel «Ueber den
Menschen» und ist wesentlich von Adam Popes «Essay on Man»
beeinflußt im Sinne der Aufklärung. Zur gleichen Zeit entstand auch
das aufsehenerregende komische Epos über das Mädchen von Orléans,
«Die Pucelle», worin Voltaires Spott auch die Nationalheldin Frankreichs

nicht verschont, und aus ihr eine «beherzte Idiotin» macht,
«die sich für inspiriert hielt; eine Dorfhero ine, die man eine große
Rolle spielen ließ: ein mutiges Mädchen, das Inquisitoren und
Doktoren mit feiger Grausamkeit verbrennen ließen.» Trotz dieser Satire
wurde Voltaire in die Académie française aufgenommen, allerdings
nicht ohne vorher dem Klerus versichert zu haben, daß die ketzerischen

Stellen in seinen Werken nur durch verfälschten Druck entstanden

seien. Auch die Gunst des Königshofes wandte sich ihm wieder
zu; nicht selten findet man Voltaire auch am Hofe des polnischen
Exkönigs Stanislas in Lunéville, wo seine in Cirey geschriebenen
Theaterstücke aufgeführt werden.

Seit dem Jahre 1736 stand Voltaire in einem Briefwechsel mit dem

Kronprinzen Friedrich von Preußen, der zu seinen eifrigsten Bewunderern

zählte. Diese Korrespondenz erörtert literarische Probleme,
und gelegentlich mußte der französische Schriftsteller Gedichte des

preußischen Kronprinzen sprachlich verbessern. Als Friedrich auf
den Thron kam, war es eines seiner ersten Anliegen, Voltaire zu sich
zu laden. Zunächst kam es zu einer kurzen Zusammenkunft — aber
der junge König war nicht mehr der Kronprinz, der den leidenschaftlichen

«Antimachiavell» geschrieben hatte, und wenn er auch von
seinem «Apollo» entzückt war, schrieb er gleichzeitig über die von
Voltaire geforderten hohen Reisekosten: das heiße, einen Hofnarren
teuer bezahlen. Nach dem Tode der Marquise von Châtelet gab
Voltaire dem Drängen Friedrichs des Großen nach und beschloß, an den

preußischen Königshof zu übersiedeln. Sein Verhältnis zum Hofe von
Versailles war ohnehin kühl genug; umsomehr mußte ihm Potsdam
gefallen, wo er einen Regenten fand, der ihm schrieb : «Was ist
natürlicher, als daß zwei Philosophen, gemacht, miteinander zu leben,
durch gleiche Studien, gleichen Geschmack und gleiche Denkart
verbunden, sich diese Genugtuung (des Miteinanderseins) geben? Ich
achte Sie als meinen Lehrer in Beredsamkeit und Wissen; ich liebe
Sie als einen tugendhaften Freund Sie werden als der Vater der
Wissenschaft und des Geschmacks angesehen werden und in mir alle



Nr. 1 Befreiung 7

die Tröstungen finden, die ein Mann von ihrem Verdienst von einem
erwarten kann, der ihn zu schätzen weiß». Dieser Einladung war die
Zusicherung eines Jahresgehaltes von 20 000 Livres beigefügt, nebst
einigen Ehrungen, die es wohl als lohnend erscheinen ließen, der
«grammatikalische Kammerherr» des Königs von Preußen zu werden.

Ueberdies lebten in Sansouci freie Geister wie d'Axgens, Lamettrie

usw., so daß eine Tafelrunde vereinigt war, von der Voltaire schreiben

konnte: «An keinem Ort der Welt sprach man so frei über alle
Arten menschlichen Aberglaubens, nirgends wurden sie mit so viel
Spott und Verachtung behandelt als bei den Soupers des Königs von
Preußen».

Während sich Friedrich in den schlesischen Feldlagern darum
bemühte, den Titel «der Große» zu erlangen, schrieb Voltaire an seiner
«Geschichte des Jahrhunderts Ludwig XIV.», die 1751 in Berlin
erschien. Auch hier verleugnet sich nicht der freie Geist, trotz der
Verherrlichung des «Sonnenkönigs». Schonungslos werden in die
Schilderung des goldenen Zeitalters von Frankreichs Politik und Literatur
die negativen Aspekte eingetragen, jene Mißstände, die aus dem
absolutistischen Regime erwuchsen.

Die Beziehungen zwischen Voltaire und Friedrich begannen sich
mit der Zeit zu lockern — nicht zuletzt deshalb, weil Voltaire, wie zeit
seines Lebens, auch Handelsinteressen verfolgte und dabei in der
Anwendung von Geschäftspraktiken nicht wählerisch war. An Gegnern
und Neidern fehlte es nicht, die dem König spöttische Aeußerungen
Voltaires überbrachten. Dazu kam eine Feindschaft gegen Mauper-
tuis, der als Präsident der Berliner Akademie über großen Einfluß
verfügte. Als dieser sich in einem naturwissenschaftlichen Disput eine
Blöße gab, veröffentlichte Voltaire in einer Zeitschrift einen Artikel,
der sowohl die Akademie als auch ihren Präsidenten verhöhnte.
Daraufhin schrieb nun Friedrich selbst eine Entgegnung, worin er den
Verfasser des Artikels als einen Elenden hinstellte — so hatte nun
Voltaire seinen Gastgeber als literarischen Gegenspieler, und da er nicht
geneigt war, nachzugeben, mußten sich die Differenzen verschärfen.
In der «Diatribe des Doktor Akakia» führte er Gedankengänge Mau-
pertuis ins Absurde und traf damit auch den Verteidiger des

Akademiepräsidenten, nämlich Friedrich selber. Dieser geriet nun außer
sich und ließ Voltaires Pamphlet öffentlich verbrennen — als Antwort
darauf schickte Voltaire seine Orden und den Kammerherrnschlüssei
an den König zurück, bat um Urlaub und reiste 1753 von Potsdam



8 Befreiung Nr. 1

ab. Da er noch unterwegs seine Spottpfeile gegen Maupertuis abschoß,
rächte sich Friedrich an ihm, indem er ihn in Frankfurt arretieren
ließ. Voltaire genoß bereits damals europäischen Ruhm, und das

Ungeschick, mit dem Friedrichs Exekutoren ihn behandelten, wurde eine
Schande für den Preußenkönig. Der exilierte Schriftsteller gedachte
nun nach Paris zurückzukehren — allein, der Hof von Versailles
machte religiöse Bedenken geltend, trotzdem Voltaire, in gewohnter
Art, die Kirche seiner Unterwürfigkeit versicherte. So wandte sich
Voltaire nach Genf, das für den letzten Abschnitt seines Lebens ihm
zur Wohnstätte und Heimat werden sollte.

Er kaufte in der Nähe von Genf ein Landhaus, das er wegen seiner
reizenden Lage «Les Délices» nannte. Dazu erwarb er u. a. die
Herrschaft Ferney und residierte nun auf eigenem Grund und Boden. Hier
lebte der «Patriarch von Ferney» mit seiner Nichte in ländlicher
Abgeschlossenheit und friedlicher Muße, allerdings auch mit einet
literarischen Produktivität, deren Ausmaß unglaubhaft anmutet. Er
brauchte nun seiner Kritik keine Mäßigung mehr aufzuerlegen und
hatte es nicht mehr nötig, Rücksichten zu nehmen. In einem Brief an
d'Alembert aus dem Jahre 1761 schreibt er «Ich habe nun vierzig
Jahre lang die Mißhandlungen der Frömmler und der Buben erduldet.

Ich habe gesehen, daß ich mit meiner Mäßigung nichts gewonnen
habe, und daß es eine Narrheit ist, es zu hoffen. Man muß den Krieg
machen und nobel sterben: Ein ganzes Frömmlerheer rings um sich
hingestreckt».

Von seiner ländlichen Abgeschiedenheit in Ferney aus hielt
Voltaire die Welt in Atem —- Korrespondenten aus den Hauptstädten
benachrichtigten ihn über alle Neuerungen, zu denen er, sofern sie ihm
wert und wichtig schienen, in Flugschriften Stellung nahm. Das
Erdbeben von Lissabon veranlaßte ihn zu einem Gedicht, in dem er sich
die Existenz von Uebel und Unglück in der Welt zu erklären versuchte.
Der Leibnizsche Optimismus, der von der «besten aller Welten»
gesprochen hatte, verfiel dabei seiner Kritik — der berühmte Roman
«Candide» führte den metaphysischen Optimismus bis zu seinen letzten

Konsequenzen und gab ihn zugleich auch der Lächerlichkeit preis.
Es ist närrisch, eine Welt gut zu nennen, von der gilt : «Versenkt ist
Lissabon, und lustig tanzt Paris». Eine Welt vonKetzerverbrennungen, wie
sie Candide erlebt, zeugt nicht für die Existenz eines wohlmeinenden
Gottes — der einsichtige Mensch beantwortet derartige theologische
Spekulationen resigniert : «Wir müssen unseren Garten bebauen». In



Nr. 1 Befreiung 9

einer anderen Erzählung «Memnon oder die menschliche Weisheit»,
erklärt ein Engel dem Helden, daß Gott unzählige Welten geschaffen
habe, in denen Weisheit und Vergnügen stufenförmig abnehmen. «Da
fürchte ich», versetzt der Held, «unser kleiner Erdball möchte just das
Tollhaus des Universums sein». «Nicht ganz», antwortet der Engel,
«aber viel fehlt nicht; es muß alles an seinem Platz sein».

Zahlreiche Erzählungen Voltaires behandeln Reisen in alle Teile
der Welt, der realen wie der irrealen. In «Mikromegas, eine philosophische

Geschichte» z. B. besuchen ein Sirius- und ein Saturn-Bewohner

die Erde und — da sie einige tausend Meter groß sind — betrachten

die irdischen Verhältnisse durch ihr Mikroskop. «L'ingénu» (Der
Naturmensch) erörtert den Kontrast zwischen Natur und Kultur in
einem Sinne, der an Rousseaus Kulturkritik erinnert, ohne sich aber
auf ihre eigentlichen Bahnen zu begeben. Voltaire konnte sich
unmöglich ein Leben ohne Kultur und Zivilisation denken, und Rousseaus

Ausführungen veranlaßten ihn zu einem Brief an den Verfasser
des «Discours» : «Noch niemand hat so viel Geist leuchten lassen wie
Sie in dem Bestreben, uns wieder zu Bestien zu machen, und man
bekommt ordentlich Lust, auf allen Vieren zu gehen, wenn man ihr
Werk liest. Da es indessen mehr als sechzig Jahre her ist, seit ich diese
Gewohnheit abgelegt habe, so fühle ich zu meinem Schmerz, daß es

mir unmöglich ist, sie wieder aufzunehmen, und ich überlasse diese
natürliche Gangart den Leuten, die ihrer würdiger sind als Sie und
ich.»

Um 1756 erschien der «Versuch über die Sitten und den Geist der
Nationen», der eine eigentliche Geschichtsphilosophie enthält, mit der
nur Bossuets allgemeine Geschichte den Vergleich zu halten vermag,
wobei Voltaire natürlich über die dogmatisch-christliche Perspektive
des «letzten französischen Kirchenvaters» hinausgeht. Auch hier wieder

kommt der aufklärerische Standpunkt stark zur Geltung: «Wenn
ein gerechter Geist die Geschichte liest, ist er dauernd gezwungen,
dagegen zu protestieren». Voltaire betrachtet «mehr das Schicksal der
Menschen als die Erschütterungen der Throne», und er muß dabei
erkennen, daß die Geschichte nur «ein Wust von Verbrechen, Torheiten
und Unfällen» ist, und: «Zur Weisheit macht die Welt langsame
Schritte nur». Diese Schritte zu verfolgen, ist Aufgabe der
Geschichtsschreibung, und Voltaire gelingt dies mit großangelegten Konzeptionen,

die — neben Bossuet — an Herders «Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit» erinnern.



10 Befreiung Nr. 1

Die «Affäre Calas» bot Voltaire Gelegenheit, seinen Edelmut und
seinen Gerechtigkeitssinn erneut unter Beweis zu stellen. Eine
hugenottische Kaufmannsfamilie in Toulouse wurde, mit phantastischen
Begründungen, entehrt und hingerichtet — ein belangloser Anlaß
genügte, die religiösen Fanatiker auf ihre Opfer zu hetzen. Durch
diese Angelegenheit geriet Voltaire in gerechte Empörung und mit
fieberhafter Erregung kämpfte er drei Jahre lang um die Rehabilitation

der Familie Calas, was ihm auch im März 1765 gelang. Gleich
hernach wurde die Welt von einem ähnlichen FaU, der Familie Sir-
ven in Castres, benachrichtigt, und auch hier ruhte Voltaire nicht, bis
er seinen «Schützlingen» ihr Recht verschafft hatte. Als bald darauf
ein Jüngling namens La Barre wegen angeblicher Beschädigung eines
Kruzifixes unter entsetzlichen Quälungen hingerichtet wurde, kannte
Voltaires Grimm keine Grenzen mehr. Von nun an taucht in seinen
Briefen die berühmte Formel «Ecrasez l'infâne» auf, und er kann kein
Schreiben an seine Freunde abschließen ohne sie aufzufordern, die
niederträchtige Kirche zu zerschmettern. Er fürchtet nicht, sich gegen
tausendjährige Institutionen zum Kampf zu stellen: «Ich habe es

satt», soll er einmal gesagt haben, «immer wieder zu hören, daß zwölf
Männer hingereicht haben, das Christentum zu begründen; ich habe
Lust zu beweisen, daß einer genug ist, es zu zerstören». Und mit dem
erbarmungslosen Krieg gegen Aberglauben und Unwissenheit vereinigt

er den Kampf gegen die Leibeigenschaft, die sozialen Mißstände,
die unmenschliche Rechtsprechung und die Intoleranz in geistigen
und religiösen Belangen.

Dennoch wäre es verfehlt, Voltaire zu den Atheisten des 18.
Jahrhunderts zu rechnen. Er neigte dem Deismus zu und bewies die
Existenz Gottes aus der zweckmäßigen Einrichtung der Natur (physiko-
teleologischer Beweis) und aus der menschlichen Forderung nach
ausgleichender Gerechtigkeit. Nicht selten gibt er dem Gottesglauben
eine eher praktische Notwendigkeit (Wenn Gott nicht existierte, müßte
man ihn erfinden!), wobei er scherzhaft andeutet, daß ein atheistischer

Pächter nicht so gut zahlen wird wie ein gläubiger. Die Unsterblichkeit

der Seele schien ihm schlechthin unmöglich, womit aber sein
Gottesglaube grundsätzlich in Frage gestellt wurde. Ueberhaupt war
Voltaire ein Erzfeind der jüdisch-christlichen Religion und er kann
sich nicht genug tun, die Sinnlosigkeit der Bibel aufzudecken. Er
veröffentlichte Auszüge aus dem «Testament» des Pfarrers Meslier, der
«im Sterben Verzeihung von Gott erbittet, daß er das Christentum



Nr. 1 Befreiung 11

gelehrt hat»; nach Meslier sind alle Religionen auf Lüge und Betrug
aufgebaut, die christliche Kirche ist krassester Aberglauben und Jesus
ein unbedeutender und verächtlicher Mensch. Voltaire stimmt im
wesentlichen mit diesen Auffassungen überein, indem er zum Schluß
gelangt, «daß Jesus ein Unbekannter aus der Hefe des Volkes war,
und daß er sich für einen Propheten ausgab wie viele andere» ; bestenfalls

darf er als ein «ländlicher Sokrates» genommen werden, der eine
nicht unvernünftige Moral gepredigt hat. Das Christentum selbst eiber,
das dieser Moral gänzlich ferne steht, ist eine Verirrung des

Menschengeistes; Päpste, Mönchstum, Religionsverfolgungen und
Menschen-Schlächtereien — all dies ist abscheulichste Barbarei. Und so

ruft denn Voltaire aus : «Die christliche Religion ist ein Netz, in dem
weit über 1700 Jahre die Dummen von den Schurken eingefangen wurden;

sie ist ein Dolch, mit dem während 1400 Jahren die Fanatiker
ihre Brüder umgebracht haben.»

Der Lebensabend des alten Kämpfers in Ferney war geruhsam und
glücklich. Sein Ruhm und seine Gastfreundlichkeit führten
zahlreiche Gäste zu ihm, darunter die bedeutendsten Persönlichkeiten der
Gesellschaft und der Literatur. Der «Eremit der Alpen» oder der
«Kranke vom Jura», wie Voltaire sich zu nennen liebte, empfing alle
mit gelassener Leutseligkeit, ließ sich gelegentlich dazu herbei, trotz
seiner fünfundsiebzig Jahre in seinem eigenen Theater mitzuspielen.
Er war unermüdlich und arbeitete in der Regel achtzehn Stunden im
Tag, so schnell diktierend, daß ihm die Schreiber nicht zu folgen
vermochten. Seine literarischen Fehden führte er mit jugendlichem
Eifer; seine Liebe zu Freiheit und Aufklärung ist nicht erkaltet, und
er glaubt an den Anbruch des Vernunft-Zeitalters.

Am 5. Februar 1778 folgt Voltaire einer Einladung nach Paris, wo
er der Aufführung seiner neuen Tragödie «Irene» beizuwohnen
gedachte. Rüstig empfing der 84jährige die zahllosen Besuche und
Deputationen, wurde vom Volk auf der Straße begeistert begrüßt, während

Hof und Klerus sich abwartend verhielten. Die Aufregungen der
Großstadt müssen dem Greis zu viel geworden sein; er wurde krank,
und während der Kranke noch an den Beiträgen zum Wörterbuch der
Akademie arbeitete, nahte die Stunde seines Todes. Er starb am 30.

Mai 1778 und wurde in der Klosterkirche Scellières begraben, knapp
bevor das Verbot des Klerus eintraf. Die Nationalversammlung der
Revolution hat seine Gebeine ausgraben lassen und sie, zusammen
mit denjenigen Rousseaus, in das Pantheon versetzt. Der Wagen, der



12 Befreiung Nr. 1

Voltaires Sarkophag nach Paris führte, trug die Inschrift: «Er rächte
Calas, La Barre, Sirven und Montbaili. Als Dichter, Denker, Historiker
gab er dem menschlichen Geiste einen gewaltigen Aufschwung. Er hat
uns vorbereitet, frei zu werden». Niemand hat diese Worte schöner
ergänzt als Victor Hugo, der in der Hundertjahrfeier von Voltaires
Tod sagte: «Voltaire hat den strahlenden Krieg aufgenommen, den

Krieg eines einzelnen gegen alle, das heißt, den großen Krieg. Den
Krieg des Gedankens gegen die Materie, den Krieg der Vernunft gegen
das Vorurteil, den Krieg der Gerechtigkeit gegen die Ungerechtigkeit,
den Krieg des Unterdrückten gegen den Unterdrücker, den Krieg der
Güte, den Krieg der Sanftmut. Er hat die Zärtlichkeit einer Frau und
den Zorn eines Helden besessen. Er ist ein großer Geist und ein
ungeheures Herz gewesen. Er hat den alten Kodex und das alte Dogma
besiegt. Er hat den Feudalherren, den mittelalterlichen Richter, den
römischen Priester besiegt. Er hat den Pöbel zur Würde des Volkes
erhoben. Er hat gelehrt, Friede gestiftet und zivilisiert. er hat alle
Verfolgungen, die Verleumdung, das Exil auf sich genommen. Er ist
unermüdlich und unerschütterlich gewesen. Er hat die Gewalt durch
das Lächeln besiegt, den Despotismus durch den Sarkasmus, die
Unfehlbarkeit durch die Ironie, die Starrköpfigkeit durch
Ausdauer, die Unwissenheit durch die Wahrheit Voltaire ist mehr als
ein Staatshaupt, er ist ein Haupt von Ideen. Mit Voltaire beginnt eine
neue Reihe. Man fühlt, daß von nun an die höchste Lenkerin des

Menschengeschlechtes die Vernunft sein wird».

André Gide auf dem Index

Ging da vor einiger Zeit die Meldung durch die Presse, die
Indexkongregation in Rom habe die Werke des berühmten französischen
Schriftstellers André Gide auf die Liste der verbotenen Bücher gesetzt.
Nun, wer diese Werke kennt, findet dieses Verbot nicht eben erstaunlich;

erstaunlich und unbegreiflich aber ist die Begründung dieser
Indizierung. Das Verbot wurde nämlich unter anderem auch damit
begründet, daß Gide seinen Atheismus auf eine kindische Weise
vertrete. Gide kindisch? Man faßt sich an den Kopf. Die gesamte gebildete

Welt ist sich doch darin einig, daß Gides Werke ausgezeichnet


	Voltaire

