Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 10

Artikel: Berechtigte und unberechtigte Einwande gegen den Freudismus
Autor: Hartwig, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUN G

Zeitschrift fiir kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 10 1. Oktober 1953

Berechtigte und unberechtigte Einwiinde
gegen den Freudismus

Von Prof. Th. Hartwig

Es hat eine Zeit gegeben, da war die von Sigmund Freud begriin-
dete Psychoanalyse so sehr von den Ansichten ihres Schépfers be-
herrscht, dal3 der Begriff des Freudismus mit jenem der Psycho-
analyse zusammenfiel. Das ist heute nicht mehr der Fall, denn es
haben sich einerseits von der orthodoxen Lehre Freuds Sonderschu-
len abgespalten (C. G. Jung, W. Stekel und Alfred Adler), anderer-
seits wurden Ergidnzungen vorgebracht, die wohl von den Psychoana-
lytikern alter Richtung nicht ausdriicklich anerkannt, aber doch still-
schweigend geduldet wurden. So erschien z. B. in der psychoanalyti-
schen Zeitschrift «<Imago» (1924) eine Abhandlung «Mutterrechtliche
Gesellschaft und Oedipuskomplex» aus der Feder des Ethnologen Bro-
nislaw Malinowski, die geeignet war, die fundamentale Vater-Sohn-Be-
ziehung in einem neuen, ndmlich soziologischen Licht erscheinen zu
lassen. Noch schirfer hat Dr. . Reich in seinem Buch « Der Ein-
bruch der Sexualmoral» den 6konomischen Charakter gewisser Trieb-
hemmungen herausgearbeitet, doch wurde diese sozialpsychologische
Auffassung nicht nur vom Freudismus, sondern auch von den toleran-
teren Psychoanalytikern abgelehnt.

Bekanntlich wurde gegen S. Freud von allem Anfang an der Vor-
wurf des «Pansexualismus» erhoben, da in Fachkreisen ein Vorurteil
dagegen bestand, sexuelle Regungen bis in das friiheste Kindesalter
zuriickzuverfolgen. Man wollte eben — aus politischen Griinden —
nicht zugeben, daf} es so etwas wie eine Sexualunterdriickung der Ju-
gend gab. Die — ach, so objektive — Wissenschaft wollte es nicht
wahrhaben, da ein effektiver Widerspruch zwischen der jugendli-
chen Geschlechtsreife und der wirtschaftlich bedingten Méglichkeit
einer EheschlieBung bestand. Die biirgerliche Gesellschaft hatte sich
lingst mit der Institution der Prostitution abgefunden und selbst ein
so ethisch eingestellter Denker wie Leo Tolstoj sah sich veranlaBt, zur



182 | Befreiung Nr. 10

Frage der Prostitution in einer wenig «christlichen» Weise Stellung
zu nehmen. In einem Brief (vom 19. Mirz 1870) an den Schriftsteller
Nikolai Strachoff als Antwort auf dessen Essay «Die Frauen John
Stuart Mills» schrieb er:

«. ..Sie werden vielleicht erstaunt sein, wenn ich in die Zahl der chrenwerten
Berufe auch jenen der Magdalena ecinschlieBe; ich bin aber hierzu verpflichtet,
wenn ich die wirkliche Lage unserer Gesellschaft iiberblicke. Von jeher hat es
solche Ungliickliche gegeben und es wird sie auch immer geben; es wire meiner
Ansicht nach ein Unding anzunehmen, daB Gott diesen Beruf gewissermallen
irrtiimlicherweise geschaffen habe ... Soll man etwa den freien geschlechtlichen
Verkehr gestatten, wie dies manche Liberale wiinschen? Das ist unmoglich, denn
dadurch wiirde die Familie zerstort werden ... Denken Sie sich London ohne seine
siebzigtausend Magdalenen! Wie wiirde sich die Familie, die Sittlichkeit und die
Moral entwickeln? Wieviele Frauen und Middchen wiirden dann noch rein bleiben?

»

Nun, wir sind lingst von diesem unsozialen, biirgerlich-egoistischen
Standpunkt abgeriickt. Die Reglementierung der Prostitution ist in
den meisten zivilisierten Staaten aufgehoben, was teilweise mit der
Tatsache zusammenhingt, dal3 die Frau in steigendem Malle in den
Produktionsprozef3 einbezogen wird und was die Jugend anbetrifft,
so ist dieselbe vielfach schon zur Selbsthilfe iibergegangen. Unter sol-
chen Umstinden haben die Bedenken gegen die Freudsche Sexualtheo-
rie an Schlagkraft erheblich eingebii3t. Hingegen wird vom ethischen
Standpunkt aus gegen den Freudismus polemisiert, gegen den man den
Vorwurf erhebt, da} er sein Hauptaugenmerk auf die niedrigsten
Instinkte der Menschen richtet und dariiber die idealen Forderungen
der Menschheit vergif3t. Als ein typischer Vertreter solcher idealisie-
render Denkrichtung kann Dr. Edgar Michaelis, Nervenarzt in Berlin,
gelten, der in seinem Buch «Die Menschheitsproblematik der Freud-
schen Psychoanalyse» (Leipzig 1931, Verlag J. A. Barth) darauf aus-
geht, «eine grundsitzliche Untersuchung zur neueren Seelenfor-
schung» zu liefern, die letzten Endes auf eine Ehrenrettung der «Wil-
lensfreiheit» hinauslduft. Der Primat der Triebhandlungen soll gebro-
chen werden, das menschliche Bewultsein soll iiber das UnbewuBte
triumphieren. Ein bedenklicher Riickfall in iiberlebte Illusionen, wo-
mit jedoch nicht gesagt sein soll, dafl Freud in allen Punkten recht hat.

In seiner Schrift «Jenseits des Lustprinzips» hat S. Freud eine so-
ziologisch hochst anfechtbare These vertreten: «Die bisherige Ent-
wicklung des Menschen scheint mir keiner anderen Erkldrung zu be-
diirfen als die der Tiere». Was S. Freud mit diesem Satz meinte, ist
leicht einzusehen: Er wollte damit allen miifligen (transzendenten)



Nr. 10 Befreiung 183

Spekulationen iiber die Ichtriebe des Menschen einen realistischen
Riegel vorschieben. Dabei hat er aber iibersehen, dafl der Mensch
sich wirklich in einem wesentlichen Punkt von den Tieren unterschei-
det. Nicht etwa dadurch, da3 der Mensch Religion, d. h. Aberglauben
produziert; auch nicht dadurch, dafl der Mensch — zum Unterschied
von den Instinkthandlungen der Tiere — aus «freiem Willen» agiert;
und schon gar nicht dadurch, daB3 er nach (sittlicher) Vollkommen-
heit strebt, sondern seine Menschwerdung beginnt — abgesehen von
der Verwendung des «gottlichen» Feuers — mit der Herstellung von
Werkzeugen. Der Mensch ist «a toolmaking animal» (Franklin), ein
«Werkzeuge machendes Tiers. Hier liegt der entscheidende Wende-
punkt in der Menschheitsentwicklung; der Mensch hért zwar deshalb
nicht auf, reflektorisch zu handeln und die geistigen Reflexe lassen
sich bis in die hochsten ideologischen Funktionen (Dichtkunst und
Philosophie) verfolgen. Aber in steigendem MaBe wirkt sich das ge-
sellschaftliche Moment aus, wihrend beim Tier die Naturfaktoren
(klimatische und sonstige geographische Gegebenheiten) dominieren.
Wohl wird das domestizierte Tier seiner natiirlichen Wildheit ent-
fremdet, aber der zivilisierte Mensch unterwirft sich in ungleich stiir-
kerem Ausmal} sozialen Imperativen, die ihn zu Triebentsagungen
mancherlei Art zwingen. Das mag bei ihm ein gewisses «Unbehagen
in der Kultur» (Freud) verursachen, doch das Unbehagen in der Un-
kultur wére noch viel, viel gréler. (Man denke nur an das unge-
heuerliche Leid, mit dem uns die Kriege bedrohen.)

Eine Psychologie, die das Moment der gesellschaftlichen Entwick-
lung des Menschen unberiicksichtigt 146t, mul3 zu falschen Schliissen
gelangen. Der ackerbautreibende Mensch ist seelisch grundverschie-
den vom Urmenschen, der vom Einsammeln wildwachsender Friichte,
von Jagd und Fischerei lebte. Auch die verschiedenen Formen der
Knechtschaft (Sklaverei, Leibeigenschaft, Lohnarbeit) haben sich
seelisch entsprechend ausgewirkt. Es geht daher nicht an, in der Psy-
chologie nur eine rein tierische Entwicklung des Menschengeschlechts
ins Auge zu fassen. Prof. Dr. W. Hollitscher hat durchaus recht, wenn
er — in einem Aufsatz «Zur Kritik der Psychoanalyse» (im «Oester-
reichischen Tagebuch» vom Dezember 1949) — bemingelt: «Freud
biologisierte die Psychologie und psychologisierte die menschliche
Geschichte».

Somit wire eine kritische Erorterung der «Menschheitsproblematik
der Freudschen Psychoanalyse» sicherlich gerechtfertigt, doch Dr. E.



184 Befreiung Nr. 10

Michaelis geht von ganz anderen Voraussetzungen aus. Was ihn an
Freud stort, ist nicht der Mangel an dessen soziologischer Einsicht,
sondern die materialistische Einstellung Freuds, die sich (a.a.0.) in
der Vorbemerkung duBlert:

«Vielen von uns mag es schwer werden, auf den Glauben zu verzichten, daB im
Menschen selbst ein Trieb zur Vervollkommnung wohnt, der ihn auf seine gegen-
wirtige Hohe geistiger Leistung und ethischer Sublimierung gebracht hat und
von dem man erwarten darf, daB er seine Entwicklumg zum Uebermenschen
besorgen wird. Allein ich glaube nicht an einen solchen Trieb und sehe keinen
Weg, diese wohltuende Illusion zu schonen.»

Nun, den Begriff des Uebermenschen wollen wir lieber beiseite
lassen; er erinnert zu sehr an Rassendiskriminierung. Wir lehnen auch
mit Freud die idealistische Illusion eines eigenen Sublimierungstriebes
im Menschen ab, jedoch konnen wir nicht leugnen, dal} sich in der
menschlichen Entwicklungsgeschichte ein deutlicher Fortschritt ver-
folgen ldBt. Nur diirfen wir nicht glauben, dal3 ein utopischer Zu-
kunftsglaube geniigt, um den sozialen (und mit ihm den geistigen)
Fortschritt vorwirts zu treiben. Vielmehr sind es sehr reale Krifte,
die immer von neuem der Entwicklung einen michtigen Antrieb ge-
ben. Der Soziologe Miiller-Lyer hat in seinen «Phasen der Kultur»
konstatiert, daf} sich in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit
eine Tendenz verfolgen 146t, nimlich vom Einfachen zum Zusammen-
gesetzten. Es sei hier nur an die fortschreitende Arbeitsteilung in der
(materiellen und geistigen) Produktion erinnert. Steckt da ein ge-
heimnisvoller Sublimierungstrieb dahinter? Nein, sondern ein 6ko-
nomisches Moment: Das Bediirfnis nach einer steten Steigerung der
Produktion. Denn diese ist nicht Selbstzweck, sondern dient der Her-
stellung von gebrauchsfertigen Wirtschaftsgiitern, d. h. der Befrie-
digung bestimmter Bediirfnisse wie Nahrung und Bekleidung. Kein
Herrschaftssystem kann sich auf die Dauer erhalten, das seine Skla-
ven nicht ernihren kann. Kein Volk kann von Raub, d. h. von Krieg
allein leben. Daran ging die Antike zugrunde; das System der Skla-
verei mullte dem Pachtsystem weichen, weil letzteres eine Intensi-
vierung der Landwirtschaft ermoglichte. Die spitere Leibeigenschaft
findet ihr natiirliches Ende, weil die aufstrebende Industrie freie, d. h.
nicht an die Scholle gebundene Arbeiter benotigt usw.

Der soziale Fortschritt wird erzwungen, sobald er eine Steigerung
der Produktion erméglicht. Das geht zumeist nicht ohne Kampf ab,
doch alle sozialen Umlagerungen sind zugleich mit seelischen Um-
lagerungen verbunden. Das hat Freud nicht beriicksichtigt; fiir ihn ist



Nr. 10 . . Befreiung ' 185

im Grunde genommen der Mensch seit der Urhorde seelisch derselbe
geblieben. In Wahrheit dndert sich der Mensch unaufhérlich und was
uns an ihm seelisch als biologische Qualitét erscheint, ist zum groBten
Teil eine historische Qualitit. Es gibt daher in der psychischen Ent-
wicklung des Menschen einen sozialen Heilfaktor, der ungleich wirk-
samer ist als alle psychoanalytische Therapie.

Umgekehrt miissen wir aber jede Ethisierungstheorie ablehnen, die
— wie jene des Dr. Michaelis — mit idealen Forderungen arbeitet.
Nach dieser Richtung sind wir mit der mehr materialistischen Auf-
fassung Freuds und mit seiner Ablehnung ethischer Illusionen ein-
verstanden. Mag Dr. Michaelis auch in der Lehre Freuds einzelne
Widerspriiche nachweisen, wir sind eher geneigt, die aufklirerische
Bedeutung Freuds anzuerkennen als irgendwelchen idealistischen
Klingen zu lauschen, die letzten Endes auf eine politisch reaktionire
Weltauffassung hinauslaufen. Dr. Michaelis beruft sich auf Fichte
(«Vollkommenbheit ist das hochste unerreichbare Ziel des Menschen;
Vervollkommnung ins Unendliche aber ist seine Bestimmung») und
auf Holderlin («Wir kénnen den Trieb, uns zu befreien, zu veredeln,
fortzuschreiten ins Unendliche, nicht verleugnen ; das wire tierischy). .
Sehr bezeichnend fiir die idealisierende Einstellung von Dr. Michaelis
ist auch das Motto, das dem dritten Teil seines Buches vorangestellt

ist: «Aus sich heraus erhoh’ der Mensch sich selbst,
Nicht zieh’ sein eigen Selbst er in den Staub».

Bhagavad-Gila (um 500 vor unserer Zeitrechnung).

Das klingt geradezu existentialistisch. Als ob der Mensch — unab-
hingig von den sozialen Verhiltnissen, in die er hineingeboren ist
oder hineinwidchst — sein Selbst frei entfalten konnte! Auch das
zweite Motto (es stammt von I. Kant) unterstreicht das «Selbstsein»
des Individuums: «Bestimme dich aus dir selbst».

Diese Ueberschiatzung des Ichbewulltseins bei Kant war einst Aus- .
fluB der siegessicheren Stimmung eines aufstrebenden Biirgertums, das
sich anschickte, die politischen Privilegien des Feudaladels zu bre-
chen. Heute ist das Biirgertum, das sich noch im 19. Jahrhundert dazu
berufen fiihlte, das Antlitz der Erde umzugestalten, etwas kleinlaut
geworden, da es das soziale Problem nicht zu meistern vermag. Zwei
Weltkriege haben uns iiberdies gelehrt, dall wir nur zum geringsten
Teil ein Individualleben fithren, im GroBen aber Massenproblemen
unterliegen und daher nicht in der Lage sind, uns — wie noch Kant
verkiindete — «aus uns selbst zu bestimmens.



186 Befreiung Nr. 10

Wenn also Michaelis die Forderung stellt, daf3 die Tiefenpsycholo-
gie die Aufgabe habe, das «<unbewuBte Ideal, das unbewuf3te Hochste
im Menschen aufzudecken» (pag. 57), so verrit er damit, daf} es ihm
um eine psychologische Begriindung ethischer Wertformen zu tun
ist, d. h. um eine Art Religionsersatz. Und zwar soll das sittliche Ideal
aus dem, was S. Freud als «Ueber-Ich» bezeichnet hat, herausgeholt
werden. Doch gerade dies ist ein Unterfangen, das an sozialen Tat-
sachen scheitern muf}. Was niitzt es, wenn das gottliche Gebot dekla-
riert: «Du sollst nicht stehlen!» Schon der Volksmund widerspricht:
«Not kennt kein Gebots. Stirker als Gott erweisen sich die unmittel-
baren Notwendigkeiten des praktischen Lebens und nur weltfremde
Gelehrte, die selbst in geordneten Verhiltnissen leben, konnen glau-
ben, dal} sich «der Bau der Welt»> durch Philosophie (wie Schiller
spottet) oder gar durch Psychologie (wie Michaelis es vermeint) zu-
sammenhalten lasse.

Das erwihnte Ueber-Ich ist ja — wenn auch auf dem Umwege iiber
Eltern und Erzieher — nichts anderes als der Niederschlag sozialer
Imperative, mithin letzten Endes ein Politikum. Was die Kirche bis-
her — iibrigens vergebens — durch den Hinweis auf «das ewige See-
lenheil» zu erreichen suchte, das soll — nach der Auffassung von Mi-
chaelis — durch eine entsprechende Beeinflussung psychischer Trieb-
krifte durchgesetzt werden. Es ist eine individualistische Einstellung,
die wir auch im modernen Existentialismus finden und die darauf hin-
ausliuft, die Selbstherrlichkeit unseres Tuns zu dekretieren, so als ob
wir nicht mit tausend Fidden an unsere Umwelt gebunden wiren. (Vgl.
meine Schrift «Der Existentialismus, eine politisch reaktionire Ideo-
logie». Wien 1948, Verlag R. Cerny).

Michaelis tut so, als ob es fiir jeden Menschen die einfachste Sache
der Welt wiire, sein Triebleben zu sublimieren, wihrend wir doch wis-
sen, da} nur wenigen begnadeten Personlichkeiten diese Sublimie-
rung durch eine kiinstlerische Betidtigung gelingt und auch dies nur
unter Qualen und schmerzhaften Verzichten. Wieviel ungelebtes Le-
ben verrit sich uns in den Kunstwerken der grollen Meister und
einer von ihnen, der es wissen mufllte, Richard Wagner, kennzeichnete
diese Tatsache mit den Worten: «Die Kunst fingt genau dort an, wo
das Leben aufhort.» In diesem Sinne ist jede Kunst als Lebensersatz
zu werten und zwar nicht nur fiir den schaffenden Kiinstler selbst,
sondern auch fiir das konsumierende Publikum. Dariiber hinaus er-
moglicht jedes Kunstwerk — um mit Arnold Zweig («Calibany) zu



Nr. 10 Befreiung 187

‘sprechen — «Gruppenaffekte abzureagieren». Ohne eine solche Hilfe
bliebe dem einfachen Menschen nichts anderes iibrig, als seine unter-
driickten Triebe zu «verdringen», worin er durch religiose und ethi-
sche Illusionen bestirkt wird, die den Anschein erwecken wollen, es
bediirfe nur des «guten Willens» der Menschen, um das Himmelreich
auf Erden — auch in sozialer Hinsicht — zu begriinden.

Hier klafft auch in der Lehre von S. Freud eine arge Liicke; von|
religiosen und ethischen Illusionen hat er sich frei gemacht, doch er
unterschiitzt die seelische Auswirkung sozialer Tatsachen. Fiir ihn ist
der Aggressionstrieb der Menschen eine biologische Gegebenheit, wih-
rend eine einfache Ueberlegung uns dariiber zu belehren vermag, daf3
es ohne materielle Differenzen auf die Dauer keinen Hall zwischen
den Menschen geben kann. Auch Kriege haben nur solange einen
Sinn, wenn etwas da ist, um das gekdmpft werden muf3, seien es Jagd-
griinde oder Weideplitze, Rohstoffe oder Absatzgebiete. Sobald die
Verteilung aller Erdengiiter durch ein allumfassendes Wirtschafts-
system und damit die Existenz aller Bewohner dieses Planeten sicher-
gestellt ist, haben alle militdrischen Auseinandersetzungen ihren Sinn
verloren. Ideologisch betrachtet mag es wohl scheinen, dal} hier ein
rein psychologisches Problem vorliegt, in Wahrheit handelt es sich
um ein soziales Problem. Michaelis will die Befriedung der Mensch-
heit durch eine Ethisierung der Ichtriebe erreichen, wihrend S. Freud
der Humanisierung des Menschengeschlechts iiberhaupt skeptisch ge-
geniiberstand, da er nicht einsah, wie es moglich sein sollte, die im
Unterbewul3tsein der Menschen — unverdandert — lauernde Bestie zu
zihmen. Wohl beteuerte er in seiner Schrift «Die Zukunft einer Illu-
siony: «Wir mogen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei
kraftlos im Vergleich mit dem menschlichen Triebleben . .. Aber es ist
doch etwas Besonderes um diese Schwiiche; die Stimme des Intellekts
ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehor geschafft hat». Das
konnte auch Michaelis gesagt haben, nur hitte er sich in seiner opti-
mistischen Ichfreudigkeit noch zuversichtlicher gedullert.

Es ist eine grundsitzlich verfehlte Auffassung, die hier zum Aus-
druck kommt. Die Stimme des Intellekts setzt sich nicht deshalb
durch, weil sie verniinftig ist, sondern aus sozialen Griinden. Der Mo-
tor des historischen Geschehens liegt letzten Endes in den materiellen
Lebensbedingungen, denen wir Menschen unterworfen sind und die
sich nur indirekt in unserer seelischen Verfassung spiegeln. Gewil3
«machen die Menschen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie



188 Befreiung Nr 10

nicht aus freien Stiicken, nicht unter selbstgewihlten, sondern unter
unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und iiberlieferten Umstinden»
(K. Marx «Der achtzehnte Brumaire»). Auch die vielgeriihmten gro-
Ben historischen Personlichkeiten, die angeblich als «Weichensteller
im Unendlichen» der Menschheit neue Wege bahnen, konnen nicht
willkiirlich agieren, sondern sind in ihren EntschlieBungen abhingig
von den «unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und iiberlieferten
Umstinden». Dall dem so ist, erkennen wir am besten an jenen gutge-
~ meinten Reformen, die miBgliickt sind. So hat der «Volkskaiser» Jo-
seph 1L von Oesterreich es unternommen, die Bauern seines Reiches
aus der Leibeigenschaft zu befreien, doch sein edles Unternehmen
scheiterte an einer sehr prosaischen Tatsache: Die Bauern waren nicht
imstande, die erforderlichen Steuerabgaben zu leisten. Der Kaiser
war genoétigt, auf dem Totenbett den groBten Teil seiner Reformen zu
widerrufen. «Erst 1848 wurden infolge der Revolution alle wesent-
lichen Lasten der Bauern teils mit, teils ohne Entgelt aufgehoben».
(Max Weber «Wirtschaftsgeschichte». Miinchen 1924.)

Auch Robert Owen konnte seine gutgemeinten Reformen im Inter-
esse seiner Arbeiter in der Praxis nicht durchsetzen. Seine Wohlfahrts-
einrichtungen gefidhrdeten sein Fabrikunternehmen; er konnte nicht
so billig produzieren wie seine Konkurrenten. Er war mit seinen Ideen
der Zeit vorausgeeilt. Man mul} ihn daher zu den utopischen Sozia-
listen rechnen, obwohl er sich nicht mit Phantasmen begniigte, son-
dern seine Ideen zu realisieren suchte. Das Charakteristikum einer
Utopie besteht nicht darin, dal3 sie etwas anstrebt, was noch nicht exi-
stiert; vielmehr ist entscheidend, daf} sie mit unzureichenden Mitteln
an die Verwirklichung ihrer Absichten herangeht oder gar sich iiber-
haupt nicht iiber den Weg klar ist, den sie zu gehen hat. Es war eine
Utopie, zu glauben, da3 man die Menschen durch Vernunft allein zur
Vernunft bringen konnte. Es war eine Utopie, zu glauben, daB es ge-
niige, den Menschen zu zeigen, wie es besser sein konnte und zu er-
warten, dal3 sie dann das Gute mit vereinter Kraft anstreben werden.
Es war eine Utopie, inmitten einer auf Selbstsucht und Profitgier be-
ruhenden Gesellschaft das Christentum verwirklichen zu wollen. Und
es ist eine Utopie, wenn Michaelis meint, Aggressionsneigungen durch
Sublimierung der Triebe iiberwinden zu konnen. Solche Utopien su-
chen durch Wunschtriaume dariiber hinwegzutiuschen, daf3 ihre
Schopfer an einem Mangel an Einsicht oder an Tatkraft leiden.

Andererseits wire es striflicher Defaitismus, wollten wir am Dies-



Nr. 10 Befreiung . 189

seits verzweifeln. Manche Psychoanalytiker zerbrechen sich ernsthaft
den Kopf dariiber, was man in einer kiinftigen geordneten Menschen-
gemeinschaft mit den nun einmal vorhandenen (angeblich unausrott-
baren) Aggressionstrieben anfangen solle. Sie mdgen beruhigt sein:
es gibt noch genug Aufgaben in Fragen der Natur- und Kulturbeherr-
schung, die unsere ganze Kampfkraft erfordern, auch nach der vollen
Losung des sozialen Problems.

Moderne Wissenschaft und Mystik
Von Dr. E. Burhop*

In Laienkreisen hat sich in letzter Zeit die Ansicht verbreitet, daf3
die moderne Physik immer mehr von ihrer materialistischen Grund-
lage — die sie im 18.—19. Jahrhundert hatte — abgewichen sei und
gsich in den letzten zehn Jahren zusehends zu einer religiés-mystischen
Naturerkldarung bekehrt hitte.

Die populidrwissenschaftlichen Schriften von Sir James Jeans und
Sir Arthur Eddington haben denn auch wirklich die jiingsten Ergeb-
nisse der theoretischen Physik auf eine Weise verdreht, als wiirde die |
gesamte Natur von irgendeiner launenhaften Gottheit geregelt, die
etwas von reiner Mathematik versteht, aber in der Ausiibung dieser
Kenntnis noch einen Spielraum fiir individuelle «Willensfreiheit»
1d8t. Diese Leute haben unter dem Vorwand, die moderne Physik
dem breiten Publikum verstindlich zu machen, die theoretischen
Physiker hingestellt als «Uebermenschen», die alleine imstande sind,
die «Weltritsel» zu verstehen.

Gliicklicherweise jedoch nehmen nur sehr wenige Physiker die
Ideen von Jeans und Eddington, wie sie in ihren volkstiimlichen Ab-
handlungen dargelegt worden sind, irgendwie ernst, sondern sehen
ein, dafl diese Vorstellungen nur dazu fithren konnten, um in den
physikalischen Laboratorien eine spanische Wand aufzustellen, womit
wir zur fruchtlosen Scholastik des Mittelalters zuriick kimen. Und
dennoch haben die Ideen der modernen Physik — welche jene Verfas-

* Der Verfasser, Professor in Melbourne (Australien), wurde unlingst zur
Durchfithrung wichtiger Forschungsarbeiten an die Londoner Universitdt berufen.
Der vorliegende Artikel wurde der Zeitschrift «The Rationalist» (Melbourne) ent-
nommen und von Dr. Otto Wolfgang (London) ins Deutsche iibersetzt. Die Dar-
legungen Burhops bilden einen willkommenen Beitrag zur laufenden Diskussion
iiber das Kausalitidtsproblem. Die Redaktion.



	Berechtigte und unberechtigte Einwände gegen den Freudismus

