
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 10

Artikel: Berechtigte und unberechtigte Einwände gegen den Freudismus

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 10 1. Oktober 1953

Berechtigte und unberechtigte Einwände
gegen den Freudismus

Von Prof. Th. Hartwig

Es hat eine Zeit gegeben, da war die von Sigmund Freud begründete

Psychoanalyse so sehr von den Ansichten ihres Schöpfers
beherrscht, daß der Begriff des Freudismus mit jenem der Psychoanalyse

zusammenfiel. Das ist heute nicht mehr der Fall, denn es

haben sich einerseits von der orthodoxen Lehre Freuds Sonderschulen

abgespalten (C. G. Jung, W. Stekel und Alfred Adler), andererseits

wurden Ergänzungen vorgebracht, die wohl von den Psychoanalytikern

alter Richtung nicht ausdrücklich anerkannt, aber doch
stillschweigend geduldet wurden. So erschien z. B. in der psychoanalytischen

Zeitschrift «Imago» (1924) eine Abhandlung «Mutterrechtliche
Gesellschaft und Oedipuskomplex» aus der Feder des Ethnologen Bro-
nislaw Malinowski, die geeignet war, die fundamentale Vater-Sohn-Beziehung

in einem neuen, nämlich soziologischen Licht erscheinen zu
lassen. Noch schärfer hat Dr. W Reich in seinem Buch « Der
Einbruch der Sexualmoral» den ökonomischen Charakter gewisser
Triebhemmungen herausgearbeitet, doch wurde diese sozialpsychologische
Auffassung nicht nur vom Freudismus, sondern auch von den toleranteren

Psychoanalytikern abgelehnt.
Bekanntlich wurde gegen S. Freud von allem Anfang an der

Vorwurf des «Pansexualismus» erhoben, da in Fachkreisen ein Vorurteil
dagegen bestand, sexuelle Regungen bis in das früheste Kindesalter
zurückzuverfolgen. Man wollte eben — aus politischen Gründen —
nicht zugeben, daß es so etwas wie eine Sexualunterdrückung der
Jugend gab. Die — ach, so objektive — Wissenschaft wollte es nicht
wahrhaben, daß ein effektiver Widerspruch zwischen der jugendlichen

Geschlechtsreife und der wirtschaftlich bedingten Möglichkeit
einer Eheschließung bestand. Die bürgerliche Gesellschaft hatte sich
längst mit der Institution der Prostitution abgefunden und selbst ein
so ethisch eingestellter Denker wie Leo Tolstoj sah sich veranlaßt, zur



182 Befreiung Nr. 10

Frage der Prostitution in einer wenig «christlichen» Weise Stellung
zu nehmen. In einem Brief (vom 19. März 1870) an den Schriftsteller
Nikolai Strachoff als Antwort auf dessen Essay «Die Frauen John
Stuart Mills» schrieb er :

«. Sie werden vielleicht erstaunt sein, wenn ich in die Zahl der ehrenwerten
Berufe auch jenen der Magdalena einschließe; ich bin aber hierzu verpflichtet,
wenn ich die wirkliche Lage unserer Gesellschaft überblicke. Von jeher hat es
solche Unglückliche gegeben und es wird sie auch immer geben; es wäre meiner
Ansicht nach ein Unding anzunehmen, daß Gott diesen Beruf gewissermaßen
irrtümlicherweise geschaffen habe Soll man etwa den freien geschlechtlichen
Verkehr gestatten, wie dies manche Liberale wünschen? Das ist unmöglich, denn
dadurch würde die Familie zerstört werden Denken Sie sich London ohne seine
siebzigtausend Magdalenen! Wie würde sich die Familie, die Sittlichkeit und die
Moral entwickeln? Wieviele Frauen und Mädchen würden dann noch rein bleiben?
...»

Nun, wir sind längst von diesem unsozialen, bürgerlich-egoistischen
Standpunkt abgerückt. Die Reglementierung der Prostitution ist in
den meisten zivilisierten Staaten aufgehoben, was teilweise mit der
Tatsache zusammenhängt, daß die Frau in steigendem Maße in den

Produktionsprozeß einbezogen wird und was die Jugend anbetrifft,
so ist dieselbe vielfach schon zur Selbsthilfe übergegangen. Unter
solchen Umständen haben die Bedenken gegen die Freudsche Sexualtheorie

an Schlagkraft erheblich eingebüßt. Hingegen wird vom ethischen
Standpunkt aus gegen den Freudismus polemisiert, gegen den man den
Vorwurf erhebt, daß er sein Hauptaugenmerk auf die niedrigsten
Instinkte der Menschen richtet und darüber die idealen Forderungen
der Menschheit vergißt. Als ein typischer Vertreter solcher idealisierender

Denkrichtung kann Dr. Edgar Michaelis, Nervenarzt in Berlin,
gelten, der in seinem Buch «Die Menschheitsproblematik der Freud-
schen Psychoanalyse» (Leipzig 1931, Verlag J. A. Barth) darauf
ausgeht, «eine grundsätzliche Untersuchung zur neueren Seelenforschung»

zu liefern, die letzten Endes auf eine Ehrenrettung der
«Willensfreiheit» hinausläuft. Der Primat der Triebhandlungen soll gebrochen

werden, das menschliche Bewußtsein soll über das Unbewußte
triumphieren. Ein bedenklicher Rückfall in überlebte Illusionen,
womit jedoch nicht gesagt sein soll, daß Freud in allen Punkten recht hat.

In seiner Schrift «Jenseits des Lustprinzips» hat S. Freud eine
soziologisch höchst anfechtbare These vertreten: «Die bisherige
Entwicklung des Menschen scheint mir keiner anderen Erklärung zu
bedürfen als die der Tiere». Was S. Freud mit diesem Satz meinte, ist
leicht einzusehen: Er wollte damit allen müßigen (transzendenten)



Nr. 10 Befreiung 183

Spekulationen über die Ichtriebe des Menschen einen realistischen
Riegel vorschieben. Dabei hat er aber übersehen, daß der Mensch
sich wirklich in einem wesentlichen Punkt von den Tieren unterscheidet.

Nicht etwa dadurch, daß der Mensch Religion, d. h. Aberglauben
produziert; auch nicht dadurch, daß der Mensch — zum Unterschied
von den Instinkthandlungen der Tiere — aus «freiem Willen» agiert;
und schon gar nicht dadurch, daß er nach (sittlicher) Vollkommenheit

strebt, sondern seine Menschwerdung beginnt — abgesehen von
der Verwendung des «göttlichen» Feuers — mit der Herstellung von
Werkzeugen. Der Mensch ist «a toolmaking animal» (Franklin),, ein
«Werkzeuge machendes Tier». Hier liegt der ' entscheidende Wendepunkt

in der Menschheitsentwicklung; der Mensch hört zwar deshalb
nicht auf, reflektorisch zu handeln und die geistigen Reflexe lassen
sich bis in die höchsten ideologischen Funktionen (Dichtkunst und
Philosophie) verfolgen. Aber in steigendem Maße wirkt sich das
gesellschaftliche Moment aus, während beim Tier die Naturfaktoren
(klimatische und sonstige geographische Gegebenheiten) dominieren.
Wohl wird das domestizierte Tier seiner natürlichen Wildheit
entfremdet, aber der zivilisierte Mensch unterwirft sich in ungleich
stärkerem Ausmaß sozialen Imperativen, die ihn zu Triebentsagungen
mancherlei Art zwingen. Das mag bei ihm ein gewisses «Unbehagen
in der Kultur» (Freud) verursachen, doch das Unbehagen in der
Unkultur wäre noch viel, viel größer. (Man denke nur an das
ungeheuerliche Leid, mit dem uns die Kriege bedrohen.)

Eine Psychologie, die das Moment der gesellschaftlichen Entwicklung

des Menschen unberücksichtigt läßt, muß zu falschen Schlüssen
gelangen. Der ackerbautreibende Mensch ist seelisch grundverschieden

vom Urmenschen, der vom Einsammeln wildwachsender Früchte,
von Jagd und Fischerei lebte. Auch die verschiedenen Formen der
Knechtschaft (Sklaverei, Leibeigenschaft, Lohnarbeit) haben sich
seelisch entsprechend ausgewirkt. Es geht daher nicht an, in der
Psychologie nur eine rein tierische Entwicklung des Menschengeschlechts
ins Auge zu fassen. Prof. Dr. W Hollitscher hat durchaus recht, wenn
er — in einem Aufsatz «Zur Kritik der Psychoanalyse» (im
«Oesterreichischen Tagebuch» vom Dezember 1949) ¦— bemängelt: «Freud
biologisierte die Psychologie und psychologisierte die menschliche
Geschichte».

Somit wäre eine kritische Erörterung der «Menschheitsproblematik
der Freudschen Psychoanalyse» sicherlich gerechtfertigt, doch Dr. E.



184 Befreiung Nr. 10

Michaelis geht von ganz anderen Voraussetzungen aus. Was ihn an
Freud stört, ist nicht der Mangel an dessen soziologischer Einsicht,
sondern die materialistische Einstellung Freuds, die sich (a.a.O.) in
der Vorbemerkung äußert:

«Vielen von uns mag es schwer werden, auf den Glauben zu verzichten, daß im
Menschen selbst ein Trieb zur Vervollkommnung wohnt, der ihn auf seine
gegenwärtige Höhe geistiger Leistung und ethischer Sublimierung gebracht hat und
von dem man erwarten darf, daß er seine Entwicklung zum Uebermenschen
besorgen wird. Allein ich glaube nicht an einen solchen Trieb und sehe keinen
weg, diese wohltuende Illusion zu schonen.»

Nun, den Begriff des Uebermenschen wollen wir lieber beiseite
lassen ; er erinnert zu sehr an Rassendiskriminierung. Wir lehnen auch
mit Freud die idealistische Illusion eines eigenen Sublimierungstriebes
im Menschen ab, jedoch können wir nicht leugnen, daß sich in der
menschlichen Entwicklungsgeschichte ein deutlicher Fortschritt
verfolgen läßt. Nur dürfen wir nicht glauben, daß ein utopischer
Zukunftsglaube genügt, um den sozialen (und mit ihm den geistigen)
Fortschritt vorwärts zu treiben. Vielmehr sind es sehr reale Kräfte,
die immer von neuem der Entwicklung einen mächtigen Antrieb
geben. Der Soziologe Müller-Lyer hat in seinen «Phasen der Kultur»
konstatiert, daß sich in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit
eine Tendenz verfolgen läßt, nämlich vom Einfachen zum Zusammengesetzten.

Es sei hier nur an die fortschreitende Arbeitsteilung in der
(materiellen und geistigen) Produktion erinnert. Steckt da ein
geheimnisvoller Sublimierungstrieb dahinter? Nein, sondern ein
ökonomisches Moment: Das Bedürfnis nach einer steten Steigerung der
Produktion. Denn diese ist nicht Selbstzweck, sondern dient der
Herstellung von gebrauchsfertigen Wirtschaftsgütern, d. h. der
Befriedigung bestimmter Bedürfnisse wie Nahrung und Bekleidung. Kein
Herrschaftssystem kann sich auf die Dauer erhalten, das seine Sklaven

nicht ernähren kann. Kein Volk kann von Raub, d. h. von Krieg
allein leben. Daran ging die Antike zugrunde; das System der
Sklaverei mußte dem Pachtsystem weichen, weil letzteres eine
Intensivierung der Landwirtschaft ermöglichte. Die spätere Leibeigenschaft
findet ihr natürliches Ende, weil die aufstrebende Industrie freie, d. h.
nicht an die Scholle gebundene Arbeiter benötigt usw.

Der soziale Fortschritt wird erzwungen, sobald er eine Steigerung
der Produktion ermöglicht. Das geht zumeist nicht ohne Kampf ab,
doch alle sozialen Umlagerungen sind zugleich mit seelischen
Umlagerungen verbunden. Das hat Freud nicht berücksichtigt; für ihn ist



Nr. 10 Befreiung 185

im Grunde genommen der Mensch seit der Urhorde seelisch derselbe
geblieben. In Wahrheit ändert sich der Mensch unaufhörlich und was
uns an ihm seelisch als biologische Qualität erscheint, ist zum größten
Teil eine historische Qualität. Es gibt daher in der psychischen
Entwicklung des Menschen einen sozialen Heilfaktor, der ungleich
wirksamer ist als alle psychoanalytische Therapie.

Umgekehrt müssen wir aber jede Ethisierungstheorie ablehnen, die
— wie jene des Dr. Michaelis — mit idealen Forderungen arbeitet.
Nach dieser Richtung sind wir mit der mehr materialistischen
Auffassung Freuds und mit seiner Ablehnung ethischer Illusionen
einverstanden. Mag Dr. Michaelis auch in der Lehre Freuds einzelne
Widersprüche nachweisen, wir sind eher geneigt, die aufklärerische
Bedeutung Freuds anzuerkennen als irgendwelchen idealistischen
Klängen zu lauschen, die letzten Endes auf eine politisch reaktionäre
Weltauffassung hinauslaufen. Dr. Michaelis beruft sich auf Fichte
(«Vollkommenheit ist das höchste unerreichbare Ziel des Menschen;
Vervollkommnung ins Unendliche aber ist seine Bestimmung») und
auf Hölderlin «Wir können den Trieb, uns zu befreien, zu veredeln,
fortzuschreiten ins Unendliche, nicht verleugnen; das wäre tierisch»).
Sehr bezeichnend für die idealisierende Einstellung von Dr. Michaelis
ist auch das Motto, das dem dritten Teil seines Buches vorangestellt
ls^" «Aus sich heraus erhöh' der Mensch sich selbst,

Nicht zieh' sein eigen Selbst er in den Staub».
Bhagavad-Gîlà (um 500 vor unserer Zeitrechnung).

Das klingt geradezu existentialistisch. Als ob der Mensch —
unabhängig von den sozialen Verhältnissen, in die er hineingeboren ist
oder hineinwächst — sein Selbst frei entfalten könnte! Auch das

zweite Motto (es stammt von I. Kant) unterstreicht das «Selbstsein»
des Individuums: «Bestimme dich aus dir selbst».

Diese Ueberschätzung des Ichbewußtseins bei Kant war einst Ausfluß

der siegessicheren Stimmung eines aufstrebenden Bürgertums, das
sich anschickte, die politischen Privilegien des Feudaladels zu
brechen. Heute ist das Bürgertum, das sich noch im 19. Jahrhundert dazu
berufen fühlte, das Antlitz der Erde umzugestalten, etwas kleinlaut
geworden, da es das soziale Problem nicht zu meistern vermag. Zwei
Weltkriege haben uns überdies gelehrt, daß wir nur zum geringsten
Teil ein Individualleben führen, im Großen aber Massenproblemen
unterliegen und daher nicht in der Lage sind, uns — wie noch Kant
verkündete — «aus uns selbst zu bestimmen».



186 Befreiung Nr. 10

Wenn also Michaelis die Forderung stellt, daß die Tiefenpsychologie
die Aufgabe habe, das «unbewußte Ideal, das unbewußte Höchste

im Menschen aufzudecken» (pag. 57), so verrät er damit, daß es ihm
um eine psychologische Begründung ethischer Wertformen zu tun
ist, d. h. um eine Art Religionsersatz. Und zwar soll das sittliche Ideal
aus dem, was S. Freud als «Ueber-Ich» bezeichnet hat, herausgeholt
werden. Doch gerade dies ist ein Unterfangen, das an sozialen
Tatsachen scheitern muß. Was nützt es, wenn das göttliche Gebot deklariert:

«Du sollst nicht stehlen!» Schon der Volksmund widerspricht:
«Not kennt kein Gebot». Stärker als Gott erweisen sich die unmittelbaren

Notwendigkeiten des praktischen Lebens und nur weltfremde
Gelehrte, die selbst in geordneten Verhältnissen leben, können glauben,

daß sich «der Bau der Welt» durch Philosophie (wie Schiller
spottet) oder gar durch Psychologie (wie Michaelis es vermeint)
zusammenhalten lasse.

Das erwähnte Ueber-Ich ist ja — wenn auch auf dem Umwege über
Eltern und Erzieher — nichts anderes als der Niederschlag sozialer
Imperative, mithin letzten Endes ein Politikum. Was die Kirche bisher

— übrigens vergebens — durch den Hinweis auf «das ewige
Seelenheil» zu erreichen suchte, das soll — nach der Auffassung von
Michaelis — durch eine entsprechende Beeinflussung psychischer Triebkräfte

durchgesetzt werden. Es ist eine individualistische Einstellung,
die wir auch im modernen Existentialismus finden und die darauf
hinausläuft, die Selbstherrlichkeit unseres Tuns zu dekretieren, so als ob
wir nicht mit tausend Fäden an unsere Umwelt gebunden wären. (Vgl.
meine Schrift «Der Existentialismus, eine politisch reaktionäre
Ideologie». Wien 1948, Verlag R. Cerny).

Michaelis tut so, als ob es für jeden Menschen die einfachste Sache
der Welt wäre, sein Triebleben zu sublimieren, während wir doch wissen,

daß nur wenigen begnadeten Persönlichkeiten diese Sublimierung

durch eine künstlerische Betätigung gelingt und auch dies nur
unter Qualen und schmerzhaften Verzichten. Wieviel ungelebtes
Leben verrät sich uns in den Kunstwerken der großen Meister und
einer von ihnen, der es wissen mußte, Richard Wagner, kennzeichnete
diese Tatsache mit den Worten: «Die Kunst fängt genau dort an, wo
das Leben aufhört.» In diesem Sinne ist jede Kunst als Lebensersatz

zu werten und zwar nicht nur für den schaffenden Künstler selbst,
sondern auch für das konsumierende Publikum. Darüber hinaus
ermöglicht jedes Kunstwerk — um mit Arnold Zweig («Caliban») zu



Nr. 10 Befreiung 187

sprechen — «Gruppenaffekte abzureagieren». Ohne eine solche Hilfe
bliebe dem einfachen Menschen nichts anderes übrig, als seine
unterdrückten Triebe zu «verdrängen», worin er durch religiöse und ethische

Illusionen bestärkt wird, die den Anschein erwecken wollen, es
bedürfe nur des «guten Willens» der Menschen, um das Himmelreich
auf Erden — auch in sozialer Hinsicht — zu begründen.

Hier klafft auch in der Lehre von S. Freud eine arge Lücke; vonj
religiösen und ethischen Illusionen hat er sich frei gemacht, doch er
unterschätzt die seelische Auswirkung sozialer Tatsachen. Für ihn ist
der Aggressionstrieb der Menschen eine biologische Gegebenheit, während

eine einfache Ueberlegung uns darüber zu belehren vermag, daß
es ohne materielle Differenzen auf die Dauer keinen Haß zwischen
den Menschen geben kann. Auch Kriege haben nur solange einen
Sinn, wenn etwas da ist, um das gekämpft werden muß, seien es
Jagdgründe oder Weideplätze, Rohstoffe oder Absatzgebiete. Sobald die
Verteilung aller Erdengüter durch ein allumfassendes Wirtschaftssystem

und damit die Existenz aller Bewohner dieses Planeten
sichergestellt ist, haben alle militärischen Auseinandersetzungen ihren Sinn
verloren. Ideologisch betrachtet mag es wohl scheinen, daß hier ein
rein psychologisches Problem vorliegt, in Wahrheit handelt es sich
um ein soziales Problem. Michaelis will die Befriedung der Menschheit

durch eine Ethisierung der Ichtriebe erreichen, während S. Freud
der Humanisierung des Menschengeschlechts überhaupt skeptisch
gegenüberstand, da er nicht einsah, wie es möglich sein sollte, die im
Unterbewußtsein der Menschen — unverändert — lauernde Bestie zu
zähmen. Wohl beteuerte er in seiner Schrift «Die Zukunft einer
Hlusion» : «Wir mögen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei
kraftlos im Vergleich mit dem menschlichen Triebleben Aber es ist
doch etwas Besonderes um diese Schwäche ; die Stimme des Intellekts
ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehör geschafft hat». Das
könnte auch Michaelis gesagt haben, nur hätte er sich in seiner
optimistischen Ichfreudigkeit noch zuversichtlicher geäußert.

Es ist eine grundsätzlich verfehlte Auffassung, die hier zum
Ausdruck kommt. Die Stimme des Intellekts setzt sich nicht deshalb
durch, weil sie vernünftig ist, sondern aus sozialen Gründen. Der Motor

des historischen Geschehens liegt letzten Endes in den materiellen
Lebensbedingungen, denen wir Menschen unterworfen sind und die
sich nur indirekt in unserer seelischen Verfassung spiegeln. Gewiß
«machen die Menschen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie



188 Befreiung Kr 10

nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten, sondern unter
unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlieferten Umständen»
(K. Marx «Der achtzehnte Brumaire»). Auch die vielgerühmten großen

historischen Persönlichkeiten, die angeblich als «Weichensteller
im Unendlichen» der Menschheit neue Wege bahnen, können nicht
willkürlich agieren, sondern sind in ihren Entschließungen abhängig
von den «unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlieferten
Umständen». Daß dem so ist, erkennen wir am besten an jenen
gutgemeinten Reformen, die mißglückt sind. So hat der «Volkskaiser»
Joseph II. von Oesterreich es unternommen, die Bauern seines Reiches
aus der Leibeigenschaft zu befreien, doch sein edles Unternehmen
scheiterte an einer sehr prosaischen Tatsache: Die Bauern waren nicht
imstande, die erforderlichen Steuerabgaben zu leisten. Der Kaiser
war genötigt, auf dem Totenbett den größten Teil seiner Reformen zu
widerrufen. «Erst 1848 wurden infolge der Revolution alle wesentlichen

Lasten der Bauern teils mit, teils ohne Entgelt aufgehoben».
(Max Weber «Wirtschaftsgeschichte». München 1924.)

Auch Robert Owen konnte seine gutgemeinten Reformen im Interesse

seiner Arbeiter in der Praxis nicht durchsetzen. Seine
Wohlfahrtseinrichtungen gefährdeten sein Fabrikunternehmen ; er konnte nicht
so billig produzieren wie seine Konkurrenten. Er war mit seinen Ideen
der Zeit vorausgeeilt. Man muß ihn daher zu den utopischen Sozialisten

rechnen, obwohl er sich nicht mit Phantasmen begnügte,
sondern seine Ideen zu realisieren suchte. Das Charakteristikum einer
Utopie besteht nicht darin, daß sie etwas anstrebt, was noch nicht
existiert; vielmehr ist entscheidend, daß sie mit unzureichenden Mitteln
an die Verwirklichung ihrer Absichten herangeht oder gar sich
überhaupt nicht über den Weg klar ist, den sie zu gehen hat. Es war eine
Utopie, zu glauben, daß man die Menschen durch Vernunft allein zur
Vernunft bringen könnte. Es war eine Utopie, zu glauben, daß es

genüge, den Menschen zu zeigen, wie es besser sein könnte und zu
erwarten, daß sie dann das Gute mit vereinter Kraft anstreben werden.
Es war eine Utopie, inmitten einer auf Selbstsucht und Profitgier
beruhenden Gesellschaft das Christentum verwirklichen zu wollen. Und
es ist eine Utopie, wenn Michaelis meint, Aggressionsneigungen durch
Sublimierung der Triebe überwinden zu können. Solche Utopien
suchen durch Wunschträume darüber hinwegzutäuschen, daß ihre
Schöpfer an einem Mangel an Einsicht oder an Tatkraft leiden.

Andererseits wäre es sträflicher Defaitismus, wollten wir am Dies-



Nr. 10 Befreiung 189

seits verzweifeln. Manche Psychoanalytiker zerbrechen sich ernsthaft
den Kopf darüber, was man in einer künftigen geordneten
Menschengemeinschaft mit den nun einmal vorhandenen (angeblich unausrottbaren)

Aggressionstrieben anfangen solle. Sie mögen beruhigt sein:
es gibt noch genug Aufgaben in Fragen der Natur- und Kulturbeherrschung,

die unsere ganze Kampfkraft erfordern, auch nach der vollen
Lösung des sozialen Problems.

Moderne Wissenschaft und Mystik
Von Dr. E. Burhop*

In Laienkreisen hat sich in letzter Zeit die Ansicht verbreitet, daß
die moderne Physik immer mehr von ihrer materialistischen Grundlage

— die sie im 18.—19. Jahrhundert hatte — abgewichen sei und
sich in den letzten zehn Jahren zusehends zu einer religiös-mystischen
Naturerklärung bekehrt hätte.

Die populärwissenschaftlichen Schriften von Sir James Jeans und
Sir Arthur Eddington haben denn auch wirklich die jüngsten Ergebnisse

der theoretischen Physik auf eine Weise verdreht, als würde die
gesamte Natur von irgendeiner launenhaften Gottheit geregelt, die
etwas von reiner Mathematik versteht, aber in der Ausübung dieser
Kenntnis noch einen Spielraum für individuelle «Willensfreiheit»
läßt. Diese Leute haben unter dem Vorwand, die moderne Physik
dem breiten Publikum verständlich zu machen, die theoretischen
Physiker hingestellt als «Uebermenschen», die alleine imstande sind,
die «Welträtsel» zu verstehen.

Glücklicherweise jedoch nehmen nur sehr wenige Physiker die
Ideen von Jeans und Eddington, wie sie in ihren volkstümlichen
Abhandlungen dargelegt worden sind, irgendwie ernst, sondern sehen
ein, daß diese Vorstellungen nur dazu führen könnten, um in den
physikalischen Laboratorien eine spanische Wand aufzustellen, womit
wir zur fruchtlosen Scholastik des Mittelalters zurück kämen. Und
dennoch haben die Ideen der modernen Physik — welche jene Verfas-

* Der Verfasser, Professor in Melbourne (Australien), wurde unlängst zur
Durchführung wichtiger Forschungsarbeiten an die Londoner Universität berufen.
Der vorliegende Artikel wurde der Zeitschrift «The Rationalist» (Melbourne)
entnommen und von Dr. Otto Wolfgang (London) ins Deutsche übersetzt. Die
Darlegungen Burhops bilden einen willkommenen Beitrag zur laufenden Diskussion
über das Kausalitätsproblem. Die Redaktion.


	Berechtigte und unberechtigte Einwände gegen den Freudismus

