
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 9

Artikel: Jean Paul Sartre als Schriftsteller : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 9 Befreiung 169

Jean Paul Sartre als Schriftsteller
Von Polybios

(Fortsetzung und Schluß)

Aus der Idee von Menschsein, Freiheit und Möglichkeit schöpft
Sartre die Anregung für die Figuren seiner Romane, Novellen und
Dramen. Jede dieser Figuren muß gleichsam gemessen werden am
Begriff des eigentlichen Menschseins. Meistens zeichnet Sartre
Menschentypen, die die Stufe der Eigentlichkeit nicht erreichen, sondern
in der Uneigentlichkeit verharren. Es wäre aber verfehlt, diese kranken

und morbiden Menschentypen als Sartres «Bild vom Menschen»
zu charakterisieren, um dann von Nihilismus, Auswegslosigkeit und
Verzweiflung sprechen zu dürfen. Mit der Schilderung menschlichen
Versagens will Sartre aufrufen zur Bewährung des Menschseins — er
skizziert das Ideal an seinem Gegenbild und erzielt gerade damit eine
hohe dramatische Wirkung. Ein Ueberblick über seine litarerischen
Schöpfungen vermag diese These mehrfach zu bestätigen.

*

Die Motive aus Sartres schriftstellerischen Arbeiten sind, wie schon
früher erwähnt, seiner Philosophie entnommen. Dabei könnte man drei
Motivkreise voneinander abheben, die jedoch nicht nebeneinander
liegen, sondern sich immer wieder überschneiden. Diese drei Motive
könnten etwa formuliert werden: uneigentliches Menschsein, eigentliches

Menschsein, und : «wie der Mensch eigentlich wird», oder : «wie
der Mensch in seiner Verlassenheit zu sich kommt». Dieses letztere
Motiv enthält in sich eine gewisse Dynamik, indem es den Uebergang
aus der Uneigentlichkeit (la mauvaise foi, inauthenticité) in die
Eigentlichkeit manifestiert. Sartre bevorzugt in seinen Darstellungen
die Uneigentlichkeit und das Geschehen des Eigentlich-Werdens —
eigentliche Menschen finden sich in seinen Gestaltungen sehr selten.

Die Unechtheit menschlichen Seins wird vor allem aufgezeigt in
dem bedeutenden Roman «Der Ekel». Diese an äußeren Begebenheiten

so überaus arme Erzählung enthält die minutiöse Schilderung des

menschlichen Innenlebens, eine Aufgabe, an der sich Sartres Meisterschaft

der psychologischen Intuition in souveräner Weise bewährt. Ein
Wissenschafter hat sich in eine Kleinstadt zurückgezogen, um sich
völlig einer historischen Arbeit widmen zu können. Es ist ihm un-



170 Befreiung Nr. 9

möglich, in seiner mitmenschlichen Umgebung Anschluß zu. finden;
das Gerüst einiger weniger Gewohnheiten hält sein Leben aufrecht,
erfüllt es aber auch mit einer lähmenden Starrheit, die nur durch
den langsamen Fortgang der historischen Studie unterbrochen wird.
In dieser etwas düsteren, freudlosen Gegenwart erscheinen alle
Lebensprobleme ungelöst; das Problem der Liebe ist reduziert auf den
Geschlechtsvorgang ohne seelische Verbundenheit, während die
Vergangenheit in Gestalt einer Frau, mit der — wäre die Trennung nicht
erfolgt — echte Liebe hätte möglich sein können, die Gegenwart ständig

entwertet und zunichtemacht. In dieser Situation der totalen
Unbefriedigtheit und des hilflosen Ausgeliefertseins an Geschehenes und
Geschehendes wird das Grundgefühl des Ekels erfahren. Aus der
Vergangenheit, der er verfallen ist, und der Zukunft, in die er planend
und hoffend vorläuft, wird der Mensch zurückgeholt in die nackte
und freudlose Gegenwart, die ihm bewußt macht, daß er gänzlich auf
sich selbst gestellt ist. Im Ekel findet ein Zurückstoßen dieser
Wirklichkeit, ein Distanznehmen, ein «reculer pour mieux sauter» statt.
Mit dem Gefühl des Ekels bricht das Fremdartige in das menschliche
Dasein ein — alle Gewohnheit löst sich auf und vor die Erfahrung des

Zutunhabens mit den Dingen tritt das pure Erlebnis «Ich bin». Ich, als

einzelner, als Mensch bin, angesichts der Welt; doch alles was in der
Welt ist, hat nicht die Seinsfülle meiner selbst; in jenen stoßhaften
Erleuchtungen des «Ich bin» erfahre ich, daß alles andere auch ist
und daß ich die Möglichkeit habe, mit ihm zu sein. Hier setzt das
wesentliche Menschsein ein, denn wer zu sich selbst gekommen ist, weiß
— im Schatten der Vergänglichkeit — um die Bedeutung dessen, was
mit ihm geschieht.

Auch die Erfahrung des Sterbenmüssens muß gemacht werden,
wenn der Mensch ein «authentisches» Leben führen soll. Sartre ist
diesem Problem in der Novelle «Die Mauer» nachgegangen, allerdings
mit einigen Akzenten, die der spezifischen Stoffwahl entsprechen.
«Le mur» ist eine Novelle von etwa zwanzig Seiten, stilistisch aufgebaut

als eine Erzählung der Hauptfigur, Pablo Lbbieta. Drei spanische

Anarchisten — die Handlung spielt im spanischen Bürgerkrieg —
werden vom Verhörsaal in ihre Gefängniszelle geführt, um dort die
Nacht vor der Vollstreckung des Todesurteils zu verbringen. Sartre
zeigt nun, wie diese drei Männer angesichts des Todes reagieren —
Juan und Tom geben sich auf und auf dem Weg zur Exekution sind
sie bereits halbe Leichen; Pablo allein bemüht sich hart und ver-



Nr. 9 Befreiung 171

nünftig zu bleiben und findet sich so mit seinem Tode ab. «In dem
Zustand, in dem ich war, würde es mich ganz kalt gelassen haben,
wenn sie jetzt gekommen wären und mir verkündet hätten, daß ich
ruhig nach Hause gehen könne, daß mir das Leben geschenkt sei:
ein paar Stunden zu warten oder ein paar Jahre, kommt auf das

gleiche hinaus, wenn man die Illusion verloren hat, unsterblich zu
sein». Mit einer solchen Einstellung zu Leben und Sterben wird es
Pablo möglich, den Verlockungen der Falanghisten zu widerstehen,
die ihm die Freiheit anbieten unter der Bedingung, daß er das
Versteck des Anarchistenführers verrate. Mit seiner Ueberlegenheit
spielend, läßt Pablo die Faschisten zum Kirchhof gehen, indem er sicher
zu wissen glaubt, daß der Anarchist sich nicht dort befindet — allein,
er wird von der Exekution verschont und man sagt ihm, daß seine
Angabe gestimmt habe. «Alles begann sich um mich zu drehen, und ich
fand mich auf der Erde sitzend wieder. Ich lachte, daß mir die
Tränen aus den Augen kamen.»

Gerade mit dem Schluß dieser Novelle deutet Sartre ein Thema an,
das in seiner Philosophie von hoher Bedeutung ist: Angst und
Verantwortlichkeit. In allem menschlichen Tun und Lassen liegen
zahlreiche Momente, die sich jeglicher Kalkulation und Voraussicht
entziehen. Wir wissen nie, zumindest nicht vollständig, was für Folgen
aus unseren Handlungen hervorgehen werden. Und doch sind wir
verantwortlich für das, was von uns ausgeht und wir fühlen uns auch
frei zu souveräner Gestaltung. Unser Wille versucht, den Dingen und
Ereignissen seinen Stempel aufzuprägen, kann es aber nicht verhindern,

daß er an der Eigengesetzlichkeit seines Objektes scheitert. In
der Angst liegt das Bewußtsein dieses Ausgeliefertseins sowie die
Einsicht in die Tragweite unserer Entschlüsse und Entscheidungen ; «und
diese Art von Angst ist es, die der Existentialist nun beschreibt; wir
werden sehen, daß sie sich im weiteren erklärt durch eine unmittelbare

Verantwortlichkeit den andern Menschen gegenüber, welche
durch sie gebunden werden».

Der menschliche Wille ist bemüht, die Realität nach seinen
Gesichtspunkten zu gestalten. Allem Wollen voraus geht aber das

Faktum, daß man in einer spezifischen Situation steht, die nur eine
beschränkte Zahl von Möglichkeiten offenhält. Die konkrete Situation
läßt sich nicht überspringen — alles Handeln muß mit den Gegebenheiten

der Situation rechnen. Diese Reduktion der menschlichen Freiheit

bewirkt, daß ein Großteil unserer Bemühungen den Charakter



172 Befreiung Nr. 9

der Vergeblichkeit hat, und daß wir gegen Schranken anlaufen, die
aufzuheben nicht in unserer Macht steht: Les jeux sont faits. Unter
diesem Titel hat Sartre einen Film konzipiert, der zeigen soll, wie stark
der Mensch von Konstellationen abhängt, die er nicht geschaffen hat.
Der Führer eines Aufstandes wird wenige Stunden vor dem Ausbruch
der Revolte wegen einer Lappalie erschossen; die Gattin eines
Ministers wird von ihrem Mann vergiftet, bevor sie ihre Schwester, die
den Minister liebt, vor diesem skrupellosen Menschen warnen kann.
Im «Reich der Schatten», wo die Toten körperlos zwischen den
Lebenden einhergehen, treffen sich Pierre Dumaine und Eve Charlier
und verlieben sich ineinander. Nun gibt es einen Paragraphen,
wonach Menschen, die sich im Leben hätten lieben können, das Recht
haben, für vierundzwanzig Stunden ins «Diesseits» zurückzukehren;
gelingt es ihnen, in dieser Probezeit ihre Liebe zu realisieren, dann
dürfen sie weiterleben. Pierre und Eve unternehmen den Versuch
der Liebe, aber es mißlingt ihnen, denn «les jeux sont faits». Pierre
kann die Revolution und Eve kann ihre Schwester nicht im Stiche
lassen — notgedrungenermaßen verlieren sie einander in der kurzen
Zeit, die ihnen geschenkt ist — darüber hinaus kann kein Toter ins
Lebendige eingreifen und sowohl Pierre als auch Eve können den
Gang der Dinge nicht aufhalten. Ihr Mißerfolg wird durch ein
nochmaliges Sterben besiegelt.

Es handelt sich in diesem Film keineswegs um eine bloße
Gedankenspielerei oder etwa gar um Annäherungen an eine Art von
Mystizismus. Sartre will lediglich die Situation des Menschen aufzeigen,
und zwar des Menschen im besonderen, der gegen die Macht der
Umstände ankämpft. Der pessimistische Ausgang entspricht dem
schonungslosen Realismus, mit dem die Möglichkeiten und Grenzen des

Menschseins ins Auge gefaßt werden — Sartre selber ist aber wohl kein
Pessimist, indem er nicht postuliert, daß alles Handeln «eitel» sei,
sondern sich auf den Grundsatz «Handeln ohne zu hoffen» zurückzieht.

Dieses Handeln ohne Hoffnung enthält eine Abweisung des

Optimismus, der sich auf den Gang der Dinge verläßt und die Neigung
hat, die Welt in einem rosigen Lichte zu sehen. Sartre lehrt, daß man
sich auf nichts verlassen kann — weder Gott, noch die Geschichte,
noch die abstrakte Vernunft werden gerechte Zustände in die Welt
bringen; es geschieht im eigentlichen Sinne nur das, was einzelne in
selbsteigener Verantwortung fördern und zuwege bringen. Die
Geschichte wird durch jeden einzelnen gemacht — zu hoffen, daß irgend



Nr. 9 Befreiung 173

etwas «von selber» gut oder richtig werde, ist ein Derivat religiöser
Geisteshaltung.

Diese Tendenz wird veranschaulicht durch das Theaterstück «Die
schmutzigen Hände». Höderer, der Führer einer kommunistischen
Partei eines Balkanstaates, der von den Deutschen besetzt worden ist,
symbolisiert den echten politischen Menschen, der sich nicht scheut,
die Verantwortung für sich, seine Partei und das Schicksal der Freiheit

überhaupt auf sich zu nehmen. Unter der Gefahr, von seinen
Parteifreunden als Verräter ermordet zu werden, nimmt er Verhandlungen

mit den konservativen Widerstandsgruppen des Landes auf,
um so nutzloses Blutvergießen zu vermeiden. Die Partei sendet Hugo
als Sekretär zu ihm, mit dem Auftrag, den eigenwilligen Parteiführer
zu töten. Hugo ist im Sartreschen Sinne kein Revolutionär — ihn, den
Sohn eines vornehmen Hauses, treiben persönliche Konflikte und
Ressentiments in die revolutionäre Bewegung; ihn treibt der vage
Wunsch, «etwas Großes» zu vollbringen, damit er endlich einmal
fühlt, daß er existiert, daß er da ist und auch Achtung vor sich selbst
haben kann. Und gerade in seinem Opfer Höderer findet er einen
Menschen, von dem die Gewißheit der Existenz ausstrahlt, einen
Menschen, der auf der Ebene der Verantwortlichkeit zu leben weiß. Trotz
des Drängens der Partei hätte Hugo Höderer niemals getötet, wenn
ihm nicht die Eifersucht hierzu den Anlaß gegeben hätte — der
«politische Mord» verwandelt sich in eine kleine, persönliche «Affäre»,
in der ein Mensch mit unklaren Gefühlen eine Tat begangen hat, über
die er sich nachher nicht mehr Rechenschaft geben kann. Mit Hugo
und Höderer sind zwei Menschentypen gezeichnet, für die die
Stichworte Uneigentlichtkeit und Eigentlichkeit gelten können. Höderer ist
echt, «unverfälscht» und verantwortungsbewußt — Hugo ist der Spielball

seiner Affekte, der nicht weiß, was mit ihm geschieht. Und doch
ist gerade dieser Hugo auf dem Wege zur Authentizität — aus dem
Gefängnis entlassen, erfährt er durch Olga, daß die Partei heute die
Meinung Höderers vertritt; sein Leben kann nur gerettet werden,
wenn er wieder «verwendungsfähig» sein will, ansonsten wird ihn die
Partei sogleich «beseitigen». Und in dieser Situation wählt Hugo sich
selbst als freien Menschen, indem er die Verwendungsfähigkeit, die
die absolute Parteidisziplin verlangt, verneint — er stirbt lieber als

zum skrupellosen Werkzeug einer Parteimaschinerie zu werden. Mit
dem Rufe «Ich bin nicht verwendungsfähig» wird gegen die Degradierung

des Menschen zu einer Sache protestiert und Sartres Auffassung



174 Befreiung Nr. 9

von Freiheit und Verantwortlichkeit des einzelnen in ein helles Licht
gerückt. Les mains sales spricht auch eine unverhohlene Absage an
den Kommunismus aus — das Versprechen, daß spätere Generationen
die Freiheit genießen werden, berechtigt nicht zur Einführung der
Diktatur in der Gegenwart; Freiheit muß immer als gegenwärtige
erkämpft werden ; als Wechsel auf die Zukunft ist sie eine Chimäre, eine
sinnlose Gaukelei. Wir wissen nie, was aus unserer Sache werden wird,
wenn wir selbst sie nicht mehr betreiben. Unser Kampf um unsere
eigene Freiheit und die Freiheit unserer Mitmenschen rechtfertigt
sich aus sich selbst ; ich kann mich für eine Idee opfern, aber ich darf
mich nicht darauf verlassen, daß «die Partei» oder gar die «Menschheit»

die Idee schließlich durchsetzen wird : «... ich muß mich
beschränken auf das, was ich sehe, ich kann nicht sicher sein, daß
Kampfkameraden meine Arbeit nach meinem Tod aufnehmen werden,

um sie zu einem Höchstmaß der Vollendung zu führen, da die
Voraussetzung besteht, daß diese Menschen frei sind und daß sie

freiwillig morgen entscheiden werden, was der Mensch sein wird; morgen,

nach meinem Tode, können Menschen beschließen, den Faschismus

einzuführen, und die andern können feige und ratlos genug sein,
um sie machen zu lassen; in diesem Augenblick wird der Faschismus

die menschliche Wahrheit sein, und desto schlimmer für uns;
in Wirklichkeit werden die Dinge so sein, wie der Mensch beschlossen
haben wird, daß sie sein sollen».

Bei dieser hervorragenden Akzentuierung der menschlichen Freiheit

mußte es Sartre als Schriftsteller besonders interessieren, das

Phänomen menschlicher Unfreiheit und Uneigentlichkeit zu schildern.

Dieser Versuch wird teilweise in den beiden Romanen Zeit der
Reife und Der Aufschub unternommen; die beiden Bücher gehören
zusammen als eine Art «Entwicklungsroman», in dem der junge
Philosophieprofessor Mathieu (d. h. wohl Sartre selbst!) den Weg zu
sich selber findet. Auch hier wieder überwiegen düstere und dunkle
Farben — die Gefahr der Sinnlosigkeit dringt in das Leben ein und
Mathieu sucht aus dieser Nebelwelt unklarer Gefühle aufzutauchen,
sich selbst und damit eine Aufgabe für sein Leben zu finden. Der
Aufschub verbindet die persönliche Entwicklungsschilderung mit
einer Analyse der Zeit gegen Ausbruch des zweiten Weltkrieges; im
Sinne eines «allgegenwärtigen» Romans werden in die Handlung
Menschen aus allen Völkern und Ländern einbezogen, so daß dieses Buch
auch den Titel «Europa vor Kriegsausbruch» tragen könnte.



Nr. 9 Befreiung 175

Bedeutend schärfer ist das Problem der Uneigentlichkeit menschlichen

Seins in dem Theaterstück Huis clos (Hinter geschlossenen
Türen) ins Auge gefaßt. Da treffen sich drei Menschen in der Hölle
imd diese imaginäre Hölle besteht darin, daß jeder bestrebt ist, die
Wunden des andern aufzureißen. «Die Hölle, das sind die anderen!»
Was Sartre hier zum Ausdruck bringen will, hat gar nichts mit christlichen

Vorstellungsweisen (was nach dem Tode geschieht usw.) zu
tun. Diese Art von Hölle, die hier gezeigt wird, ist schon auf Erden
da — es ist die Hölle eines uneigentlichen Menschseins. Der uneigentlich

lebende Mensch hat es aufgegeben, in Freiheit mit anderen zu
sein; er erlebt sich bloß noch in der Unterdrückung und Unterjochung
des anderen; sein Gefühl entbehrt der Elastizität und fordert deshalb
die Unfreiheit des anderen. Und weil jeder dieser «Verdammten»
unecht lebt, hat er vor den anderen etwas zu verbergen. Dieses Verhüllte
und Verdeckte wird durch den «Blick» des anderen ständig ans Licht
gezogen — selber uneigentlich, läßt mich der andere ständig meine
Uneigentlichkeit fühlen. Hier muß das Zusammensein zur Qual werden,

und Sartres Meinung ist die, daß er auf allgemein menschliche
Zustände hinweist. Nur wo der Mensch seine Freiheit errungen hat,
kann er den Mitmenschen in Freiheit neben sich existieren lassen —
Freiheit macht frei, Unfreiheit macht (auch andere) unfrei!

Die verschiedensten Spielarten menschlicher Unfreiheit und
Resignation decken sich ungefähr mit dem, was wir als seelische Erkrankung

oder auch psychopathologische Verhaltensweisen kennen. Die
Novellen Sartres bieten hierzu eindrückliche Illustrationen. — Das
Zimmer zeigt, die «inauthenticité» als Geisteskrankheit; Herostrat
stellt die Psychologie des Mörders dar, des Mörders, der so weit
gelangt ist, daß er zur Bestätigung seines Selbstwertes das Ermorden
eines anderen Menschen braucht; und Intimität schließlich skizziert
das unechte Eheleben, wo das Zusammensein durch eine gemeinsame
«Pathologie» und die Furcht vor seinem Leben in Freiheit aufrechterhalten

wird.
Ein letzter Motivkreis wird von Sartre behandelt in Die ehrbare

Dirne und Die Kindheit eines Chefs. In diesen beiden Werken geht
es um die Kritik der konservativen Geisteshaltung, die nach Sartre auf
den Voraussetzungen beruht, daß die Menschen nicht gleichwertig
und daß sie nicht gleichberechtigt seien. Dies kommt in der sogenannten

«Rassenfrage» zum Ausdruck, so daß selbst die gutherzige Dirne
sich vom Senator überzeugen läßt, daß das Leben eines Negers gegen-



176 Befreiung Nr. 9

über demjenigen eines Weißen, zudem noch eines Weißen aus der
regierenden Kaste, nichts zu bedeuten hat; gleichviel wo Recht oder
Unrecht liege. Das Unglück will, daß der gedemütigte, unterdrückte
und ausgenützte Weiße sich immer noch für vornehmer hält als der
ebenso unterdrückte, gedemütigte und ausgenützte «Schwarze» — auf
diesem psychologischen Mechanismus beruht die Möglichkeit der
ungerechten Gesellschaftsordnung, indem die Gemeinschaft der
Unterdrückten an Religions- oder Rassenvorurteilen, sowie an Nationalismus

zuschanden wird. Die regierende Kaste herrscht, indem sie dem
naiven Menschen für die reale Ausbeutung die Illusion seiner Ueber-
legenheit über gewisse Menschengruppen vorgaukelt; so werden
diejenigen, die durch die Natur der Sache zu Bundesgenossen bestimmt
sind, zu Feinden, mit dem Resultat, daß die ungerechte Gesellschaftsordnung

weiter bestehen kann. In«Die Kindheit eines Chefs» schildert
Sartre meisterhaft den Werdegang eines Menschen aus der «oberen»
Gesellschaftsschicht — es wird gezeigt, wie eine Summe von Vorurteilen

allmählich zu jenem Podest wird, von dem herab mit «gutem
Gewissen» die Unfreiheit der Menschen bejaht wird. Haben sich die
Vorurteile gefestigt, so ist der «chef» da — der Führer in Industrie,
Militär und Staat macht seinen Weg mittels Methoden, die seiner
(nicht authentischen) Auffassung von Menschen sinnvoll entsprechen.
Sartre als Sozialist wendet sich ebenso gegen die Chef-Mentalität in
der Bourgeoisie, als auch gegen jegliche Rassenlehre, die die Ungleichheit

der Menschen postuliert.
Gerade an diesem konkret-politischen Problem wird ersichtlich,

daß Sartres Dichtung und Philosophie zusammengehören und im
Grunde dieselbe Melodie in verschiedenen Variationen abwandern;
sowohl hinter dem dichterischen als auch dem philosophischen Schaffen

Sartres steht ein Konzept vom Menschen, das vor allem das

Menschsein in Freiheit und Verantwortlichkeit begründet sieht —
darum hat Sartre seine Lehre auch einen «Humanismus» genannt:
«Humanismus, weil wir den Menschen daran erinnern, daß es außer
ihm keinen anderen Gesetzgeber gibt und daß er in seiner Verlassenheit

über sich selber entscheidet; und weil wir zeigen, daß nicht
durch Rückwendung auf sich selber, sondern immer durch Suche
nach einem Ziel außerhalb seiner, welches diese oder jene Befreiung,
diese oder jene besondere Verwirklichung sein wird — daß dadurch
der Mensch sich als humanes Wesen verwirklichen wird.»


	Jean Paul Sartre als Schriftsteller : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

