
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 9

Artikel: Das Kausalitätsprinzip ein Dogma?

Autor: Dunkelmann, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 9 1. September 1953

Das Kausalitätsprinzip ein Dogma?
Von Carl Dunkelmann

Wieder einmal lasen wir die Behauptung, daß das Kausalitätsprinzip
im Atombereich nicht mehr gelte. Diesmal sogar in dieser

Zeitschrift. In seinem Artikel «Kausalitätsprinzip und Dogma»1 vertritt
Dr. Hans Titze diese Ansicht. Er kann sich dabei übrigens auf
namhafte Physiker, wie Heisenberg, Weyl und andere, berufen, und findet
sich, ob es ihm recht ist oder nicht, im Verein mit allen denen, die
bei der Kunde, daß das Kausalitätsprinzip umgestoßen worden sei,

jubelten und ihre wilden Spekulationen über Gott und die Welt, den
freien Willen, die unsterbliche Seele, den geistigen Urgrund der Welt
usw. usw. von einer der exaktesten Naturwissenschaften, nämlich der
Physik, bestätigt oder zumindest als berechtigt nachgewiesen glaubten.

Natürlich haben sich Schwarmgeister, ebenso wenig wie Dogmati-
ker, noch nie durch wissenschaftliche Erkenntnisse davon abhalten
lassen, ihre Lehren als alleinige imd unumstößliche Wahrheiten zu
verkünden. Sie fanden sich immer bereit, entgegenstehende
wissenschaftliche Erkenntnisse großartig zu ignorieren, und noch nie haben
sie sich etwas daraus gemacht, wenn die wenigen, wenigen Leute, die
der Meinung sind, daß nur durch wissenschaftliche Erforschung der
wirklichen Zusammenhänge allen Geschehens Wahrheit gewonnen
werden könne, das Verhalten der wilden Spekulanten in Sachen
«Erkenntnis» für reichlich unvernünftig halten. Aber nun soll ja gerade
die Wissenschaft selbst erkannt haben, daß ihre einzige Grundlage,
nämlich das Kausalitätsprinzip, stark erschüttert sei.

Gewiß, wenn dies tatsächlich der Fall wäre, dann hätten wir uns
damit abzufinden, wenn wir nicht in den Widersinn der Dogmatiker
verfallen und ein Prinzip wider besseres Wissen aufrecht erhalten, es
also zum Dogma erstarren lassen wollen. Andererseits aber — und das

1 Vgl. «Befreiung» Nr. 8 vom 1. 8. 1953, S. 144 ff.



162 Befreiung Nr. 9

ist viel wichtiger — können wir die Tragweite einer allfälligen
Ungültigkeit der Kausalität gar nicht hoch genug einschätzen.
Wissenschaftliche Forschung hat zur Voraussetzung, daß die Geschehnisse
erforschbar sind. Erforschbar sind sie aber nur, wenn sie sich regelhaft,

wenn sie sich konstant verhalten, wenn sie auf eine regelmäßige
Folge von Ursache und Wirkung, oder, genauer gesagt, auf eine
regelmäßige Verkettung von Bedingungen zurückgeführt werden können.
Die Natur ist also für den Naturforscher eine Gesetzmäßigkeitsfrage.

Ein Gesetz im wissenschaftlichen Sinne ist ein Satz, der ein konstantes

Verhältnis oder ein konstantes Verhalten ausdrückt. Es geschieht
nichts infolge eines Gesetzes, oder bedingt durch ein Gesetz — es
geschieht alles immer nur gemäß einem Gesetz. «Die Gesetze des
Geschehens sind nicht über den Dingen schwebende Mächte, sondern ein
Ausdruck ihrer Wechselwirkungen» (Eisler)

Wird also die Gültigkeit des Kausalitätsprinzips angezweifelt, so
wird damit die Möglichkeit wissenschaftlicher Forschung überhaupt
in Frage gestellt. Umgekehrt kann man, wenn man das Kausalitätsprinzip

als allgemein gültig ansehen muß, wissen, daß der Zusammenhalt

des gesamten Universums in Frage gestellt wäre, wenn auch nur
an einer einzigen Stelle, und sei sie noch so winzig, der Kausalzusammenhang

unterbrochen würde. Sollte dieser Fall tatsächlich eintreten,
und angeblich behaupten dies ja die modernen Physiker für das
Verhalten der Elektronen, so ständen wir vor einem unbegreiflichen Wunder.

Die wissenschaftliche Forschung wäre ad absurdum geführt, alle
bisherigen wissenschaftlichen Erkenntnisse wären Irrtümer. (Tatsächlich

sind solche Behauptungen im Zusammenhang mit der angeblichen

Kausalität im inneratomaren Bereich in der Presse immer wieder

zu lesen.)
Es muß einer also schon mit sehr schwerem Geschütz auffahren,

wenn er das Kausalitätsprinzip wirklich zu Fall bringen will.
Mit der Wissenschaft hat die Kulturmenschheit sich ein Werkzeug

geschaffen, an die Wirklichkeit heranzukommen. Dieses Werkzeug
hat bisher gute Dienste geleistet. Die erzielten Erfolge können nicht
dadurch aus der Welt geschafft werden, daß man plötzlich entdeckt
zu haben glaubt, ein Grundprinzip, nämlich die Kausalität, gelte nicht
mehr. Denn dieses «nicht mehr» würde ja eine falsche Auffassung
bedeuten. Die Elektronen benehmen sich ja nicht erst jetzt, nachdem
die Wissenschaft es entdeckt hat, angeblich so willkürlich, sondern

wenn, dann hätten sie sich schon immer, schon von jeher so benom-



Nr. 9 Befreiung 163

men. Der menschliche Verstand formt ja die wirkliche Welt mit
zunehmendem Wissen nicht um, sondern seine Erkenntnisse sind
Anpassungen an die unabhängig von ihm bestehende Welt.

Die Voraussetzung, von der alle Wissenschaft ausgeht, ist, wie
gesagt, die Erforschbarkeit, das heißt, das konstante Verhalten des

Gesamtgeschehens. Diese Voraussetzung nennt man bekanntlich ein
Axiom. Axiome sollen nun nach allgemeiner Auffassung weder zu
beweisen sein, noch eines Beweises bedürfen. Diese allgemeine Auffassung

beruht aber, wie Eleutheropulos ausführt2, auf einer Täuschung.
Das Axiom, daß es Größen gibt, die konstant sind, daß die Geschehnisse

regelmäßig ablaufen, daß sie erforschbar sind, bedarf deswegen
keines Beweises, weil es beständig mit bewiesen wird. So oft ein neues
Naturgesetz entdeckt wird, wird zugleich bewiesen, daß es Größen
gibt, die konstant sind, daß ein kausaler Zusammenhang zwischen den
Geschehnissen besteht. So oft wir ein Naturgesetz anwenden, etwa in
der Technik, wird der kausale Zusammenhang wiederum mit bewiesen.

Mit jeder Beobachtung eines Vorganges, mit jeder Verfolgung
eines Arbeitsprozesses, in jeder Sekunde, ja, mit jedem Atemzug,
wird das Kausalitätsprinzip ständig mit bewiesen. Aus der Erfahrung!
Mit jeder wissenschaftlichen Erfahrung! Es bedarf, so gesehen, keines

besonderen Beweises für die Kausalität mehr.
Aber, so wird mit Recht eingewendet, die Erfahrung reicht immer

nur bis zum gegenwärtigen Augenblick. Wird der nächste Augenblick
die gleiche Erfahrung bringen? Wenn alle Erkenntnis aus der Erfahrung

stammt, dann hat sie grundsätzlich zunächst nur hypothetische
Bedeutung. Wir können nicht von vornherein behaupten, daß sie
absolute Gültigkeit habe. Der neu eintretende Fall wird nämlich, wie
Eleutheropulos hervorhebt, nicht aus dem Gesetz erklärt, vielmehr
wird die Gültigkeit und Richtigkeit des Gesetzes jedesmal am neu
eingetretenen Fall geprüft. Und manchmal, vielleicht auch oftmals,
stimmt das Gesetz, so wie wir es zunächst einmal formuliert haben,
dann nicht. Das heißt, der neu eintretende Fall steht im Widerspruch
zu dem formulierten Gesetz. Das bedeutet aber nichts anderes, als daß
wir bei früherer Erforschung der Geschehnisse nicht genau genug
beobachtet haben. Wir hatten bei der früheren Formulierung noch nicht
alle Induktionsglieder zur Hand, so daß unsere Formulierung des

Gesetzes also fehlerhaft sein mußte. Und dieser Umstand ist praktisch

2 Eleutheropulos. Vas ist Naturgesetz? Bern, 1921.



164 Befreiung Nr. 9

in der Wissenschaft ständig gegeben. Die einmal gewonnenen Erkenntnisse

müssen ständig auf ihre Gültigkeit durch weitere Forschung
geprüft werden.

Darauf aber, daß unsere Formulierungen der Naturgesetze durch
neue Erfahrungen oftmals korrigiert werden, beruht zugleich der
wissenschaftliche Fortschritt: Die Tatsache, daß unsere Schlußfolgerungen

aus einem formulierten Naturgesetz manchmal nicht stimmen,
beweist zugleich, daß wir uns nicht etwa in einem Zirkel des Denkens
bewegen, sondern, daß wir in der wissenschaftlichen Forschung und
Erfahrung Verbindung mit der Wirklichkeit haben. Hierauf hat
besonders Helmut Groos hingewiesen3. So sagt der Physiker Heinrich
Hertz zwar mit Recht: «Was aus der Erfahrung stammt, kann auch
durch die Erfahrung vernichtet werden.» Aber, erwidert Eleutheropulos

darauf, wenn dies nun tatsächlich niemals eintreten sollte, so

wird dies der Möglichkeit zu verdanken sein, daß die Prinzipien und
Naturgesetze, einmal entdeckt, die Beziehungen der Erfahrung einfür

allemal richtig angeben. Wenn wir also gleich klar herausstellen
müssen, daß alle Naturgesetze, so wie sie von der Wissenschaft
formuliert worden sind, zunächst nur hypothetische Gültigkeit haben,
daß sie nur Aussagen über den jeweils gegebenen Stand unseres Wissens

und Erkennens sind, so heißt das doch nicht etwa, daß, wenn die
Wissenschaft ein aufgestelltes Gesetz ändert, sie dies tut, weil es auch
anders hätte lauten können, sondern, weil sie es, da sie noch nicht alle
Induktionsglieder erkannte, zunächst nicht richtig formuliert, nicht
richtig erfaßt hatte. Eigentlich — und das ist das Axiom, das jedesmal
immer wieder mit bewiesen wird — eigentlich gibt es jeweils nur ein
einziges bestimmtes Gesetz, das nicht anders lauten kann. Nur wissen
wir eben nie, ob die jeweils aufgestellte Formulierung schon bis in die
letzte Einzelheit richtig ist.

Aber das Kausalprinzip geht uns auch unmittelbar als selbstverständlich

gültig ein (so weit wir überhaupt zum logischen kausalen
Denken fähig sind, denn dieses logisch-kausale Denken ist offensichtlich

die letzte Entwicklungsstufe des menschlichen Denkvermögens)
Das Kausalgesetz gehört nämlich, wie Eleutheropulos ausführt, ebenso

wie das Substanzgesetz zu unserem psychisch-logischen Mechanismus,

der uns zwingt, in den Formeln «A ist gleich A» (das Substanz-

3 Helmut Groos. Die Konsequenzen und Inkonsequenzen des Determinismus.
Verlag Ernst Rheinhardt, München 1931.



Nr. 9 Befreiung 165

gesetz) und «Wenn A, so B» (das Kausalgesetz) zu denken. Alles logische

Denken spielt sich in diesen Formen ab. Woher hat nun aber das
menschliche Wesen diese «fabelhafte» Fähigkeit, diesen Zwang zum
logisch-kausalen Denken? Etwa aus einer höheren Geisteswelt über
dieser unserer Sinnenwelt? Aus einem Jenseits? Von einem Weltgeist,
einer alles schaffenden Weltvernunft? Ist es etwa ein Beweis dafür,
daß der «Geist» eben doch nicht von dieser Welt ist? Wir glauben
aus wissenschaftlichen Gründen anderer Meinung sein zu müssen.

Es hat Zeiten auf der Erde gegeben, da gab es noch kein Leben auf
ihr, und als es entstanden war, da haben sich in unausdenklichen
Zeiträumen das Pflanzen- und das Tierreich entwickelt, und aus dem
Tierreich der Mensch. Millionen von Jahren hat er dazu gebraucht,
und so ist auch sein Denkmechanismus, wenn wir diesen Zwang zum
Denken in den beiden genannten Formen einmal so nennen wollen, als

Anpassung an die Umwelt in dieser langen Entwicklung entstanden.
Die Umgebung, die Außenwelt, haben in vielen Entwicklungsstufen
die Nerven bis zum zentralen Nervensystem, dem Gehirn, und seiner
logisch-kausalen Denkfähigkeit als letzte Entwicklungsstufe geformt.
Man darf also sagen, daß der biologische Zwang zum kausalen Denken

eine Folge des wirklichen kausalen Geschehens ist, das es
entwickelt hat. Heute jedenfalls sollten sich alle logisch-kritisch denkenden

Menschen, zumindest aber die exakten Wissenschafter, darüber
einig sein, daß wer überhaupt kritische Wissenschaft für möglich hält
(und welcher Mensch mit gesunden Sinnen und gesundem Verstand
hält sie nicht für möglich?), annehmen darf und muß, daß das

Kausalprinzip der objektiven Wirklichkeit entspricht.
Aber nun wird, wie gesagt, von Vertretern einer Wissenschaft, die

bisher als die exakteste galt, nämlich der Physik, allen Ernstes
behauptet, daß man auf dem Wege der Erforschung der inneratomaren
Vorgänge zu dem Ergebnis gekommen sei, dort gelte die Kausalität
nicht mehr, sondern es könnten dort nur noch statistische Gesetze

angewendet werden. Dr. Titze weist in seinem Artikel auf die hier in
Frage kommenden physikalischen Dinge, nämlich die Heisenberg' -
schen Unbestunmbarkeitsrelationen, hin und folgert daraus, daß die
Voraussagbarkeit und damit die Kausalität im Einzelgeschehen nicht
mehr gegeben sei. Es gebe heute nur noch eine statistische Kausalität.
Im Einzelgeschehen sei sie nicht mehr beobachtbar, in der Vielzahl
ergäben sich aber Gesetzmäßigkeiten. Dr. Titze legt dabei dem Begriff
«Kausalität» die Definition Moritz Schliefe s zu Grunde, die lautet:



166 Befreiung Nr. 9

«Das wesentliche Kriterium der Gesetzmäßigkeit, das wesentliche
Merkmal der Kausalität ist das Eintreffen von Voraussagen». Da man
nun das Verhalten der Elektronen — und das besagen ja die Heisen-
berg'schen Unbestimmbarkeitsrelationen — nicht mehr beobachten
und deswegen nicht mehr voraussagen kann, ist also — so schließt
man — die Voraussagbarkeit nicht mehr gegeben.

Hier ist nun aber folgendes ganz besonders in den Vordergrund der
Ueberlegungen zu rücken: Der Schöpfer der Quantentheorie, durch
die wir übrigens in die Schwierigkeiten hinsichtlich der Gültigkeit
des Kausalitätsprinzips geraten sind, Max Planck selbst, der betont
hat4, daß das neue Weltbild der Quantenphysik gerade dem Bedürfnis

entsprungen sei, die Durchführung eines strengen Determinismus
auch mit dem Wirkungsquantum zu ermöglichen, bemerkt richtig,
daß die Voraussagbarkeit eines Ereignisses nicht allein von ihrer
kausalen Bedingtheit, sondern auch von dem Wissen und der
Erkenntnisfähigkeit des Voraussagenden abhängt. Wir haben bereits besonders

auf den Charakter wissenschaftlicher Forschung und
Gesetzesformulierung hingewiesen, die stets nur zu hypothetischen, nie zu
endgültigen Resultaten führt. In dem vorliegenden Falle haben wir es

nun damit zu tun, daß die Wissenschaft anscheinend an einer
(vielleicht nur vorläufigen, vielleicht endgültigen) Beobachtungsgrenze
angelangt ist, jenseits der sie nicht mehr feststellen kann, ob auch
dort das Kausalitätsprinzip noch gilt. Was die Physiker also eigentlich

wirklich gefunden haben, ist nicht etwa das Nichtvorhandensein
der Kausalität in den Elektronenbewegungen, sondern daß man nicht
in der Lage war, die Kausalität in diesen Fällen nachzuweisen. Nicht
um eine Einschränkung oder Aufhebung der Kausalität handelt es

sich also, sondern um eine Grenze der Erkennbarkeit. Nicht die
Akausalität ist nachgewiesen, sondern ein subjektiver Mangel menschlicher
Beobachtungsmöglichkeiten. Die Wissenschaft hat in den inneratomaren

Vorgängen nicht mit Bestimmtheit eine Akausalität festgestellt,
sondern sie ist an eine Grenze der Bestimmbarkeit gelangt und sieht
sich zu einem (vermutlich einstweiligen) Verzicht auf streng kausale
Beschreibbarkeit gezwungen. Das aber scheint doch ein ganz bedeutender

und wesentlicher Unterschied zu sein. Wenn man aus dieser
Grenze der Erkenntnis auf Akausalität jenseits dieser Grenze schließt,

4 Max Planck. Der Kausalbegriff in der Physik. 4. Aufl. Verlag Johann
Ambrosius Barth, Leipzig 1948.



Nr. 9 Befreiung 167

so schildert man doch einen angeblich akausalen Zustand, den man
noch gar nicht entdeckt hat und auch nicht aufdecken kann, weil er
ja jenseits der Erkenntnisgrenze liegt. Damit geht man aber über
die Feststellung eines Nichtwissens weit hinaus, und zwar willkürlich

und ohne wissenschaftliche Berechtigung. Hinzu kommt, daß
diese Unbestimmbarkeitsrelationen aus der Quantentheorie folgern.
Wer aber will bestimmen, daß wir in der Quantentheorie bereits das

letzte Wort vor uns haben? Auch sie ist nur eine Hypothese. Sollte
man nicht vielmehr — wenn schon anscheinend die Quantentheorie
zu der unhaltbaren Annahme einer teilweisen Aufhebung des

Kausalitätsprinzips führt — eher annehmen, daß eben deswegen dieser
Theorie noch Mängel anhaften, als daß man kurzerhand ein so
grundlegendes Prinzip wie das der Kausalität über den Haufen wirft? Im
übrigen ist, worauf der Physiker W Nernst hingewiesen hat, die
statistische Regelmäßigkeit so groß, daß Abweichungen praktisch nicht
in Frage kommen. Diese praktischen Abweichungen wären aber
wiederum nur durch unsere nicht ausreichende Beobachtungsmöglichkeit
bedingt. In der objektiven Wirklichkeit muß auch einer statistischen
Gesetzmäßigkeit echte Kausalität zu Grunde liegen, wie unser
Professor Dr. G. v. Frankenberg hervorgehoben hat. Wenn aber wirklich
noch ein Rest Freiheit, das hieße also Willkür, verbliebe, was aber erst
noch zu beweisen wäre, denn bis jetzt haben anders lautende
Behauptungen nur die subjektive Nichtfeststellbarkeit mit dem objektiven

Nichtvorhandensein in der Kausalität verwechselt, so bezöge sich
dieser Rest schließlich nur auf Bewegungen einzelner Elektronen.
Schon in ihrer Menge würden sie sich wieder streng kausal verhalten
Der englische Atomforscher Sir George Thomson meint allerdings
dennoch5, daß dies doch sehr viel ausmache, ja, daß dieser Umstand
der Argumentation für den Determinismus den Boden unter den
Füßen fortziehe Er meint, daß, selbst wenn exakte Gesetze an
Stelle der gegenwärtigen Wahrscheinlichkeitsaussagen gesetzt werden
könnten, die Möglichkeit, sie zu prüfen, doch nicht gegeben wäre.
Aber, so müssen wir doch wohl fragen, was liegt denn hier anderes

vor, als die Feststellung einer Beobachtungsgrenze, sei sie nun
vorläufig oder endgültig (worüber z. Zt. niemand etwas Endgültiges
ausmachen kann Sir George Thomson folgert aber aus diesem
Umstand des angeblichen Restes von Freiheit für die Elektronen den

5 Sir George Thomson «Das Atom», deutschsprachige Ausgabe bei
«Musterschmidt», Wissenschaftlicher Verlag Göttingen, 1952.



168 Befreiung Nr. 9

höchst erstaunlichen Schluß, daß es physikalisch kein Argument
gegen den freien Willen gebe! Der freie Wille eines Menschen könne
die Ereignisse in ein paar Schlüsselatomen bestimmen, die ihrerseits
das zukünftige Geschehen in Gehirn und Körper bestimmen könnten.
Es bleibe dem kritischen Leser überlassen, ob er diese Anhäufung von
Spekulationen übernehmen will oder nicht. Hier wird der alte Gaul
des freien Willens wieder aus dem Stall geholt, der nun — eine neue
Spekulation — die Ereignisse in «Schlüsselatomen» bestimmt.
Willkürlich und großzügig wird hier mit Dingen umgegangen, von deren
wirklicher Existenz bisher noch nicht ein Schimmer eines Nachweises
geliefert worden ist.

Wir sind vielmehr der Meinung, daß eine etwaige Freiheit einzelner
Elektronen wirklich nicht so bedeutend ist, wie von manchen Physikern

darzutun versucht wird. Abgesehen davon, daß sie diese Freiheit

— man kann das nicht oft und nicht entschieden genug betonen
und wiederholen — noch gar nicht nachgewiesen haben. Wenn man
nun noch die auffällige Tatsache in Betracht zieht, daß manche
Wissenschafter, die so rasch mit der Ungültigkeitserklärung der Kausalität

bei der Hand sind, stark religiöse Neigungen haben, wie Pascual
Jordan, Bernhard Bavink und andere (Heisenberg soll Anthroposoph
sein), so scheint es doch menschlich durchaus verständlich, daß
Menschen solcher Veranlagung, sobald die Wissenschaft an eine zunächst
unüberschreitbare Beobachtungsgrenze gelangt ist, allzu leicht geneigt
sind, zu glauben, daß sie dem Wunder, nämlich einer Durchbrechung
des Kausalprinzips, auf der Spur seien. Nur sind sie in diesem Augenblick,

trotz aller, selbst genialen wissenschaftlichen Begabung keine
exakten Wissenschafter mehr, sondern Metaphysiker, die ihre
Wunschträume nicht in der Gewalt haben.

Wir haben jedenfalls auch auf Grund des neuesten Standes der
Physik keine Veranlassung, an der durchgängigen Gültigkeit des

Kausalprinzips zu zweifeln, und machen damit, entgegen der Meinung Dr.
Titze's, dieses Prinzip keineswegs zu einem Dogma. Es ist das Prinzip,

das die Wissenschaft auch in Zukunft weiter fortschreiten lassen

wird, hoffentlich zum Segen der Menschheit. Das aber hängt davon
ab, was sie damit anfängt.

Wer über die Vernunft hinaus eine Gottheit sucht, der
verscherzt seine Menschheit. Friedrich Schiller.


	Das Kausalitätsprinzip ein Dogma?

