Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 6

Artikel: Gesprache mit einem Freidenker (Fortsetzung des flinften Gesprachs)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

46 DER FREIDENKER

Nr. 6

Méglichkeit, einen eigentlichen und urspriinglichen Sinn des
Daseins zu finden.

Die Behauptung, dal das menschliche Leben keinen Sinn
habe, spricht nicht so sehr iiber das menschliche Leben als iiber
den, der diese Aussage macht. Das Leben «hat» nicht einen
Sinn; der Sinn muf3 ihm «gegeben» werden. Schiller formuliert
das so: «Wisset, ein erhabener Geist, legt das Gro3e in das Le-
ben, und er sucht es nicht darin». Mit andern Worten: Das
Nichts, das sich vor dem Menschen auftut, wenn er auf die
Sinnhaftigkeit des Lebens vom Ueberweltlichen her Verzicht
leistet, mufl dazu fiihren, daB der Sinn des Lebens vom Men-
schen selber gestiftet und geschaffen wird. Der «Abgrund des
Nihilismus», an dem wir heute nach der Auffassung zahlrei-
cher kulturphilosophischer Diagnostiker stehen, bedeutet nichts
anderes, als dafl der Mensch den Weg zu sich selbst und seiner
Freiheit gefunden hat. Der Gebrauch dieser Freiheit muf3 dazu
fithren, das «Reich des Menschen» auf der Erde zu verwirk-
lichen; d. h. eine Ordnung zu schaffen, in der der Mensch ein
«menschenwiirdiges» Leben fithren kann. Denn wenn die iiber-
irdischen Werte und Hoffnungen hinwegfallen, dann bleiben
nur noch die irdischen iibrig, deren Nicht-Realisierung immer
zugleich auch die «Sinnlosigkeit» des menschlichen Daseins be-
deutet. Haben wir nichts anderes mehr als irdische Werte, dann
konnen wir nicht umhin, deren Verwirklichung mit dem ganzen
Einsatz unserer Personlichkeit anzustreben. Vielleicht ist ge-
rade dies der positive Sinn der Krise, die man gemeinhin mit
dem Schlagwort «Nihilismus» bezeichnet und die, wie wir zu
zeigen bemiiht waren, weit eher eine Sache der abendldndischen
Vergangenheit als der Gegenwart ist — eine Krise, die aus
einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft hin-
iiberfiihrt.

Gesprdche mit einem Fi reidenker

(Fortsetzung des fiinften Gesprichs)

«Und trotz diesem von Ihnen ,Traum’ genannten Ausblick
nach einem Leben hherer Art sind wir zur Kultur gekommen?»
wandte Herr Zweifel nicht ohne Schirfe ein.

Ich: «Jawohl! Denn die Gldubigen nehmen ihre Religion ja
nur theoretisch ernst; praktisch sind sie Liebhaber der Erde
und ihrer Freuden und Giiter so gut wie die andern, was ganz
natiirlich und in der Ordnung ist. Denn abgesehen von geistigen
Epidemien und von religiésen Psychopathen war immer die
Vernunft der Lebensregler, der den Kampf gegen die Not fithrte
und nach besserer Lebensgestaltung trachtete. Der Glaube an
den Himmel war immer nur eine angenehme Beigabe und, wenn
es mit dem irdischen Gliick schief ging, ein Ersatz dafiir.»

«Gehort der Krieg zu dieser bessern Lebensgestaltung, die die
Vernunft ersonnen hat?» bemerkte Herr Zweifel bitter.

«Darauf ist zu sagen», entgegenete ich, «dafl der Krieg mit
der Vernunft gar nichts, mit der Religion sehr viel zu tun hat.»

Herr Zweifel reckte sich entriistet auf.

«Es ist so», bekriftigte ich meine Behauptung, «und man
braucht dabei nicht einmal an die eigentlichen Religionskriege
zwischen den Inhabern verschiedener Sorten Christentum, nicht
an die Verfolgungen der Waldenser, Albigenser, Hugenotten,
Wiedertdufer zu denken. Bei jedem andern Kriege wurde Gott
von jeder Kriegspartei als Kriegsgott angerufen; man veranstal-
tete Bittgottesdienste, die Priester segneten die Waffen und die
Krieger, die zum Massenmord auszogen; man pries ihn als den
Gott der Gerechtigkeit, als den Beschiitzer des Vaterlandes, man

flehte ihn um Sieg an, hitben und driiben, obwohl nach seinem
ewig unveridnderlichen RatschluB3 schon lingst festgelegt war,
wem er zufallen werde. Auch die alten Eidgenossen fielen vor
dem Beginn der Schlacht auf die Knie und beteten um Got-
tes Beistand, auch als ihnen die Kriegerei zum Handwerk und
Geschift geworden war. Hitler hat sich bei der Entfesselung
des Weltkrieges und der andern Schandtaten als Werkzeug der
Vorsehung gefiihlt und ausgegeben. Man darf fiiglich sagen, daf
es nie einen Krieg gegeben habe, zu dem nicht Gott als Helfers-
helfer herbeigezogen worden wiire, nie einen Krieg ohne reli-
giose Betonung.»

Herr Zweifel war ehrlich genug, bedriickt zuzugeben: «Sie
haben leider recht.»

Ich: «<Um auf den Ausgangspunkt unseres jetzigen Gesprichs
zuriickzukommen: aus einer irrtiimlichen Welterklirung kann
auch nur eine irrefithrende Sinngebung fiir das Leben hervor-
gehen, unter Umstéinden eine verhingnisvolle, lebensfremde, le-
bensfeindliche, und als solche muf} eine bezeichnet werden, die
das wirkliche Leben des eigenen Sinns beraubt und das Schwer-
gewicht der Verpflichtung von der Erde in einen ertrdumten
Himmel verlegt.»

Herr Zweifel: «Wenn Sie die christliche Lebensdeutung, die
ja in der Tat das Ewige hoher schiitzt als das Zeitliche, als so
verhidngnisvoll betrachten, so kénnen Sie mir vielleicht erkliren,
wie es kommt, da3 die Menschheit, inshesondere die Christen-
heit, trotz dieser Sinngebung frohlich weiterlebt, von Jahrhun-
dert zu Jahrhundert, von Jahrtausend zu Jahrtausend.»

Ich: «Leicht zu erkliren: kraft des Selbsterhaltungstriebes und
eben der ihn geistig leitenden Vernunft. Schauen Sie hin, wo
Sie wollen: die religiose Geringschitzung und Verachtung der
irdischen Giiter geht immer nur so weit, als sich dabei noch
leben 1dBt. Wie ein Blick auf die Dome, Kathedralen, auf den
Vatikan und auch auf die vielrdumigen protestantischen Pfarr-
héduser Thnen zeigt, leben die Vertreter und Auskiindiger der
Religion jener Grenze gegen die Entsagung hin nicht sehr nahe.»

Herr Zweifel lichelte bitter.

Ich: «Der Konsequenzen wegen, die die Beibehaltung des
altjiidischen Weltbildes fiir die Lebensauffassung der Menschen
hat, verlangte Professor Dodel, da3 der Jugend iiber Welt- und
Lebensentstehung die Wahrheit gesagt werde, soweit man sie
itberhaupt kennt, und folgerichtig fiir die Volksschullehrer eine
griindliche naturwissenschaftliche Bildung.»

«Je gelehrter, desto verkehrter», brummte Herr Zweifel.

Ich: «Nur keine Angst, die Bdume wachsen nicht in den Him-
mel. Zwar ist es mit der Aufklirung der jungen Generation ein
schones Stiick vorwirts gegangen. Die angehenden Pidagogen
werden mit den hauptsichlichsten Forschungsergebnissen be-
kannt gemacht. Und wenn es zu einem ,griindlichen’ Studium
auch nicht reicht, weil in der Lehrerbildung noch manch ande-
res zu tun ist, so sind sie doch in den Stand gesetzt, ihre Schiiler
in die naturwissenschaftlichen Grundwahrheiten einzufiihren,
und das geniigt. Wiirde geniigen; aber — dieselben werdenden
Pidagogen haben auch in Religion eine Priifung abzulegen und
sind als Lehrer verpflichtet, neben Naturkunde Biblische Ge-
schichte zu erteilen, jedoch nicht in dem Sinne, wie sie andere
Sagen und Mirchen erzihlen oder von den Géttern und Heroen
anderer Volker sprechen. O nein! Die biblischen Geschichten
sind wahre Geschichten, die biblischen Personen sind hochmo-
ralische, ja heilige Personen, Jahve ist ein Gott und nicht nur
eine personifizierte Naturerscheinung wie zum Beispiel sein
germanischer Vetter Wotan, und zu der biblischen Naturlehre
hat die profane nichts zu sagen. Was meinen Sie dazu?»



Nr. 6

DER FREIDENKER : 47

Herr Zweifel: «<Dal} es damit ganz in Ordnung ist. Etwas Re-
ligion neben der Wissenschaft schadet den jungen Leuten aller-
wenigstens nicht; so haben sie doch etwas fiir den Verstand und
etwas fiir das Gemiit. Ich denke dabei — lachen Sie mich nicht
aus! — an zwei Giiterziige mit verschiedenen Frachten fiir zwei
verschiedene Empfinger, eben fiir den Verstand und fiir das
Gemiit.»

. lch: «Das Bild ist ebenso anschaulich wie vergniiglich, aber —

entschuldigen Sie — véllig falsch. Erstens geht es nicht an, den
Menschen nach Gemiit und Verstand in zwei Empféinger zu
spalten. Der Mensch ist eine Einheit. Gemiit und Verstand ste-
hen in Wechselbeziehung zueinander. Denken wir einen Augen-
blick nicht an Religion und Wissenschaft, sondern an zwei an-
dere verschiedene ,Frachten’, an Mathematik und Poesie, von
denen man zur Not sagen kinnte, die eine sei fiir den Verstand,
die andere fiirs Gemiit. Aber auch das ist eine willkiirliche Kon-
. struktion; denn die freudige Erregung bei der Losung eines
schwierigen mathematischen Problems ist Gemiitssache, und
echte Poesie hat auch dem Verstand etwas zu sagen, sonst ist es
keine Poesie, sondern Duselei oder ins Leere verpuffendes Wort-
feuerwerk.

Zweitens sollen Ihre beiden ,Frachten’ nur einem Zwecke,
nimlich den jungen Leuten zum Aufbau einer eindeutigen Welt-
und Lebensanschauung, dienen. Sie widersprechen einander
aber dermaBen, daB sie als Einheit ganz und gar undenkbar
sind. Man kann nicht an die absolute Giiltigkeit der Naturge-
setze und zugleich an Wunder glauben. Wenn Newton mit sei-
ner Graviation recht hat, so ist es mit simtlichen korperlichen
Himmelfahrten nichts. Man kann nicht zugleich annehmen, es
gebe ein Weiterleben nach dem Tode und es gebe keins. Also
muf} einer Threr Giiterziige an der Einfahrt verhindert, der an-
dere aber mit Material beladen werden, das, richtig angeord-
net und ineinandergefiigt, ein klares, sinnvolles Weltbild ergibt,
woran der Verstand Freude haben und das Gemiit sich erbauen
kann.»

Herr Zweifel : «Damit meinen Sie natiirlich den Zug mit dem
wissenschaftlichen Material.»

Ich: «Selbstverstindlich, schon weil es keinen verniinftigen
Grund gibt, anzunehmen, der Irrtum sei besonders dazu geeig-
net, das menschliche Gemiit zu erheben.» )

In sichtlicher Kampfesfreude hielt mir Herr Zweifel entge-
gen: «Da nun aber die Tatsache besteht, dafl — um bei dem
Bilde zu bleiben — beide Ziige einfahren und von den jungen
Leuten in erdriickender Mehrheit das Material des Zuges Reli-
gion mit ins Leben hinaus genommen wird, so entspricht doch
gewiB} dieses einem wirklichen und starken Bediirfnis. Das an-
dere, das wissenschaftliche, schligt man nicht aus, weil es nun
einmal da ist, aber an der geistigen Grundhaltung des Menschen
indert es nichts.»

Ich: «Allzu wahr! Mit der beriihmten erdriickenden Mehr-
heit steht es ja so, daB sie unbesehen hinnimmt, was man ihr bie-
tet. In der Physikstunde von acht bis neun Uhr haben die jun-
gen Leute gesehen, daB3 das Wasser das gestorte Gleichgewicht
sofort wieder herzustellen sucht. In der nichsten Stunde stau-
nen sie den Wundermann Jahve an, der sein auserwihltes Volk
trockenen FuBes zwischen zwei Wassermauern durch das Rote
Meer schreiten lief3.»

Ein leichtes Licheln umspielte den Mund meines Gastes.
Doch wurde er gleich wieder ernst und sagte: «Selbst diese
Feststellung, ja gerade sie betrachte ich als einen Beweis dafiir,
daf3 die Religion der menschlichen Seele einfach unentbehrlich
ist und daB sie ergreifend wirkt, auch wenn sie, wie in ihrem

Beispiel, in seltsamer Verkappung auftritt, unter der der kri-
telnde Verstand den wahren Kern nicht zu sehen vermag. Und
besonders der Umstand, daB die heutige Jugend solche phanta-
stischen, scheinbar unwahren Geschichten noch gliubig stau-
nend entgegennimmt, bestirkt mich in der soeben geiuBerten
Ansicht. Denn wenn die Religion — im Sinne von Bindung, wor-
unter das BewuBtsein der Abhiingigkeit des Menschen von einer
hohern Macht zu verstehen ist — ich sage: wenn die Religion
nicht zum Wesen der menschlichen Seele gehorte, so wiirde sie
von der heutigen, allen Bindungen abholden Jugend beim er-
sten Aufflackern des selbstindigen Denkens iiber Bord gewor-
fen werden. Das geschieht aber nicht, obwohl unsere Jugend
sehr selbstindig, sehr emanzipiert, in fast gefihrlichem MaBe
elternungldubig ist. Was halten Sie davon?»

Ich: «Wir kommen auf Besprochenes zuriick: uraltes geisti-
ges Erbgut; wir haben schon von religiéser Anlage gesprochen.
Ich mochte diese jetzt priziser als die Disposition zur Aufnahme
mystischer Vorstellungen und religioser Einfliisse bezeichnen.
Im weitern aber glaube ich, da} Sie unsere Jugend nicht ganz
richtig, ndmlich allzusehr als eine neue Besonderheit, beurtei-
len. Ich schreibe ihr zwar auch alle die von Thnen genannten
Eigenschaften zu, die die Ursache dazu sind, daB sie sich fliigge
fiihlt, bevor ihr das kleinste Schwungfederchen gewachsen ist.
Allein iiber die natiirlichen Wachstumsbedingungen kommt sie
im Geistigen und Charakterlichen ebensowenig hinaus wie im
Kérperlichen. Sie folgt mehr, als ihr selber bewuBt ist, den
FuBstapfen der elterlichen Generation, besonders im Geistigen,
in der Meinungsbildung; denn sie ist, als Jugend, aufnehmend
und nachahmend und damit gewohnheitsgebunden und tradi-
tionserhaltend. Dies gilt, wie leicht einzusehen ist, in besonde-
rem MaBe hinsichtlich der Religion, die ja auf die Kinder vom
ersten traumhaften Erfassen der Umweltseinfliisse an mahnend,
drohend, schreckend, besinftigend, lockend und versprechend
einwirkt. Die Ueberheblichkeit und laut betonte UnbotmiBig-
keit, der rebellische Ansturm gegen das Bisherige und die Bis-
herigen sind keine Zeugen fiir eine wirkliche, innerliche Selb-
stindigkeit. Gewil3, die Jugend will ihre selbstgewihlten Wege
gehen; sie 146t sich moralisch nichts vormachen, sie hat ihren
eigenen ,Lebensstil’, sie ist hochgradig burschikos. Aber aus
Mangel an Erfahrung und geistiger Reife, die ja nur durch Er-
fahrung gewonnen werden kann, hilt sie sich instinktiv in gar
vielem an das, was von der elterlichen Generation aus vorhan-
den ist. Es geht auch heute nach dem alten Sprichwort ,Wie die
Alten sungen, so zwitschern die Jungen’. Sind diese grof3 gewor-
den, so singen sie, was sie vor einigen Jahren den Alten nach-
gezwitschert hatten, ihren Jungen wieder vor.. Und so geht es
weiter, von Geschlecht zu Geschlecht, immer da capol al fine,
wie es in der Musik heif3t.»

(Schlu3 des 5. und Anfang des 6. Gesprichs folgen)

Ist Religion noch eine Macht in dem Geistesleben unserer Zeit?
Ich antworte in IThrem und meinem Namen: Nein. Es gibt noch
Religion in der Welt; es gibt viele Religion in der Kirche:
es gibt viele fromme Menschen unter uns. Die Christenheit
kann noch auf Werke der Nichstenliebe und soziale Taten
hinweisen, auf die sie stolz sein kann. Es gibt unter vielen, die
keiner Kirche mehr angehoren, eine Sehnsucht nach Religion.
Ich freue mich, das alles zuzugeben. Und doch miissen wir uns
fest an die Tatsache halten, daB3 Religion keine Macht mehr ist.
Der Beweis? Der Weltkrieg!

Albert Schweitzer in «Religion in modern Civilization». Vortrag, abge-
druckt in «Christian Century», New York, 21. und 27. November 1934.



48 DER FREIDENKER Nr. 6

Henri Dunant,

der edle Griinder des Roten Kreuzes, schrieb — nicht etwa im
zuweilen iiberbordenden Jiinglingsalter, sondern als lebenser-
fahrener Greis — kurz vor seinem Tode, das folgende:

«Sie wissen, daB ich die Staatskirchen verabscheue, seien sie
,reformiert’ oder orthodox; ebenso alle anderen Staatskirchen
in der ganzen Welt; aber ich liebe auch nicht die Baptisten,
Methodisten, Salutisten, Darbisten, Kongregationalisten und alle
anderen ,-isten’ der Welt. Ich bin ich, und das geniigt mir. Nur
werde ich bis zum letzten Atemzug alle eure Staatskrimerladen
(Boutiques d’Etat) zu zerstéren suchen (moralisch) ... Ich
wiinsche, wie ein Hund beerdigt zu werden, ohne alle eure Zere-
monien, die ich nicht zulasse. Ich verabscheue die Christen-
heit ... Ich bin ein Jiinger Christi im Sinne der Christen des
1. Jahrhunderts und nichts anderes.»

«Berner Tagwacht» 2. November 1945.

Religionszugehdorigkeit im westdeutschen Bundesgebiet
nach der Zihlung vom 13. September 1950

1 2 | 3 | ¢« | s | s
‘Wohnbevélkerung
Relii horiekeit insgesamt darunter (Sp.2) in °)o
dar. (Sp.2) miénn- | weib- | insge-
minnlich lich lich samt

Evangelische Kirche in ;

Deutschland . 23 877 672 11 054 085 49,46 | 50,60 | 50,06
Freikirchliche Evangeli- .

sche Gemeinden . 481 122 211 004 0,94 1,06 1,01
Romisch-katholische '

Kirche . . . 21576 179 10 022 042 44,84 | 45,59 | 45,24
Abendlindische rom-

freie kathl. Kirchen .. 23 870 11191 0,05 0,05 0,05
Morgenlindisch-katho-

lische Kirchen 48 151 30413 0,14| 0,07( 0,10
Jiidische Religions- C

gemeinschaft 17116 9353 0,04 0,03 0,03
Andere Volks- und

Weltreligionen 3536 2 356 0,01 0,00| 0,01
Freireligiose und Frei-

denker 1525177 925 565 4,14 2,37| 3,20
Ohne Angabe . 142 849 84 683 0,38| 0,23| 0,30
Insgesamt . 47 695 672 22 350692 100 100 100

Gib den «Freidenker» an Deihe Freunde weiter!

(  AUS DER BEWEGUNG )

Freidenkerbund Oesterreichs
Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, IL. Stock.

Zusammenkiinfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden
Montag und Mittwoch von 16—20 Uhr im Heim des Arbeiter-
Samariterbundes, I., Sonnenfelsgasse 17/I1.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Prisident des-Zentralvorstandes:

Walter SchieB, Wattenwylweg 37, Bern.
Postadresse: Postfach 1197, Bern-Transit.
Telephon (031) 4 51 33.

Geschiiftsfithrer der FVS:
Hans Waldmann, Postfach, Basel 12.

Ortsgruppen

Aarau.

Die von unserer Ortsgruppe auf Donnerstag, den 24. April
einberufene 6ffentliche Veranstaltung hat leider in bezug auf den
Besuch nicht den Erwartungen entsprochen. Schade! Denn wer ge-
kommen ist, kam voll und ganz auf seine Rechnung, sofern er nicht
als Gegner freidenkerischer Gesinnung voreingenommen war. Mit
gespannter Aufmerksamkeit folgten alle Zuhorenden den auBer-
ordentlich fesselnden und auch fiir alle sehr leicht verstindlichen’
Ausfithrungen, die der Referent, Gesinnungsfreund Prof. Dr. von
Frankenberg, aus Hannover, darbot. Die ihm gestellte Aufgabe, iiber
das Thema: «Die Schépferkraft der Natur» zu sprechen, hat er in
einer so klaren, lebendigen und konzilianten Weise gelost, daB3 seine
SchluBfolgerungen von der starken Mehrheit der Zuhérenden als
Selbstverstindlichkeiten angenommen wurden. Die Lehre von den
Lebewesen und den Lebensvorgingen ist nicht etwas, das im allge-
meinen so leicht verstanden wird, besonders im einfachen Arbeiter-
volk befaBBt man sich wenig damit. Wird die Schépferkraft der Natur
aber in solcher Art, wie sie Gesinnungsfreund Prof. von Frankenberg .
in seinem Vortrag in Aarau behandelt hat, erklirt, dann wird einem
so manches verstindlich, das man vorher als etwas Fremdes ange-
sehen hat. — Wenn geniigend Zeit vorhanden gewesen wire, hitte
sich bestimmt noch eine recht rege und interessante Diskussion ent-
wickelt. Es ist das aber nicht zu bedauern, dall sie — abgesehen von
einer kleinen Ausnahme — unterblieb. — Auch an dieser Stelle
mochten wir Gesinnungsfreund Prof. Dr. von Frankenberg fiir seine
uns vermittelten wertvollen Erkenntnisse und Einblicke herzlich
danken. i —y.

Luzern

Am 19. April sprach in unserer Ortsgruppe Prof. Dr. von Franken-
berg iiber «Wissenschaft und Religion». Dieser Abend wurde fiir je-
den Zuhérer zu einem eigentlichen Ereignis. Leider blieb der Besuch
hinter den Erwartungen zuriick. Es ist sehr zu bedauern, dal solche
Anlisse nicht vom letzten Mitglied besucht werden.

In packender und iiberzeugender Weise sprach der Referent wih-
rend beinahe 2 Stunden iiber das ebenso aktuelle, wie heikle Thema.
Weitgehende Toleranz und Vornehmheit der Gesinnung zeichneten
den Vortrag aus. Immerhin lieB Gesinnungsfreund Prof. von Fran-
kenberg dariiber keinen Zweifel aufkommen, daf die Kluft zwischen
den Offenbarungsreligionen, einem veralteten, immer noch stark
verbreiteten Gottesglauben und den neuzeitlichen Ergebnissen der
Naturwissenschaften nicht zu iiberbriicken sei. Meisterhaft formu-
lierte er in einem der Diskussion folgenden SchluBBwort den Appell
an die freien -Geister, indem er diesen zur Aufgabe und Pflicht
machte, im Kampf um héhere sittliche Werte und um eine bessere
Welt nicht zu erlahmen. In der Vervollkommnung aus eigener Kraft:
darin erblickt er die vornehmste Aufgabe eines jeden nach wirk-
lichem Menschentum strebenden Freidenkers.

Mit herzlichem Beifall verdankten die Anwesenden dem Referen-
ten den lehr- und genufreichen Abend. J. Wr.

Ziirich

Am nichsten Samstag, den 7. Juni 1952, findet unsere freie Zu-
sammenkunft auf vielseitigen Wunsch im «Frohsinn» Wiedikon statt.

An den iibrigen Samstagen treffen wir uns wie gewohnt im Re-
staurant «Sihlpost» an der Lagerstrale 25.

Adresse des Prisidenten: Ernst Brauchlin, KonkordiastraBBe 5, Zii-
rich 7/32, Telephon 24 21 02.

Postcheckkonto der Ortsgruppe Ziirich VIII 7922.

RedaktionsschluB jeweilen am 16. des Monats

Verantwortliche Schriftleitung: Die Redaktions-Kommission der Freigeist.

Vereinigung der Schweiz. — Einsendungen fiir den Textteil an W. SchieB,

Postfach 1197, Bern-Transit. — Verlag: Freigeistige Vereinigung der
Schweiz, Postfach Basel 12.

Druck und Spedition: Druckereigenossenschaft Aarau, RenggerstraBe 44.



	Gespräche mit einem Freidenker (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

