
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 6

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46 DER FREIDENKER Nr. 6

Möglichkeit, einen eigentlichen und ursprünglichen Sinn des

Daseins zu finden.
Die Behauptung, daß das menschliche Leben keinen Sinn

habe, spricht nicht so sehr über das menschliche Leben als über
den, der diese Aussage macht. Das Leben «hat» nicht einen
Sjnn; der Sinn muß ihm «gegeben» werden. Schiller formuliert
das so: «Wisset, ein erhabener Geist, legt das Große in das

Leben, und er sucht es nicht darin». Mit andern Worten: Das

Nichts, das sich vor dem Menschen auftut, wenn er auf die

Sinnhaftigkeit des Lebens vom Ueberweltlichen her Verzicht
leistet, muß dazu führen, daß der Sinn des Lebens vom
Menschen selber gestiftet und geschaffen wird. Der «Abgrund des

Nihilismus», an dem wir heute nach der Auffassung zahlreicher

kulturphilosophischer Diagnostiker stehen, bedeutet nichts
anderes, als daß der Mensch den Weg zu sich selbst und seiner
Freiheit gefunden hat. Der Gebrauch dieser Freiheit muß dazu

führen, das «Reich des Menschen» auf der Erde zu verwirklichen;

d. h. eine Ordnung zu schaffen, in der der Mensch ein

«menschenwürdiges» Leben führen kann. Denn wenn die
überirdischen Werte und Hoffmingen hinwegfallen, dann bleiben
nur noch die irdischen übrig, deren Nicht-Realisierung immer
zugleich auch die «Sinnlosigkeit» des menschlichen Daseins
bedeutet. Haben wir nichts anderes mehr als irdische Werte, dann
können wir nicht umhin, deren Verwirklichung mit dem ganzen
Einsatz unserer Persönlichkeit anzustreben. Vielleicht ist
gerade dies der positive Sinn der Krise, die man gemeinhin mit
dem Schlagwort «Nihilismus» bezeichnet und die, wie wir zu

zeigen bemüht waren, weit eher eine Sache der abendländischen

Vergangenheit als der Gegenwart ist — eine Krise, die aus

einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft
hinüberführt, x

Gespräche mit einem Freidenker
(Fortsetzung des fünften Gesprächs)

«Und trotz diesem von Ihnen ,Traum' genannten Ausblick
nach einem Leben höherer Art sind wir zur Kultur gekommen?»
wandte Herr Zweifel nicht ohne Schärfe ein.

Ich: «Jawohl! Denn die Gläubigen nehmen ihre Religion ja
nur theoretisch ernst; praktisch sind sie Liebhaber der Erde
und ihrer Freuden und Güter so gut wie die andern, was ganz
natürlich und in der Ordnung ist. Denn abgesehen von geistigen
Epidemien und von religiösen Psychopathen war immer die
Vernunft der Lebensregler, der den Kampf gegen die Not führte
und nach besserer Lebensgestaltung trachtete. Der Glaube an
den Himmel war immer nur eine angenehme Beigabe und, wenn
es mit dem irdischen Glück schief ging, ein Ersatz dafür.»

«Gehört der Krieg zu dieser bessern Lebensgestaltung, die die
Vernunft ersonnen hat?» bemerkte Herr Zweifel bitter.

«Darauf ist zu sagen», entgegenete ich, «daß der Krieg mit
der Vernunft gar nichts, mit der Religion sehr viel zu tun hat.»

Herr Zweifel reckte sich entrüstet auf.
«Es ist so», bekräftigte ich meine Behauptung, «und man

braucht dabei nicht einmal an die eigentlichen Religionskriege
zwischen den Inhabern verschiedener Sorten Christentum, nicht
an die Verfolgungen der Waldenser, Albigenser, Hugenotten,
Wiedertäufer zu denken. Bei jedem andern Kriege wurde Gott
von jeder Kriegspartei als Kriegsgott angerufen; man veranstaltete

Bittgottesdienste, die Priester segneten die Waffen und die
Krieger, die zum Massenmord auszogen; man pries ihn als den
Gott der Gerechtigkeit, als den Beschützer des Vaterlandes, man

flehte ihn um Sieg an, hüben und drüben, obwohl nach seinem

ewig unveränderlichen Ratschluß schon längst festgelegt war,
wem er zufallen werde. Auch die alten Eidgenossen fielen vor
dem Beginn der Schlacht auf die Knie und beteten um Gottes

Beistand, auch als ihnen die Kriegerei zum Handwerk und
Geschäft geworden war. Hitler hat sich bei der Entfesselung
des Weltkrieges und der andern Schandtaten als Werkzeug der

Vorsehung gefühlt und ausgegeben. Man darf füglich sagen, daß

es nie einen Krieg gegeben habe, zu dem nicht Gott als Helfershelfer

herbeigezogen worden wäre, nie einen Krieg ohne
religiöse Betonung.»

Herr Zweifel war ehrlich genug, bedrückt zuzugeben: «Sie
haben leider recht.»

Ich: «Um auf den Ausgangspunkt unseres jetzigen Gesprächs
zurückzukommen: aus einer irrtümlichen Welterklärung kann
auch nur eine irreführende Sinngebung für das Leben hervorgehen,

unter Umständen eine verhängnisvolle, lebensfremde, le-
bensfeindliche, und als solche muß eine bezeichnet werden, die
das wirkliche Leben des eigenen Sinns beraubt und das Schwergewicht

der Verpflichtung von der Erde in einen erträumten
Himmel verlegt.»

Herr Zweifel: «Wenn Sie die christliche Lebensdeutung, die

ja in der Tat das Ewige höher schätzt als das Zeitliche, als so

verhängnisvoll betrachten, so können Sie mir vielleicht erklären,
wie es kommt, daß die Menschheit, insbesondere die Christenheit,

trotz dieser Sinngebung fröhlich weiterlebt, von Jahrhundert

zu Jahrhundert, von Jahrtausend zu Jahrtausend.»
Ich : «Leicht zu erklären : kraft des Selbsterhaltungstriebes und

eben der ihn geistig leitenden Vernunft. Schauen Sie hin, wo
Sie wollen: die religiöse Geringschätzung und Verachtung der
irdischen Güter geht immer nur so weit, als sich dabei noch
leben läßt. Wie ein Blick auf die Dome, Kathedralen, auf den
Vatikan und auch auf die vielräumigen protestantischen
Pfarrhäuser Ihnen zeigt, leben die Vertreter und Auskündiger der

Religion jener Grenze gegen die Entsagung hin nicht sehr nahe.»

Herr Zweifel lächelte bitter.
Ich : «Der Konsequenzen wegen, die die Beibehaltung des

altjüdischen Weltbildes für die Lebensauffassung der Menschen

hat, verlangte Professor Dodel, daß der Jugend über Welt- und
Lebensentstehung die Wahrheit gesagt werde, soweit man sie

überhaupt kennt, und folgerichtig für die Volksschullehrer eine

gründliche naturwissenschaftliche Bildung.»
«Je gelehrter, desto verkehrter», brummte Herr Zweifel.

Ich: «Nur keine Angst, die Bäume wachsen nicht in den Himmel.

Zwar ist es mit der Aufklärung der jungen Generation ein
schönes Stück vorwärts gegangen. Die angehenden Pädagogen
werden mit den hauptsächlichsten Forschungsergebnissen
bekannt gemacht. Und wenn es zu einem gründlichen' Studium
auch nicht reicht, weil in der Lehrerbildung noch manch anderes

zu tun ist, so sind sie doch in den Stand gesetzt, ihre Schüler
in die naturwissenschaftlichen Grundwahrheiten einzuführen,
und das genügt. Würde genügen; aber — dieselben werdenden

Pädagogen haben auch in Religion eine Prüfung abzulegen und
sind als Lehrer verpflichtet, neben Naturkunde Biblische
Geschichte zu erteilen, jedoch nicht in dem Sinne, wie sie andere

Sagen und Märchen erzählen oder von den Göttern und Heroen

anderer Völker sprechen. 0 nein! Die biblischen Geschichten

sind wahre Geschichten, die biblischen Personen sind hochmoralische,

ja heilige Personen, Jahve ist ein Gott und nicht nur
eine personifizierte Naturerscheinung wie zum Beispiel sein

germanischer Vetter Wotan, und zu der biblischen Naturlehre
hat die profane nichts zu sagen. Was meinen Sie dazu?»



Nr. 6 DER FREIDENKER 47

Herr Zweifel : «Daß es damit ganz in Ordnung ist. Etwas
Religion neben der Wissenschaft schadet den jungen Leuten aller-
wenigstens nicht; so haben sie doch etwas für den Verstand und
etwas für das Gemüt. Ich denke dabei — lachen Sie mich nicht
aus — an zwei Güterzüge mit verschiedenen Frachten für zwei
verschiedene Empfänger, eben für den Verstand und für das

Gemüt.»

Ich: «Das Bild ist ebenso anschaulich wie vergnüglich, aber —
entschuldigen Sie — völlig falsch. Erstens geht es nicht an, den
Mensclien nach Gemüt und Verstand in zwei Empfänger zu
spalten. Der Mensch ist eine Einheit. Gemüt und Verstand
stehen in Wechselbeziehung zueinander. Denken wir einen Augenblick

nicht an Religion und Wissenschaft, sondern an zwei
andere verschiedene ,Frachten', an Mathematik und Poesie, von
denen man zur Not sagen könnte, die eine sei für den Verstand,
die andere fürs Gemüt. Aber auch das ist eine willkürliche
Konstruktion; denn die freudige Erregung bei der Lösung eines

schwierigen mathematischen Problems ist Gemütssache, und
echte Poesie hat auch dem Verstand etwas zu sagen, sonst ist es

keine Poesie, sondern Duselei oder ins Leere verpuffendes
Wortfeuerwerk.

Zweitens sollen Ihre beiden ,Frachten' nur einem Zwecke,
nämlich den jungen Leuten zum Aufbau einer eindeutigen Welt-
und Lebensansehauung, dienen. Sie widersprechen einander
aber dermaßen, daß sie als Einheit ganz und gar undenkbar
sind. Man kann nicht an die absolute Gültigkeit der Naturgesetze

und zugleich an Wunder glauben. Wenn Newton mit
seiner Graviation recht hat, so ist es mit sämtlichen körperlichen
Himmelfahrten nichts. Man kann nicht zugleich annehmen, es

gebe ein Weiterleben nach dem Tode und es gebe keins. Also
muß einer Ihrer Güterzüge an der Einfahrt verhindert, der
andere aber mit Material beladen werden, das, richtig angeordnet

und ineinandergefügt, ein klares, sinnvolles Weltbild ergibt,
woran der Verstand Freude haben und das Gemüt sich erbauen
kann.»

Herr Zweifel : «Damit meinen Sie natürlich den Zug mit dem

wissenschaftlichen Material.»
Ich: «Selbstverständlich, schon weil es keinen vernünftigen

Grund gibt, anzunehmen, der Irrtum sei besonders dazu geeignet,

das menschliche Gemüt zu erheben.»

In sichtlicher Kampfesfreude hielt mir Herr Zweifel entgegen:

«Da nun aber die Tatsache besteht, daß — um bei dem

Bilde zu bleiben — beide Züge einfahren und von den jungen
Leuten in erdrückender Mehrheit das Material des Zuges Religion

mit ins Leben hinaus genommen wird, so entspricht doch

gewiß dieses einem wirklichen und starken Bedürfnis. Das

andere, das wissenschaftliche, schlägt man nicht aus, weil es nun
einmal da ist, aber an der geistigen Grundhaltung des Mensclien
ändert es nichts.»

Ich: «Allzu wahr! Mit der berühmten erdrückenden Mehrheit

steht es ja so, daß sie unbesehen hinnimmt, was man ihr bietet.

In der Physikstunde von acht bis neun Uhr haben die jungen

Leute gesellen, daß das Wasser das gestörte Gleichgewicht
sofort wieder herzustellen sucht. In der nächsten Stunde staunen

sie den Wundermann Jahve an, der sein auserwähltes Volk
trockenen Fußes zwischen zwei Wassermauern durch das Rote
Meer schreiten ließ.»

Ein leichtes Lächeln umspielte den Mund meines Gastes.

Doch wurde er gleich wieder ernst und sagte: «Selbst diese

Feststellung, ja gerade sie betrachte ich als einen Beweis dafür,
daß die Religion der menschlichen Seele einfach unentbehrlich
ist und daß sie ergreifend wirkt, auch wenn sie, wie in ihrem

Beispiel, in seltsamer Verkappung auftritt, unter der der kri-
telnde Verstand den wahren Kern nicht zu sehen vermag. Und
besonders der Umstand, daß die heutige Jugend solche
phantastischen, scheinbar unwahren Geschichten noch gläubig
staunend entgegennimmt, bestärkt mich in der soeben geäußerten
Ansicht. Denn wenn die Religion — im Sinne von Bindung,
worunter das Bewußtsein der Abhängigkeit des Menschen von einer
höhern Macht zu verstehen ist — ich sage: wenn die Religion
niclit zum Wesen der menschlichen Seele gehörte, so würde sie

von der heutigen, allen Bindungen abholden Jugend beim
ersten Aufflackern des selbständigen Denkens über Bord geworfen

werden. Das geschieht aber nicht, obwohl unsere Jugend
sehr selbständig, sehr emanzipiert, in fast gefährlichem Maße

elternungläubig ist. Was halten Sie davon?»

Ich: «Wir kommen auf Besprochenes zurück: uraltes geistiges

Erbgut; wir haben schon von religiöser Anlage gesprochen.
Ich möchte diese jetzt präziser als die Disposition zur Aufnahme
mystischer Vorstellungen und religiöser Einflüsse bezeichnen.
Im weitern aber glaube ich, daß Sie unsere Jugend nicht ganz
richtig, nämlich allzusehr als eine neue Besonderheit, beurteilen.

Ich schreibe ihr zwar auch alle die von Ihnen genannten
Eigenschaften zu, die die Ursaclie dazu sind, daß sie sich flügge
fühlt, bevor ihr das kleinste Schwungfederchen gewachsen ist.
Allein über die natürlichen Wachstumsbedingungen kommt sie

im Geistigen und Charakterlichen ebensowenig hinaus wie im
Körperlichen. Sie folgt mehr, als ihr selber bewußt ist, den

Fußstapfen der elterlichen Generation, besonders im Geistigen,
in der Meinungsbildung; denn sie ist, als Jugend, aufnehmend
und nachahmend und damit gewohnheitsgebunden und tradi-
tionserhaltend. Dies gilt, wie leicht einzusehen ist, in besonderem

Maße hinsichtlich der Religion, die ja auf die Kinder vom
ersten traumhaften Erfassen der Umweltseinflüsse an mahnend,
drohend, schreckend, besänftigend, lockend und versprechend
einwirkt. Die Ueberheblichkeit und laut betonte Unbotmäßig-
keit, der rebellische Ansturm gegen das Bisherige und die
Bisherigen sind keine Zeugen für eine wirkliche, innerliche
Selbständigkeit. Gewiß, die Jugend will ihre selbstgewählten Wege
gehen; sie läßt sich moralisch nichts vormachen, sie hat ihren
eigenen ,Lebehsstil', sie ist hochgradig burschikos. Aber aus

Mangel an Erfahrung und geistiger Reife, die ja nur durcli
Erfahrung gewonnen werden kann, hält sie sich instinktiv in gar
vielem an das, was von der elterlichen Generation aus vorhanden

ist. Es geht auch heute nach dem alten Sprichwort ,Wie die
Alten sungen, so zwitschern die Jungen'. Sind diese groß geworden,

so singen sie, was sie vor einigen Jahren den Alten nach-

gezwitschert hatten, ihren Jungen wieder vor.. Und so geht es

weiter, von Geschlecht zu Geschlecht, immer da capol al fine,
wie es in der Musik heißt.»

(Schluß des 5. und Anfang des 6. Gesprächs folgen)

Ist Religion noch eine Macht in dem Geistesleben unserer Zeit?
Ich antworte in Ihrem und meinem Namen : Nein. Es gibt noch

Religion in der Welt; es gibt viele Religion in der Kirche:
es gibt viele fromme Menschen unter uns. Die Christenheit
kann noch auf Werke der Nächstenliebe und soziale Taten
hinweisen, auf die sie stolz sein kann. Es gibt unter vielen, die
keiner Kirche mehr angehören, eine Sehnsucht nach Religion.
Ich freue mich, das alles zuzugeben. Und doch müssen wir uns
fest an die Tatsache halten, daß Religion keine Macht mehr ist.
Der Beweis? Der Weltkrieg!

Albert Schweitzer in «Religion in modern Civilizations. Vortrag,
abgedruckt in «Christian Century», New York, 21. und 27. November 1934.



48 DER FREIDENKER Nr. 6

Henri Dunant,

der edle Gründer des Roten Kreuzes, schrieb — nicht etwa im
zuweilen überbordenden Jünglingsalter, sondern als lebenserfahrener

Greis — kurz vor seinem Tode, das folgende:
«Sie wissen, daß ich die Staatskirchen verabscheue, seien sie

reformiert' oder orthodox; ebenso alle anderen Staatskirchen
in der ganzen Welt; aber ich liebe auch nicht die Baptisten,
Methodisten, Salutisten, Darbisten, Kongregationalisten und alle
anderen ,-isten' der Welt. Ich bin ich, und das genügt mir. Nur
werde ich bis zum letzten Atemzug alle eure Staatskrämerladen

(Boutiques d'Etat) zu zerstören suchen (moralisch) Ich
wünsche, wie ein Hund beerdigt zu werden, ohne alle eure
Zeremonien, die ich nicht zulasse. Ich verabscheue die Christenheit

Ich bin ein Jünger Christi im Sinne der Christen des

1. Jahrhunderts und nichts anderes.»
¦ «Berner Tagwacht» 2. November 1945.

Religionszugehörigkeit im westdeutschen Bundesgebiet
nach der Zählung vom 13. September 1950

1 2 3 4 5 6

Wohnbevölkerung

Religionszugehörigkeit
insgesamt darunter (Sp. 2) in °/o

dar. (Sp. 2)
männlich

männlich weiblich insgesamt

Evangelische Kirche in
Deutschland 23 877 672 11 054 085 49,46 50,60 50,06

Freifcirchliche Evangelische

Gemeinden 481 122 211 004
'

0,94 1,06 1,01

Römisch-katholische
Kirche 21 576 179 10 022 042 44,84 45,59 45,24

Abendländische
romfreie kathl. Kirchen 23 870 11 191 0,05 0,05 0,05

Morgenländisch-kathor
lische Kirchen 48 151 30 413 0,14 0,07 0,10

Jüdische
Religionsgemeinschaft 17 116 9 353 0,04 0,03 0,03

Andere Volks- und
Weltreligionen 3 536 2 356 0,01 0,00 0,01

Freireligiöse und
Freidenker 1 525 177 925 565 4,14 2,37 3,20

Ohne Angabe 142 849 84 683 0,38 0,23 0,30

Insgesamt 47 695 672 22 350 692 100 100 100

Gib dien «Freidenker» an Deine Freunde weiter!

MÜS

Freidenkerbund Oesterreichs
Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, II. Stock.

Zusammenkünfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden
Montag und Mittwoch von 16—20 Uhr im Heim des Arbeiter-
Samariterbundes, I., Sonnenfelsgasse 17/11.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Präsident des-Zentralvorstandes:
Walter Schieß, Wattenwylweg 37, Bern.
Postadresse: Postfach 1197, Bern-Transit.
Telephon (031) 4 51 33.

Geschäftsführer der FVS:

Hans Waldmann, Postfach, Basel 12.

Ortsgruppen

Aarau.

Die von unserer Ortsgruppe auf Donnerstag, den 24. April
einberufene öffentliche Veranstaltung hat leider in bezug auf den
Besuch nicht den Erwartungen entsprochen. Schade! Denn wer
gekommen ist, kam voll und ganz auf seine Rechnung, sofern er nicht
als Gegner freidenkerischer Gesinnung voreingenommen war. Mit
gespannter Aufmerksamkeit folgten alle Zuhörenden den
außerordentlich fesselnden und auch für alle sehr leicht verständlichen'
Ausführungen, die der Referent, Gesinnungsfreund Prof. Dr. von
Frankenberg, aus Hannover, darbot. Die ihm gestellte Aufgabe, über
das Thema: «Die Schöpferkraft der Natur» zu sprechen, hat er in
einer so klaren, lebendigen und konzilianten Weise gelöst, daß seine
Schlußfolgerungen von der starken Mehrheit der Zuhörenden als
Selbstverständlichkeiten angenommen wurden. Die Lehre von den
Lebewesen und den Lebensvorgängen ist nicht etwas, das im
allgemeinen so leicht verstanden wird, besonders im einfachen Arbeitervolk

befaßt man sich wenig damit. Wird die Schöpferkraft der Natur
aber in solcher Art, wie sie Gesinnungsfreund Prof. von Frankenberg
in seinem Vortrag in Aarau behandelt hat, erklärt, dann wird einem
so manches verständlich, das man vorher als etwas Fremdes
angesehen hat. — Wenn genügend Zeit vorhanden gewesen wäre, hätte
sich bestimmt noch eine recht rege und interessante Diskussion
entwickelt. Es ist das aber nicht zu bedauern, daß sie —• abgesehen von
einer kleinen Ausnahme — unterblieb. — Auch an dieser Stelle
möchten wir Gesinnungsfreund Prof. Dr. von Frankenberg für seine

uns vermittelten wertvollen Erkenntnisse und Einblicke herzlich
danken. —y.

Luzern

Am 19. April sprach in unserer Ortsgruppe Prof. Dr. von Frankenberg

über «Wissenschaft und Religion». Dieser Abend wurde für
jeden Zuhörer zu einem eigentlichen Ereignis. Leider blieb der Besuch
hinter den Erwartungen zurück. Es ist sehr zu bedauern, daß solche
Anlässe nicht vom letzten Mitglied besucht werden.

In packender und überzeugender Weise sprach der Referent
während beinahe 2 Stunden über das ebenso aktuelle, wie heikle Thema.
Weitgehende Toleranz und Vornehmheit der Gesinnung zeichneten
den Vortrag aus. Immerhin ließ Gesinnungsfreund Prof. von
Frankenberg darüber keinen Zweifel aufkommen, daß die Kluft zwischen
den Offenbarungsreligionen, einem veralteten, immer noch stark
verbreiteten Gottesglauben und den neuzeitlichen Ergebnissen der
Naturwissenschaften nicht zu überbrücken sei. Meisterhaft formulierte

er in einem der Diskussion folgenden Schlußwort den Appell
an die freien Geister, indem er diesen zur Aufgabe und Pflicht
machte, im Kampf um höhere sittliche Werte und um eine bessere
Welt nicht zu erlahmen. In der Vervollkommnung aus eigener Kraft:
darin erblickt er die vornehmste Aufgabe eines jeden nach
wirklichem Menschentum strebenden Freidenkers.

Mit herzlichem Beifall verdankten die Anwesenden dem Referenten

den lehr- und genußreichen Abend. J. Wr.

Zürich

Am nächsten Samstag, den 7. Juni 1952, findet unsere freie
Zusammenkunft auf vielseitigen Wunsch im «Frohsinn» Wiedikon statt.

An den übrigen Samstagen treffen wir uns wie gewohnt im
Restaurant «Sihlpost» an der Lagerstraße 25.

Adresse des Präsidenten: Ernst Brauchlin, Konkordiastraße 5,
Zürich 7/32, Telephon 24 21 02.

Postcheckkonto der Ortsgruppe Zürich VIII 7922.

Redaktionsschluß jeweilen am 16. des Monats

Verantwortliche Schriftleitung: Die Redaktions-Kommission der Freigeist.
Vereinigung der Schweiz. — Einsendungen für den Textteil an W. Schieß,
Postfach 1197, Bern-Transit. — Verlag: Freigeistige Vereinigung der

Schweiz, Postfach Basel 12.

Druck und Spedition: Druckereigenossenschaft Aarau, RenggerstraBe 44.


	Gespräche mit einem Freidenker (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

