Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 6

Artikel: Uber den Nihilismus (Fortsetzung und Schluss)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 6

DER FREIDENKER 43

Wie steht es dabei mit dem freien Menschen? Er ist den staat-
lichen, politischen und religitsen Gemeinschaften nicht will-
kommen, er ist etwas Unbequemes und Unheimliches, pafit er
doch nirgendwo hinein. Seine Erkenntnisse und sein Suchen
nach Wahrhaftigkeit sind gefdhrlich. Im Mittelalter war dieses
Problem leicht gewesen: Wer nicht die Auffassung der gnidigen
Obrigkeit teilte, der wurde als Hexe oder Teufel lebendig ver-
brannt . .. Indes haben sich die Zeiten geiindert. Die Naturwis-
senschaft hat den Horizont des menschlichen Geistes geweitet.
Und so wird ‘auch der ‘freie Mensch immer mehr méglich und
hiufiger. DaBl vor ihm widersinnige Anschauungen und Dog-
men nicht bestehen kénnen, ist begreiflich. Er kdmpft fiir eine
natiirliche Weltordnung, wo es nicht mehr bloB auf erheuchelte
Weltanschauung, sondern auf Wahrhaftigkeit ankommt. Und
diese ist niemals zu erreichen durch Knechtschaft des Denkens
und Massenbenebelung, sondern durch Selbstverkommnung
und Hingabe an anderes Leben, an die Natur. Wir denken dabei
etwa an Albert Schweitzer, wenn er sagt: «Gut ist: das Leben
erhalten, fordern und auf seinen héchsten Wert bringen; bose
ist: Leben vernichten, schidigen und hemmen.»

An der Krise in unserer Welt ist nicht zuletzt der dogmatische
Starrsinn schuld, der Jahrhunderte hindurch den freien mensch-
lichen Geist in Fesseln hielt, der damit den Fortschritt gewalt-
sam hemmte, bis das Genie die Fesseln schlieBlich sprengte.
Das fiihrte dann zu der Entwicklung, wie wir sie heute haben.
Die Kriege, die Atombombe sind gewissermaf3en Ausdrucksmit-
tel einer jahrhundertelang gestauten Zerstérungswut, die sich
gegen Knechtschaft und Zwang auflehnt. Das will natiirlich
nicht heilen, daB sie gut seien; aber sie sind zwangsldufige Er-
gebnisse.

Wenn wir einen Ausblick in die Zukunft tun, so kénnen wir
ruhig sagen, dal diese nur besser sein wird, wenn immer mehr
Menschen frei und selbstandig denken. VermaBung ist gefihr-
lich. Es ist furchtbar, wenn dem Menschen das freie Denken ge-
raubt wird und ihm dafiir Ansichten einsuggeriert werden, die
es ermdglichen, ihn als Werkzeug beliebig zu verwenden —
zum Guten und zum Boésen. So kommen wir zu einer Herden-

moral, die dem Nazitum als Ziindstoff diente, und in welcher
der Mensch irgendwelchen niederen Zwecken geopfert wird,
ohne daf} er es weill, denn sein Denken ist ja ausgeschaltet.
Dem kann als fruchtbare Waffe nur die Bildung der freien Per-

sonlichkeit entgegengesetzt werden. —X—.

Uber den Nihilismus

(Fortsetzung und Schluf3.)

Wenn das Weltall eine zwecklose Abfolge von Ursache und
Wirkung darstellt und auch das Leben selbst keinen «hoheren
Sinn» hat, so mufl man sich fragen, wie es um das hochst ent-
wickelte Leben — das menschliche ndmlich — in bezug auf die
Sinnhaftigkeit steht. Jeder zum Bewultsein seiner selbst er-
wachte Mensch muB sich die Frage stellen, wozu er da ist und
was den Sinn seines Lebens ausmachen soll. Nun muf3 man hier
fast mit J. G. Fichte sagen: «Was fiir eine Philosophie man
wiihle, hingt davon ab, was man fiir ein Mensch ist». Sieht man
von dem Gedanken ab, daf} ein Gott jeden Einzelnen mit einer
bestimmten Aufgabe in die Welt sendet, oder, in Hegels phan-
tastischer Spekulation, dafl der Weltgeist zu seiner Bewul3t-
werdung Menschen und Vélker mit der «List der Idee» wie
Marionetten gebraucht, so scheint es vorerst, dal} es einen Sinn
fiir das menschliche Leben schlechthin nicht geben kann. Die’
erste Feststellung, die man zu treffen hat, ist die der Zufillig-
keit in der Existenz jedes Einzelnen. Warum bin ich gerade
in diesem Jahrhundert geboren? Warum gerade an diesem oder
jenem Ort? Warum in dieser oder jener Gesellschaftsklasse?
Auf alle diese Fragen kann es keine Antwort geben. Bevor wir
noch zu einer selbstverantwortlichen Lebensfithrung gelangen,
hat die Zufilligkeit unseres Daseins bereits iiber die Vorbedin-
gungen unseres Lebens entschieden. Das Hier und Jetzt unseres
Lebens entbehrt vorerst jeglichen Sinnes; es ist eine nackte
Tatsichlichkeit, ohne Sinn, Grund oder Zweck.

Aber gerade in der Zufilligkeit seiner geschichtlichen, sozia-
len und menschlichen Situation ist es dem Menschen moglich,

eng gesteckt sind. Sympathisch kann er uns dadurch erscheinen, dal
er sein Leben fast ausschlieflich in den Dienst der Naturwissen-
schaft gestellt und dabei als Rontgenstrahlen-Forscher seine Ge-
sundheit aufs Spiel gesetzt hat. ,

In der eingangs erwihnten Schrift behandelt Dessauer die heute
noch vielfach umstrittene Frage von der Teleologie in der Natur.
Wenn wir von Teleologie sprechen, so verstehen wir darunter die
Lehre vom Zwecke oder von der ZweckmiBigkeit. Wir fragen dabei
nicht nur nach dem Zweck menschlichen Handelns, sondern auch
darnach, ob auch das geschichtliche und das Naturgeschehen im
ganzen wie im einzelnen durch Zwecke bestimmt und geleitet wird.
Dazu duBert sich Dessauer, und zwar geht er von der Auffassung
aus, daB zwischen Naturwissenschaft und Religion keine uniiber-
briickbare Kluft bestehe und daf} alle Forschung im Grunde niher
zum sich offenbarenden Gott fiithre, wihrend es sich leicht nach-
weisen lieBe, daB bei andern Forschern das Gegenteil, also eher eine
Entfremdung vom Glauben an Gott eintrat. Die Auffassung von der
ZweckmiBigkeit in der Natur und im geschichtlichen Geschehen ist
bei einem Gottgliubigen eine vom Atheisten ganz verschiedene.
Versohnungsversuche zwischen Naturwissenschaft und Religion diirf-
ten hier ziemlich aussichtslos sein und bleiben.

Der Dessauerschen Schrift liegt ein vor drei Jahren in der Berner
philosophischen Gesellschaft gehaltener Vortrag zugrunde. Was bei
threr Lektiire angenehm beriihrt, das ist die groBle Bescheidenheit
und die Zuriickhaltung, mit denen er seiner Aufgabe als Forscher
gerecht zu werden sucht. In seinen Ausfiihrungen iiber die Pro-
blemstellung lesen wir u. a.: «Da uns die Geschichte des forscheri-
schen und philosophischen Bemiihens lehrt, daBl jeder Schritt in der
Losung gegebener Probleme zu neuer Problematik fiihrt, so ist es

gut, sich bewult zu werden, da} wir uns oft zeitlich begniigen miis-
sen, die Lage der Grundfragen zu kliren, da wir sie nicht beant-
worten konnen.»

In seinen weitern Ausfithrungen kommt Dessauer auf die frithern
Lésungsversuche des Problems zu sprechen. Er weist dabei hin auf
die Tatbestinde, auf das physikalische Weltbild von damals und
heute und auf das Zusammenspielen von Kausalitit und Finalitat.
(Finalitdit — die Zweckbestimmtheit; sie steht im Gegensatz zur
Kausalitdt). Der SchluB handelt vom Stand und von der Aussicht
weltanschaulicher Aspekte. Dessauer ist Optimist und er méchte
dem menschlichen Erkenntnisvermégen nicht allzuenge Grenzen
setzen. Dabei weill er aber sehr wohl, daB3 es ein exaktes Wissen
iiber viele Dinge nicht gibt. Aber er sagt nicht, wie einst Dubois-
Reymond «Niemals», sondern «Noch nicht». Dessauer fiihlt, daBl
der Forschungsweg des Menschen «zu den tiefen Griinden der Welt
noch in gewaltige Weite fiithrt, wo Grofleres auf uns harrt, als wir
je gesehen.»

Ob wir uns zu dieser oder jener Auffassung bekennen, an einen
Zweck in der gelebten Welt glauben oder nicht, jedenfalls wirken
jene Forschenden sympathischer, die sich damit bescheiden, das z. Z.
Erforschbare erforscht und als feststehende Tatsache hingestellt zu
haben, als die allzusehr zu bloBen Spekulationen hinneigenden Den-
ker und Forscher, die gerne bestimmte Meinungen als naturwissen-
schaftlich gesicherte Lehre autoritar verkiinden, bevor, wie sich
Dessauer ausdriickt, tragfihiges Tatsachenmaterial neue Hinweise
gibt.

Dessauers Schrift iiber die Teleologie in der Natur mufl aufmerk-
sam und kritisch gelesen werden. Die Lektiire erfordert einige An-
strengung. Ohne naturwissenschaftliche und philosophische Vor-



44 DER FREIDENKER Nr. 6

seinem Leben einen Sinn zu verleihen. Dieser Sinn kommt nicht
von auflen in das Leben hinein — er muf selbst gewihlt wer-
den. Indem der Mensch sich eine Aufgabe, ein Ziel seines Stre-
bens wiihlt, erhilt sein Leben einen Sinn, auf den es ausgerich-
tet werden kann. Diese Wahl kann konkret sein: Mitarbeit in
der Gemeinschaft, Beitrag zur Evolution der Kultur, Forderung
der Mitmenschlichkeit usw. In allem jedoch, was der Mensch
faktisch wihlt, wihlt er immer auch sich selber im Hinblick
auf einen Sinn seines Lebens. Damit bringt der Mensch so etwas
wie «Sinn» in die Welt, und wir haben Grund genug, einzig in
dieser Selbstwahl eine mogliche Sinnhaftigkeit im Weltlauf an-
zunehmen. In der Titigkeit des bewullten Zwecksetzens, in der
verantwortlichen Uebernahme einer Lebensaufgabe im Rahmen
der mitmenschlichen Gemeinschaft, besteht das Sinngefiige, das
der Mensch zu realisieren vermag. Die Wahrheit seines Lebens
mul} von jedem Einzelnen selbst gefunden werden. Die Werte,
auf die wir unser Leben ausrichten wollen, miissen wir selbst
ergreifen, schaffen und manchmal auch erst «erfinden». Es ist
héchst problematisch, allgemeinverbindliche Wahrheiten und
Werte postulieren zu wollen. Die Kritik der «Ideologen»*** hat
gezeigt, daf3 das, was man gewdhnlich als «ewige Wahrheiten»
anpreist, durchaus «standortbedingt» ist. Angefangen bei der
Idolenlehre von Francis Bacon, iiber die Analyse der «Vor-
urteile» bei Helvétius und Holbach, bis zur biologisch-soziologi-
schen Wert- und Wahrheitskritik bei Schopenhauer, Marx,
Nietzsche usw., haben die Ideologen klarzumachen gewuf3t, daf3
hinter den sog. ewigen Wahrheiten immer wieder ein politi-
sches, soziales, machtmifliges oder vitales Interesse angetroffen
wird. Die Lehre, die daraus zu ziehen ist, ist zumindest ein ge-
mifBigter Skeptizismus, der mit Montaigne sagt: «Wahrheit dies-
seits, Irrtum jenseits der Pyrenden».

Die Auflésung der allgemeinverbindlichen Wahrheiten und
Werte fiihrt uns auf denjenigen zuriick, der diese Werte «ge-.
setzt» und geschaffen hat, ndmlich den Menschen. Der Mensch

*¥*% Zu den «Ideologen» zihlen jene Denker, die aus einer systemati-
schen Kenntnis der biologischen, sozialen oder psychologischen Bedingun-
gen das menschliche Denken «ableiten» wollen.

ist es, der in gewissen sozialen, biologischen und historischen
Bedingungen Werte schafft, und durch diese Werte seinem Le-
ben einen «Sinn» zu geben versucht. Der Proze3 der Wert- und
Wahrheitsschopfung ist niemals abgeschlossen, er muf} stiindig
weitergefithrt werden, da sich mit der Geburt jedes Einzelnen
die Aufgabe erneut, einen tragfihigen Sinn fiir ein individuelles
Leben zu finden. Wenn es auch unméglich ist, diesen Sinn, fiir
den jeder Einzelne selbst verantwortlich ist, in seiner jeweiligen
Einmaligkeit zu konkretisieren, so kann doch ein allgemeines
Gesetz iiber den Wert einer moglichen’ Selbstwahl formuliert
werden. Der Sinn, den einer seinem Leben gibt, erhilt letzten
Endes seinen Wert daraus, da3 er fiir die mitmenschliche Ge-
meinschaft «wertvoll» ist. Was im Rahmen des blof3 «Indivi-
duellens verbleibt, und nicht der Allgemeinheit zu Nutzen
kommt, ist im hoheren Sinne «wertlos». Der Prozef3 der Kultur
scheidet es aus, weil er fiir es keine Verwendung hat. Somit sind
wir bei der Sinnfindung unseres Lebens immer auf die Gemein-
schaft verwiesen, wobei gilt, daf} alle Sinnhaftigkeit im mensch-
lichen Leben in Mit-Arbeit und Mit-Streben, d. h. in der Mit-
menschlichkeit begriindet ist. Wer sich selber derart wiihlt, daf3
seine Wahl sich nicht in den Strom der aufwiirtssteigenden Kul-
tur einfiigt, realisiert keinen «Wert», denn jeglicher Wert ist
immer auch ein sozialer und kultureller.

Die Tafel der Werte, die sich lediglich auf das Diesseits und
das menschliche Leben beschrinkt und vollstindig «innerwelt-
lich» bleibt, wird oft als «nihilistisch» charakterisiert. Der
Mensch, der seinem Leben selber einen Sinn geben will, wird
mafllos genannt, und es wird behauptet, da3 der auf sich selbst
gestellte Mensch mit eiserner Konsequenz dem Nihilismus in
die Arme lduft. Sieht man niher zu, so erweist sich auch diese
«Ankiindigung des Nihilismus» als unbegriindet. Es ist durch
nichts zu erweisen, dall der Mensch den Sinn seines Lebens aus
dem Jenseits, der Ueber- oder Hinterwelt beziehen miisse. Die
Griinde, die dafiir namhaft gemacht werden, da3 der Sinn des
«aullerhalby dieses Lebens selber zu
suchen sei, erwachsen immer aus der Atmosphire eines bloflen
Glaubens, eines Fiirwahrhaltens, das sich schlieBlich immer das

menschlichen Lebens

kenntnisse wird der gebotene Stoff kaum bewiltigt und daraus
Nutzen gezogen werden konnen. Das Buch gibt AnlaB zu ernsterm
Nachdenken iiber ein philosophisch und weltanschaulich sicher nicht
nebensichliches Problem; es regt aber da und dort auch zum Wider-
spruch an. DaBl zwischen Dessauers Weltbild und demjenigen der
modernen Naturwissenschaft, die eine Teleologie nicht anerkennt,
unversohnliche Gegensitze bestehen, braucht nicht besonders her-
vorgehoben zu werden. Das sollte aber einen Atheisten gleichwohl
nicht hindern, die Schrift Dessauers zu lesen, denn auch er wird
dabei auf einige beachtenswerte Wahrheiten und Feststellungen
stofen.

Bernhard Bavink: Weltschépfung.

Ein in vielen Beziehungen dhnliches Weltbild wie Professor
Dessauer entwickelt der 1947 im Alter von 67 Jahren verstorbene
Naturphilosoph Bernhard Bavink. Als sein eigentliches Lebenswerk
gilt das im Jahr 1913 erstmals und seither in acht grolen Auflagen
erschienene Buch «Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaf-
ten». Eine Zusammenfassung der in diesem umfangreichen und heute
noch viel gelesenen Werk enthaltenen Hauptgedanken finden wir
in der kleinern Schrift «Die Naturwissenschaft auf dem Wege zur
Religion». Friedrich Dessauer hat dazu das Vorwort geschrieben.

Bei dieser Gelegenheit darf vielleicht darauf hingewiesen werden,
daBl auch andere Wissenschafter zwischen Wissenschaft und Re-
ligion, zwischen Glauben und Wissen eine befriedigende Losung zu

suchen trachteten, ohne aber dabei der Theologie oder der idea-
listischen Philosophie Konzessionen zu machen oder gar sich den
von der Religion ausgehenden Gottesbegriff zu eigen zu machen.
Es sei hier an das vor 60 Jahren von Professor Ernst Hickel nieder-
gelegte «Glaubensbekenntnis eines Naturforschers» erinnert, das
er spiter in einer Schrift «Der Monismus als Band zwischen Re-
ligion und Wissenschaft» zusammengefa3t hat.

Von Bernhard Bavink wird geschrieben, dal er iiber ein enzy-
klopidisches Wissen, ein klares Denken und ein auBlerordentliches
piddagogisches Darstellungsvermogen verfiigte und dall er dadurch
in allen naturwissenschaftlichen Kreisen restlose Anerkennung ge-
funden habe. Ohne dieses Lob und diese Charakterisierung auf die
volle Giiltigkeit priifen zu konnen, darf von Bavink jedenfalls ge-
sagt werden, dal er die Wissenschaft streng rein halten wollte von
allen ungerechtfertigten philosophischen und religiosen Spekula-
tionen.

Bavinks Schrift «Weltschopfung» ist eine Veroffentlichung aus
seinem NachlaB3. Sie ist hervorgegangen aus einem kurz vor seinem
Tode in Miinchen gehaltenen Gastvortrag in einem iiberfiillten Hor-
saal der dortigen Technischen Hochschule. Prof. Aloys Wenzl, der
die Schrift herausgegeben hat, betont, dal} er sich trotz innerlicher
Verwandtschaft nicht mit allen Stellungnahmen Bavinks identifi-
zieren konne. Dem vom Realismus ausgehenden Naturphilosophen
Bavink lag es daran, einer wissenschaftlich begriindeten Metaphysik
das Wort zu reden; dann suchte er auch den Nachweis zu erbringen,
daB Religion und Wissenschaft sich vertragen konnen, wenn beide
sich der Grenzen ihrer Zustindigkeit bewullt sind.

In den ersten zwei Teilen des Buches wird eine allgemein ver-
stindliche und iiberaus anregende Darstellung gegeben von den



Nr. 6

DER FREIDENKER 45

dumpfe Gefiihl «einer schlechthinigen Abhingigkeit» (Schleier-
macher) zuriickzieht. Die moderne Philosophie seit Ludwig
Feuerbach ist bemiiht, dieses Gefiihl der schlechthinigen Ab-
hingigkeit in seiner psychologischen Bedingtheit aufzuzeigen
und es gerade durch das psychologisch-anthropologische Ver-
stindnis aufzulésen. Nur in primitiven Entwicklungsstadien und
Bewufltseinsformen entwickelt sich jenes Hinausgreifen iiber
die wahre Welt und Wirklichkeit, die in allen Spielarten des
mythologischen BewuBtseins angetroffen wird. Aber indem der
Mensch den Boden der Wirklichkeit verldft, begibt er sich in
den Bereich des «Nichts», und als Nihilismus im eigentlichen
Sinne des Wortes diirften nur Weltanschauungen bezeichnet
werden, die den Menschen von der Wirklichkeit entfremden, ihn
zur Verneinung dieser Wirklichkeit aufrufen.

So gesehen, erscheint der Nihilismus als eine Grundtatsache
des abendlindischen Geisteslebens, ein Faktum, das sich keines-
wegs auf unsere Gegenwart beschrinkt, sondern in der europii-
schen Geistesgeschichte eine mannigfaltige Ausgestaltung er-
fahren hat. Die Wirklichkeit des menschlichen Lebens besteht
darin, daB3 wir Menschen auf dieser Erde unser Leben sichern
und erhalten miissen. Der Kampf des Menschen zielt darauf hin,
die Erde wohnlich zu machen und mittels der Kultur die Idee
der Menschlichkeit zu realisieren. Im Hinblick auf diese Auf-
gabe konnen Menschheitshewegungen ebenso wie das Leben
einzelner Individuen bewertet werden. Es ist kein Sonderfall
in der Kulturgeschichte, daf3, anstatt dafl die Aufgaben des
Menschseins iibernommen werden, gelehrt wird, das Leben sei
wertlos: Besser Nichtsein als sein. Hinter solchen Lehren steckt
die Schwiiche, das Nicht-ertragen-kénnen der Bedingungen, die
mit dem menschlichen Leben unausweichlich verkniipft sind.
Das schwache und kranke Leben strebt immer iiber die Wirk-
lichkeit hinaus, und sucht in der Illusion einen Standpunkt zu
finden, von dem aus «die Welt aus den Angeln gehoben werden
kann». Die religiose Weltanschauung hat hier ihre Wurzeln,
und die Weltordnung, die durch sie postuliert wurde, war ein
kiinstliches Gefiige von Werten, das sich nicht auf dem Boden
der Realitidt errichtete. Dieses Wertgefiige hat dem Aufstieg

der Wissenschaften und der wachsenden sozialen Befreiung des
Menschen nicht standgehalten. Die Herrschaft iiber die Natur
und die Einsicht in die Grundtatsachen des sozialen Lebens ist
anstelle der religiosen Weltschau getreten. So hat sich als Re-
sultat der Entwicklung ergeben, da3 die Ausrichtung auf gott-
liche Instanzen mehr und mehr abgebaut wurde, und man von
unserer Epoche mit Recht sagen kann, daB «Gott tot sei». Hier-
bei handelt es sich nicht so sehr um die Frage, ob Gott existiert
oder nicht existiert; Nietzsche, der dieses Wort vom Tode Got-
tes geprigt hat, wollte damit vor allem darauf hinweisen, daB
das Leben des modernen Menschen so gestaltet ist, daB ein Gott
darin gar keinen Raum mehr finden kann. Die ganze Hierarchie
der Werte, die fiir das Abendland wihrend zwei Jahrtausenden
MaB3 und Richtung bedeutete, ist aber damit hinfillig gewor-
den. Es sind Werte aus der Welt geschwunden, an denen sich
die Kultur orientierte, und die dem menschlichen Leben als
Leitsterne vor Augen standen. In dieser kulturphilosophischen
Perspektive erscheint unsere Epoche als eine Uebergangszeit, in
der die alten Ideale abgewertet und neue Ideale noch nicht
fixiert sind. Auf jeden Fall steht fest, dal} der Weg zuriick fiir
die Menschheit nicht gangbar ist. Die Ergebnisse eines zwei-
tausendjdhrigen Befreiungskampfes in Philosophie, Wissen-
schaft, Technik und Sozialleben sind nicht riickgingig zu ma-
chen. Der Sinn des Lebens kann nicht mehr in einer Ueber-Welt
gesucht werden. Der Mensch der Neuzeit ist auf der Suche nach
Idealen, die sein Leben im Diesseits, in der wirklichen und wah-
ren Welt méglich machen. Das Gespenst des Nihilismus taucht
dort auf, wo neue Werte noch nicht sichtbar geworden sind.

Es hat wenig Sinn, diese notwendige Phase der abendlindi-
schen Entwicklung, die natiirlich auch Menschheitscharakter
hat, zu verneinen. Jede echte Schwierigkeit wird nur iiberwun-
den, wenn man sie als Schwierigkeit akzeptiert. Das Positive in
der Auflésung der alten Werte liegt darin, dal der Platz frei
wird, innerhalb dessen eine neue Wertetafel errichtet werden
kann. Uns will scheinen, daf} die neuen Werte bereits gefunden
sind. In der Bejahung des Diesseits, der faktischen Bedingungen
und Voraussetzungen des menschlichen Lebens liegt die einzige

Weltanschauungslehren im Mythos, in der Religion und Philosophie.
Hier sind besonders interessant die Ausfithrungen iiber die bib-
lischen Schopfungsberichte, von denen Bavink schreibt, daB darin
vieles, naturwissenschaftlich angesehen, schlechterdings unméglich
sei. — Der zweite Teil handelt von der Weltanschauungslehre in
der Philosophie, beginnend mit Thales von Milet (600 v. Chr.),
iiberleitend zu den Theorien der mittelalterlichen Naturphilosophie
und abschlieBend mit den Auffassungen iiber das astronomische
Weltbild des 19. Jahrhunderts. Am Schlusse des zweiten Teiles fiihrt
Bavink aus, daBB wir uns bei ernsthafter Beschiftigung mit den Pro-
blemen der gesamten philosophischen Entwicklung nicht der Be-
griffs- und Denkmittel bedienen konnen, die fiir die Orientierung
in unserer alltdglichen Umwelt geeignet und ausreichend sind. «Nur
auf dem Wege eines reinen Denkens», so fiihrt er aus, «oder eines
aufs engste sich an die Erfahrung anschlieBenden und stets von
ihr kontrollierten Denkens konnen wir an die Frage herangehen,
auf welche Weise die Welt als Ganzes und ihre einzelnen Kompo-
nenten entstanden sind.»

Im dritten und wichtigsten Teil des Buches wendet sich Bavink
den Weltanschauungslehren der heutigen Naturwissenschaft zu. Wir
werden eingefiihrt in das neuzeitliche astronomische Weltbild und
in die Kosmogonie der modernen Physik. Die Probleme der moder-
nen Atomphysik, die Theorie der Sternstrahlung, die Einsteinische
Relativitdtslehre werden dargestellt. Damit wird uns eine Gesamt-
schau dessen vermittelt, was die Wissenschaft von heute an Er-
kenntnissen und wissenschaftlichen Hypothesen aufzuweisen ver-
mag. Bavinks Anschauungen beruhen vielfach auf der Weltent-
stehungslehre des deutschen Physikers Jordan. Bavink verneint wie
Jordan das mechanistisch-materialistische Weltbild und macht

dieses fiir den Zwiespalt zwischen Wissen und Glauben in erster
Linie verantwortlich. Anderseits weist er aber den ihm gegeniiber
oft erhobenen Vorwurf scharf zuriick, der dahin geht, er suche aus
der modernen Naturwissenschaft eine Bestiitigung religioser Leh-
ren herauszulesen und durch die bohrende Vertiefung in die Ge-
heimnisse der Natur auf geradem Wege zu einer positiven Gottes-
erkenntnis zu gelangen. Bavink erklirt demgegeniiber, daB3 er sich
vollkommen klar dariiber sei, daB8 es einen «naturwissenschaftlichen
Gottesbeweis» nicht gibt, noch geben kann. Damit diirften auch die
heute noch in weiten Kreisen vorhandenen Bedenken, die gegeniiber
Bavink bestehen, nach und nach verschwinden und seine wissen-
schaftliche Leistung in einem andern Licht erscheinen. Bavink er-
hebt keineswegs den Anspruch, auf gewisse philosophische Fragen
eine befriedigende Antwort geben zu kénnen. Die Beantwortung
von Fragen, wie die nach der Raum-Zeit-Ordnung oder nach der
Theodizee (= Rechtfertigung Gottes gegeniiber den Siindern der
Welt und gegeniiber vorhandenem Unrecht in der von ihm geschaf-
fenen Welt), liegt nach der Ansicht Bavinks auBerhalb des Be-
reiches der Naturwissenschaft. Es ist auch fraglich, ob menschliches
Denken je dazu kommen wird, all die scheinbaren Widerspriiche
unseres Daseins zur Zufriedenheit aller 16sen und auf die letzten
Fragen Antwort geben zu konnen. Erkennen, was die Welt im
Innersten zusammenhilt, damit will sich Bavink bescheiden und da-
mit glaubt er auch dem faustischen Erkenntnisdrang des Menschen
Grenzen setzen zu diirfen.

Die Schrift Bavinks, die, wie diejenige Dessauers, namentlich dem
Laien etwas Miihe verursachen wird, ist vor allem jenen zu emp-
fehlen, die im unklaren sind, wenn von der Verschiedenheit von

Glauben und Wissen die Rede ist. Pollux.



46 DER FREIDENKER

Nr. 6

Méglichkeit, einen eigentlichen und urspriinglichen Sinn des
Daseins zu finden.

Die Behauptung, dal das menschliche Leben keinen Sinn
habe, spricht nicht so sehr iiber das menschliche Leben als iiber
den, der diese Aussage macht. Das Leben «hat» nicht einen
Sinn; der Sinn muf3 ihm «gegeben» werden. Schiller formuliert
das so: «Wisset, ein erhabener Geist, legt das Gro3e in das Le-
ben, und er sucht es nicht darin». Mit andern Worten: Das
Nichts, das sich vor dem Menschen auftut, wenn er auf die
Sinnhaftigkeit des Lebens vom Ueberweltlichen her Verzicht
leistet, mufl dazu fiihren, daB der Sinn des Lebens vom Men-
schen selber gestiftet und geschaffen wird. Der «Abgrund des
Nihilismus», an dem wir heute nach der Auffassung zahlrei-
cher kulturphilosophischer Diagnostiker stehen, bedeutet nichts
anderes, als dafl der Mensch den Weg zu sich selbst und seiner
Freiheit gefunden hat. Der Gebrauch dieser Freiheit muf3 dazu
fithren, das «Reich des Menschen» auf der Erde zu verwirk-
lichen; d. h. eine Ordnung zu schaffen, in der der Mensch ein
«menschenwiirdiges» Leben fithren kann. Denn wenn die iiber-
irdischen Werte und Hoffnungen hinwegfallen, dann bleiben
nur noch die irdischen iibrig, deren Nicht-Realisierung immer
zugleich auch die «Sinnlosigkeit» des menschlichen Daseins be-
deutet. Haben wir nichts anderes mehr als irdische Werte, dann
konnen wir nicht umhin, deren Verwirklichung mit dem ganzen
Einsatz unserer Personlichkeit anzustreben. Vielleicht ist ge-
rade dies der positive Sinn der Krise, die man gemeinhin mit
dem Schlagwort «Nihilismus» bezeichnet und die, wie wir zu
zeigen bemiiht waren, weit eher eine Sache der abendldndischen
Vergangenheit als der Gegenwart ist — eine Krise, die aus
einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft hin-
iiberfiihrt.

Gesprdche mit einem Fi reidenker

(Fortsetzung des fiinften Gesprichs)

«Und trotz diesem von Ihnen ,Traum’ genannten Ausblick
nach einem Leben hherer Art sind wir zur Kultur gekommen?»
wandte Herr Zweifel nicht ohne Schirfe ein.

Ich: «Jawohl! Denn die Gldubigen nehmen ihre Religion ja
nur theoretisch ernst; praktisch sind sie Liebhaber der Erde
und ihrer Freuden und Giiter so gut wie die andern, was ganz
natiirlich und in der Ordnung ist. Denn abgesehen von geistigen
Epidemien und von religiésen Psychopathen war immer die
Vernunft der Lebensregler, der den Kampf gegen die Not fithrte
und nach besserer Lebensgestaltung trachtete. Der Glaube an
den Himmel war immer nur eine angenehme Beigabe und, wenn
es mit dem irdischen Gliick schief ging, ein Ersatz dafiir.»

«Gehort der Krieg zu dieser bessern Lebensgestaltung, die die
Vernunft ersonnen hat?» bemerkte Herr Zweifel bitter.

«Darauf ist zu sagen», entgegenete ich, «dafl der Krieg mit
der Vernunft gar nichts, mit der Religion sehr viel zu tun hat.»

Herr Zweifel reckte sich entriistet auf.

«Es ist so», bekriftigte ich meine Behauptung, «und man
braucht dabei nicht einmal an die eigentlichen Religionskriege
zwischen den Inhabern verschiedener Sorten Christentum, nicht
an die Verfolgungen der Waldenser, Albigenser, Hugenotten,
Wiedertdufer zu denken. Bei jedem andern Kriege wurde Gott
von jeder Kriegspartei als Kriegsgott angerufen; man veranstal-
tete Bittgottesdienste, die Priester segneten die Waffen und die
Krieger, die zum Massenmord auszogen; man pries ihn als den
Gott der Gerechtigkeit, als den Beschiitzer des Vaterlandes, man

flehte ihn um Sieg an, hitben und driiben, obwohl nach seinem
ewig unveridnderlichen RatschluB3 schon lingst festgelegt war,
wem er zufallen werde. Auch die alten Eidgenossen fielen vor
dem Beginn der Schlacht auf die Knie und beteten um Got-
tes Beistand, auch als ihnen die Kriegerei zum Handwerk und
Geschift geworden war. Hitler hat sich bei der Entfesselung
des Weltkrieges und der andern Schandtaten als Werkzeug der
Vorsehung gefiihlt und ausgegeben. Man darf fiiglich sagen, daf
es nie einen Krieg gegeben habe, zu dem nicht Gott als Helfers-
helfer herbeigezogen worden wiire, nie einen Krieg ohne reli-
giose Betonung.»

Herr Zweifel war ehrlich genug, bedriickt zuzugeben: «Sie
haben leider recht.»

Ich: «<Um auf den Ausgangspunkt unseres jetzigen Gesprichs
zuriickzukommen: aus einer irrtiimlichen Welterklirung kann
auch nur eine irrefithrende Sinngebung fiir das Leben hervor-
gehen, unter Umstéinden eine verhingnisvolle, lebensfremde, le-
bensfeindliche, und als solche muf} eine bezeichnet werden, die
das wirkliche Leben des eigenen Sinns beraubt und das Schwer-
gewicht der Verpflichtung von der Erde in einen ertrdumten
Himmel verlegt.»

Herr Zweifel: «Wenn Sie die christliche Lebensdeutung, die
ja in der Tat das Ewige hoher schiitzt als das Zeitliche, als so
verhidngnisvoll betrachten, so kénnen Sie mir vielleicht erkliren,
wie es kommt, da3 die Menschheit, inshesondere die Christen-
heit, trotz dieser Sinngebung frohlich weiterlebt, von Jahrhun-
dert zu Jahrhundert, von Jahrtausend zu Jahrtausend.»

Ich: «Leicht zu erkliren: kraft des Selbsterhaltungstriebes und
eben der ihn geistig leitenden Vernunft. Schauen Sie hin, wo
Sie wollen: die religiose Geringschitzung und Verachtung der
irdischen Giiter geht immer nur so weit, als sich dabei noch
leben 1dBt. Wie ein Blick auf die Dome, Kathedralen, auf den
Vatikan und auch auf die vielrdumigen protestantischen Pfarr-
héduser Thnen zeigt, leben die Vertreter und Auskiindiger der
Religion jener Grenze gegen die Entsagung hin nicht sehr nahe.»

Herr Zweifel lichelte bitter.

Ich: «Der Konsequenzen wegen, die die Beibehaltung des
altjiidischen Weltbildes fiir die Lebensauffassung der Menschen
hat, verlangte Professor Dodel, da3 der Jugend iiber Welt- und
Lebensentstehung die Wahrheit gesagt werde, soweit man sie
itberhaupt kennt, und folgerichtig fiir die Volksschullehrer eine
griindliche naturwissenschaftliche Bildung.»

«Je gelehrter, desto verkehrter», brummte Herr Zweifel.

Ich: «Nur keine Angst, die Bdume wachsen nicht in den Him-
mel. Zwar ist es mit der Aufklirung der jungen Generation ein
schones Stiick vorwirts gegangen. Die angehenden Pidagogen
werden mit den hauptsichlichsten Forschungsergebnissen be-
kannt gemacht. Und wenn es zu einem ,griindlichen’ Studium
auch nicht reicht, weil in der Lehrerbildung noch manch ande-
res zu tun ist, so sind sie doch in den Stand gesetzt, ihre Schiiler
in die naturwissenschaftlichen Grundwahrheiten einzufiihren,
und das geniigt. Wiirde geniigen; aber — dieselben werdenden
Pidagogen haben auch in Religion eine Priifung abzulegen und
sind als Lehrer verpflichtet, neben Naturkunde Biblische Ge-
schichte zu erteilen, jedoch nicht in dem Sinne, wie sie andere
Sagen und Mirchen erzihlen oder von den Géttern und Heroen
anderer Volker sprechen. O nein! Die biblischen Geschichten
sind wahre Geschichten, die biblischen Personen sind hochmo-
ralische, ja heilige Personen, Jahve ist ein Gott und nicht nur
eine personifizierte Naturerscheinung wie zum Beispiel sein
germanischer Vetter Wotan, und zu der biblischen Naturlehre
hat die profane nichts zu sagen. Was meinen Sie dazu?»



	Über den Nihilismus (Fortsetzung und Schluss)

