Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 6

Artikel: Die freie Personlichkeit

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

42 DER FREIDENKER Nr. 6

Gewand verhiillen, so umgeben solche Scheinfreidenker ihre
Unzulidnglichkeit mit wissenschaftlich scheinenden
Dunst. Beispielsweise wird zu diesem Zwecke die wirklich wis-
senschaftlich begriindete Willensunfreiheit beniitzt, mit der es
ja wohl seine Richtigkeit hat; denn niemand kann zu seiner
Haut hinaus. Wir miissen mit dem rechnen, was wir als Anlage
und Erbgut in die Wiege mithekommen haben. Ein Dichter
wird geboren, nicht gebildet ; ein melancholisches Temperament
148t sich nicht willensmiBig in ein sanguinisches umwandeln.
Aber: geistige und moralische Anlagen kann man pflegen oder
sie vernachlissigen, unerwiinschte Neigungen bekidmpfen, mil-
dern oder ganz iiberwinden. Man kann das Wachstum des Guten
so fordern, daB das Unkraut darunter erstickt. In' diesem Sinne
wirkt zuniichst die Erziehung. Aber einmal hért diese auf, der
Mensch wird ,frei’, er muB sich selbst in die Hand nehmen. Und
,dazu ward ihm der Verstand’, daf3 er Freiheit nicht mit Unge-
bundenheit, Schrankenlosigkeit verwechselt, daf} er die Notwen-
digkeit der Einordnung seines von Natur aus egoistischen Ichs
in die Lebensgemeinschaften, denen er angehort, einsehe. Der
Mensch ist nicht nur Triebwesen, er ist auch mit Vernunft be-
gabt, kraft -der er Recht und Unrecht, Gut und Bése zu unter-
scheiden vermag. Und .darum ist es fauler Zauber, das unbe-
herrschte Spielenlassen seiner Triebhaftigkeit als notwendige
Folge der Willensunfreiheit darstellen und gutheillen zu wol-

len. Mit Freidenkertum hat das nichts zu tun. Freidenkertum
*

einem

verpflichtet.

Die freie Personlichkeit

«Grau, teurer Freund, ist alle Theorie und griin des Lebens
goldner Baumy, heiflt es in Goethes «Faust». Der Dichter sagt
das als Lebenskiinstler, als freier Mensch, dem alle Maglich-
keiten offen stehen, die Schénheiten und Freuden des Lebens
zu genieBen. Er bedarf dazu keiner strengen Glaubenssitze und
keiner absolut giiltigen Philosophie, denn ihm geniigt es schon,
natiirlich zu leben. Es ist aber dem Kulturmenschen nicht ohne

weiteres moglich, frei zu leben. Er darf nicht handeln und den-
ken wie er will, wie es seiner Veranlagung gemill wiire, wer-
den ihm doch von iiberall her Einschrinkungen auferlegt; von
Staat, Kirche und Gesellschaft. Unsere Kultur ist zu groBen
Teilen eine Liigenkultur. Kein Wunder, daB wahre Charakter-
groBe in ihr immer seltener vorkommt.

Schon den Kindern in der Schule wird das Joch des unselb-
stindigen Denkens aufgebiirdet; man zwingt sie, gewisse unsin-
nige Dinge zu glauben. Man will aus ihnen gute und gefiigige,
gehorsame und brave Staatsbiirger machen. Das ist gewi8 in
Ordnung, so lange ein Staat gute Ziele verfolgt. Aber wenn er
ins Schlechte umschligt, so wird die Macht der gehorsamen Biir-
ger furchtbar. Da wird fiir Ideale, die oft gar keine sind und nur
als solche hergelogen werden, gekimpft und gemordet. Die
Schule sollte den Menschen schon frith zum selbstindigen,
freien und ehrlichen Denken erziehen. Aber statt dessen pflanzt
sie nicht selten nationalen HaB in die Kinderseele und fordert
religiése Irrtiimer nebst strengen naturwissenschaftlichen Er-
kenntnissen. Das ist mit ein Grund, weshalb es in unserer Welt
so zwiespiltig und verworren aussieht.

Dann greift der Staat immer mehr in die Rechte des Einzel-
nen ein, der Biirokratismus wird immer grofer. Ueberall setzt
er seine Paragraphen hin, verlangt Papiere und Steuern. Er
gibt vor, den Biirger zu schiitzen. Aber bei genauem Hinsehen
wird dieser Schutz trotz vieler Vorteile fragwiirdig.

Im besonderen sei auch die politische und religiose Zugeho-
rigkeit erwihnt, die eine immer gréfBere Rolle spielt. Wenn je-
mand sich zu einer Richtung bekennt, so fallen diese und jene

'Méglichkeiten fiir ihn ohne weiteres dahin. Das erstreckt sich

schon auf das Handwerk, dann hauptsidchlich auf Aemter und
sogar auf kiinstlerische Berufe. Das Werk eines Schriftstellers
beispielsweise wird heute keineswegs zuletzt nach seiner poli-
tischen Nutzbarkeit beurteilt. Und wenn es nicht in den Rah-
men einer Partei pallt, so wird es von dieser gar nicht beachtet
oder dann aufs heftigste abgelehnt und bekdmpft. Diese Ent-
wicklung hat etwas sehr Unerfreuliches und Unehrliches an

sich.

Schriftenreihe «Glauben und Wissen»

Ernst Reinhardt Verlag A.-G., Basel.

No. 3: Friedrich Dessauer: Die Teleologie in der Natur.
72 Seiten, kart. Fr. 3.80.

Bernhard Bavink: Weltschopfung in Mythos
und Religion, Philosophie und Naturwissen-
schaft.

128 Seiten, kart. Fr. 4.80, Leinen Fr. 6.60.

No. 4:

Friedrich Dessauer: Die Teleologie in der Natur

Im sehr rithrigen Verlag von Ernst Reinhardt in Basel erscheint
eine Schriftenreihe «Glauben und Wissen», mit der sich auch wis-
senschaftlich Interessierte befassen sollten, die weltanschaulich in
einem andern Lager stehen, die aber fremde Anschauungen kennen
lernen und sich mit ihnen auseinanderzusetzen wiinschen. Wir wol-
len uns stets bewuBt bleiben, daB sich der Fortschritt nur da bildet,
wo nicht Harmonie besteht, vielmehr dort, wo die Gedanken und
Meinungen aufeinander stoBen und einander gegeniibergestellt wer-
den. Gerade jene Forscher, die sich von auflen her, von einem Jen-
seitsglauben her, unserer Diesseitsthese annahern, sind uns beson-

ders interessant und wertvoll; wir miissen ihnen von uns aus diese
Anniherung erleichtern. Auch wo wir gegen deren Schriften da und
dort Einwinde haben, dienen uns diese Einwinde und Schriften zur
Kldrung unserer eigenen Stellung. Darum ist Besprechung auf alle
Fille angezeigt.

Meines Wissens sind bis jetzt in dieser Sammlung 8 Biindchen er-
schienen, von denen das erste « Was ist eigentlich Philosophie» von
unserm Gesinnungsfreund Dr. H. im «Freidenker» Nr. 12/1949 be-
sprochen wurde. Wenn der Atheist und der an kein Dogma gebun-
dene Leser, der sich mit diesen Schriften beschiftigt, feststellt, dafl
er mit den von ihren Verfassern vertretenen weltanschaulichen The-
sen nicht iibereinstimmt, so bekommt er bei vorurteilsloser Lektiire
wohl doch den Eindruck, daB sich die verschiedenen an dieser Samm-
lung beteiligten Verfasser Miihe geben, die von der Wissenschaft ge-
stellten Probleme vorurteilslos zu behandeln. Vergessen diirfen wir
aber gerade beim Katholik Friedrich Dessauer nicht, daf} er iiber
die von der katholischen Kirche festgelegte philosophische und welt-
anschauliche Deutung alles Geschehens nicht hinausgehen darf,
wenn er nicht riskieren will, exkommuniziert und als Ketzer ver-
urteilt und ausgeschieden zu werden.

Wer ist iibrigens Friedrich Dessauer? Der heute 71jahrige, immer
noch vitale Forscher wurde in gegnerischen Kreisen bekannt durch
sein Buch «Mensch und Kosmos», namentlich aber durch das von
ihm und einigen Mitarbeitern herausgegebene Werk «Wissen und
Bekenntnis», in dem er Stellung nimmt zum Buch von Dr. Arnold
Heim «Weltbild eines Naturforschers». Tolerant zeigt sich Dessauer
darin, daB auch er von seinem Gegner glaubt, dieser wolle nur fiir
das Gute wirken. Aus eigenen Beobachtungen miissen wir immerhin
schlieBen, dal die Grenzen dieser Toleranz auch bei Dessauer etwas



Nr. 6

DER FREIDENKER 43

Wie steht es dabei mit dem freien Menschen? Er ist den staat-
lichen, politischen und religitsen Gemeinschaften nicht will-
kommen, er ist etwas Unbequemes und Unheimliches, pafit er
doch nirgendwo hinein. Seine Erkenntnisse und sein Suchen
nach Wahrhaftigkeit sind gefdhrlich. Im Mittelalter war dieses
Problem leicht gewesen: Wer nicht die Auffassung der gnidigen
Obrigkeit teilte, der wurde als Hexe oder Teufel lebendig ver-
brannt . .. Indes haben sich die Zeiten geiindert. Die Naturwis-
senschaft hat den Horizont des menschlichen Geistes geweitet.
Und so wird ‘auch der ‘freie Mensch immer mehr méglich und
hiufiger. DaBl vor ihm widersinnige Anschauungen und Dog-
men nicht bestehen kénnen, ist begreiflich. Er kdmpft fiir eine
natiirliche Weltordnung, wo es nicht mehr bloB auf erheuchelte
Weltanschauung, sondern auf Wahrhaftigkeit ankommt. Und
diese ist niemals zu erreichen durch Knechtschaft des Denkens
und Massenbenebelung, sondern durch Selbstverkommnung
und Hingabe an anderes Leben, an die Natur. Wir denken dabei
etwa an Albert Schweitzer, wenn er sagt: «Gut ist: das Leben
erhalten, fordern und auf seinen héchsten Wert bringen; bose
ist: Leben vernichten, schidigen und hemmen.»

An der Krise in unserer Welt ist nicht zuletzt der dogmatische
Starrsinn schuld, der Jahrhunderte hindurch den freien mensch-
lichen Geist in Fesseln hielt, der damit den Fortschritt gewalt-
sam hemmte, bis das Genie die Fesseln schlieBlich sprengte.
Das fiihrte dann zu der Entwicklung, wie wir sie heute haben.
Die Kriege, die Atombombe sind gewissermaf3en Ausdrucksmit-
tel einer jahrhundertelang gestauten Zerstérungswut, die sich
gegen Knechtschaft und Zwang auflehnt. Das will natiirlich
nicht heilen, daB sie gut seien; aber sie sind zwangsldufige Er-
gebnisse.

Wenn wir einen Ausblick in die Zukunft tun, so kénnen wir
ruhig sagen, dal diese nur besser sein wird, wenn immer mehr
Menschen frei und selbstandig denken. VermaBung ist gefihr-
lich. Es ist furchtbar, wenn dem Menschen das freie Denken ge-
raubt wird und ihm dafiir Ansichten einsuggeriert werden, die
es ermdglichen, ihn als Werkzeug beliebig zu verwenden —
zum Guten und zum Boésen. So kommen wir zu einer Herden-

moral, die dem Nazitum als Ziindstoff diente, und in welcher
der Mensch irgendwelchen niederen Zwecken geopfert wird,
ohne daf} er es weill, denn sein Denken ist ja ausgeschaltet.
Dem kann als fruchtbare Waffe nur die Bildung der freien Per-

sonlichkeit entgegengesetzt werden. —X—.

Uber den Nihilismus

(Fortsetzung und Schluf3.)

Wenn das Weltall eine zwecklose Abfolge von Ursache und
Wirkung darstellt und auch das Leben selbst keinen «hoheren
Sinn» hat, so mufl man sich fragen, wie es um das hochst ent-
wickelte Leben — das menschliche ndmlich — in bezug auf die
Sinnhaftigkeit steht. Jeder zum Bewultsein seiner selbst er-
wachte Mensch muB sich die Frage stellen, wozu er da ist und
was den Sinn seines Lebens ausmachen soll. Nun muf3 man hier
fast mit J. G. Fichte sagen: «Was fiir eine Philosophie man
wiihle, hingt davon ab, was man fiir ein Mensch ist». Sieht man
von dem Gedanken ab, daf} ein Gott jeden Einzelnen mit einer
bestimmten Aufgabe in die Welt sendet, oder, in Hegels phan-
tastischer Spekulation, dafl der Weltgeist zu seiner Bewul3t-
werdung Menschen und Vélker mit der «List der Idee» wie
Marionetten gebraucht, so scheint es vorerst, dal} es einen Sinn
fiir das menschliche Leben schlechthin nicht geben kann. Die’
erste Feststellung, die man zu treffen hat, ist die der Zufillig-
keit in der Existenz jedes Einzelnen. Warum bin ich gerade
in diesem Jahrhundert geboren? Warum gerade an diesem oder
jenem Ort? Warum in dieser oder jener Gesellschaftsklasse?
Auf alle diese Fragen kann es keine Antwort geben. Bevor wir
noch zu einer selbstverantwortlichen Lebensfithrung gelangen,
hat die Zufilligkeit unseres Daseins bereits iiber die Vorbedin-
gungen unseres Lebens entschieden. Das Hier und Jetzt unseres
Lebens entbehrt vorerst jeglichen Sinnes; es ist eine nackte
Tatsichlichkeit, ohne Sinn, Grund oder Zweck.

Aber gerade in der Zufilligkeit seiner geschichtlichen, sozia-
len und menschlichen Situation ist es dem Menschen moglich,

eng gesteckt sind. Sympathisch kann er uns dadurch erscheinen, dal
er sein Leben fast ausschlieflich in den Dienst der Naturwissen-
schaft gestellt und dabei als Rontgenstrahlen-Forscher seine Ge-
sundheit aufs Spiel gesetzt hat. ,

In der eingangs erwihnten Schrift behandelt Dessauer die heute
noch vielfach umstrittene Frage von der Teleologie in der Natur.
Wenn wir von Teleologie sprechen, so verstehen wir darunter die
Lehre vom Zwecke oder von der ZweckmiBigkeit. Wir fragen dabei
nicht nur nach dem Zweck menschlichen Handelns, sondern auch
darnach, ob auch das geschichtliche und das Naturgeschehen im
ganzen wie im einzelnen durch Zwecke bestimmt und geleitet wird.
Dazu duBert sich Dessauer, und zwar geht er von der Auffassung
aus, daB zwischen Naturwissenschaft und Religion keine uniiber-
briickbare Kluft bestehe und daf} alle Forschung im Grunde niher
zum sich offenbarenden Gott fiithre, wihrend es sich leicht nach-
weisen lieBe, daB bei andern Forschern das Gegenteil, also eher eine
Entfremdung vom Glauben an Gott eintrat. Die Auffassung von der
ZweckmiBigkeit in der Natur und im geschichtlichen Geschehen ist
bei einem Gottgliubigen eine vom Atheisten ganz verschiedene.
Versohnungsversuche zwischen Naturwissenschaft und Religion diirf-
ten hier ziemlich aussichtslos sein und bleiben.

Der Dessauerschen Schrift liegt ein vor drei Jahren in der Berner
philosophischen Gesellschaft gehaltener Vortrag zugrunde. Was bei
threr Lektiire angenehm beriihrt, das ist die groBle Bescheidenheit
und die Zuriickhaltung, mit denen er seiner Aufgabe als Forscher
gerecht zu werden sucht. In seinen Ausfiihrungen iiber die Pro-
blemstellung lesen wir u. a.: «Da uns die Geschichte des forscheri-
schen und philosophischen Bemiihens lehrt, daBl jeder Schritt in der
Losung gegebener Probleme zu neuer Problematik fiihrt, so ist es

gut, sich bewult zu werden, da} wir uns oft zeitlich begniigen miis-
sen, die Lage der Grundfragen zu kliren, da wir sie nicht beant-
worten konnen.»

In seinen weitern Ausfithrungen kommt Dessauer auf die frithern
Lésungsversuche des Problems zu sprechen. Er weist dabei hin auf
die Tatbestinde, auf das physikalische Weltbild von damals und
heute und auf das Zusammenspielen von Kausalitit und Finalitat.
(Finalitdit — die Zweckbestimmtheit; sie steht im Gegensatz zur
Kausalitdt). Der SchluB handelt vom Stand und von der Aussicht
weltanschaulicher Aspekte. Dessauer ist Optimist und er méchte
dem menschlichen Erkenntnisvermégen nicht allzuenge Grenzen
setzen. Dabei weill er aber sehr wohl, daB3 es ein exaktes Wissen
iiber viele Dinge nicht gibt. Aber er sagt nicht, wie einst Dubois-
Reymond «Niemals», sondern «Noch nicht». Dessauer fiihlt, daBl
der Forschungsweg des Menschen «zu den tiefen Griinden der Welt
noch in gewaltige Weite fiithrt, wo Grofleres auf uns harrt, als wir
je gesehen.»

Ob wir uns zu dieser oder jener Auffassung bekennen, an einen
Zweck in der gelebten Welt glauben oder nicht, jedenfalls wirken
jene Forschenden sympathischer, die sich damit bescheiden, das z. Z.
Erforschbare erforscht und als feststehende Tatsache hingestellt zu
haben, als die allzusehr zu bloBen Spekulationen hinneigenden Den-
ker und Forscher, die gerne bestimmte Meinungen als naturwissen-
schaftlich gesicherte Lehre autoritar verkiinden, bevor, wie sich
Dessauer ausdriickt, tragfihiges Tatsachenmaterial neue Hinweise
gibt.

Dessauers Schrift iiber die Teleologie in der Natur mufl aufmerk-
sam und kritisch gelesen werden. Die Lektiire erfordert einige An-
strengung. Ohne naturwissenschaftliche und philosophische Vor-



	Die freie Persönlichkeit

