
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 6

Artikel: Ein moralisches Kapitel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. Juni 1952 (^Erscheint regelmäBig am 1. jeden Monats^) 35. Jahrgang — Nr. 6

ORGAN DER F R E I G E I S T I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen

Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Ein moralisches Kapitel — Die freie Persönlichkeit —
Über den Nihilismus (Fortsetzung und Schluß) — Gespräche, mit
einem Freidenker (Fortsetzung 5. Gespräch) — Literatur — Aus
der Bewegung

Die Theologie nimmt in der Religion etwa denselben Platz
ein wie die Gifte unter den Nahrungsmitteln.

Napoleon I. iJ

u
o

Ein moralisches Kapitel

Herr Zweifel, der den Lesern des Freidenkers aus den
«Gesprächen» bekannt ist, hatte mit Bekannten einen weltanschaulichen

Disput, in dem man sich auch über das Freidenkertum
stritt, von dem einzig er nun ein wenig etwas wußte. Die andern
urteilten vom bloßen Hörensagen aus. Unsere Gespräche hatten
ihn aber doch noch nicht zu einem ganzen Ueberblick geführt.
Er fühlte sich noch unsicher und wünschte, daß man ihm
bestimmte Fragen vorlege, die er das nächstemal zu beantworten
versprach. Er schickte sie mir zu mit dem Ersuchen, ihm meinen
Standpunkt schriftlich darzulegen. Da die Antwort geeignet sein

mag, landläufige Fehlauffassungen über die freigeistige Ethik
richtigzustellen, übergebe ich sie hier, unabhängig von den
«Gesprächen», der Oeffentlichkeit.

7. Frage: Ist es nicht auch die Pflicht eines Freidenkers, so

zu handeln und zu leben, daß er selbst religiös denkenden
Menschen zum Vorbild werden kann?

Die Antwort könnte kurz und bündig lauten: selbstverständlich.

Doch ist es angesichts der Falschdeutungen, denen das

Freidenkertum ausgesetzt ist, nötig, noch einiges beizufügen. Ein
ethisch einwandfreies Verhalten des Freidenkers ist schon
deshalb eine unabweisbare Notwendigkeit, weil es das einzige
Beweismittel dafür ist, daß es des Glaubens an Gott und Jenseits
nicht bedarf, um ein rechtschaffener, vertrauenswürdiger und

gütiger Mensch zu sein. Aber nicht alle, die sich Freidenker
nennen, nehmen ihre Weltanschauung ernst genug ; es gibt unter
den Ungläubigen so viele moralische Variationen wie bei den

Gläubigen. Die Wissenschaft, auf der die freigeistige Welt- und
Lebensanschauung beruht, ist so wenig an sich eine sittliche
Kraft wie die Religion; beide sind nur theoretische Grundlagen,
Anleitungen, gewissermaßen Werkzeuge in der «geistigen Hand»
des Menschen, Werkzeuge zu dem Zwecke, sich innerlich,
charakterlich zu formen. Da der Freidenker den Sinn des Lebens im
Leben selber sucht, nicht in einem erträumten Jenseits, muß
ihm an dessen schöner, würdiger Ausgestaltung besonders viel
gelegen sein. Und weil er weiß, daß es dabei in erster Linie darauf

ankommt, wie sich die Menschen zueinander verhalten, ist
er seiner ethischen Verpflichtung den Mitmenschen gegenüber
bewußt und bestrebt sich, sie zu erfüllen. Wer das nicht tut, hat
nicht begriffen, was es bedeutet, Freidenker zu sein.

2. Frage: Ist es erlaubt, das «Freidenkertum» als Deckmantel
zu benützen, um hinter demselben alles, was rechtschaffene und
rechtdenkende Menschen verurteilen, hemmungslos auszuüben,
mit der Ausrede, daß man ja nach dem Tode durch keine höhere
Macht zur Rechenschaft gezogen werde?

Ich könnte antworten : Nein, es ist nicht erlaubt, das

Freidenkertum als Deckmantel für Schlechtigkeiten zu benützen.
Aber können wir es verhindern, daß es geschieht? Können die
Christen verhindern, daß Frömmigkeit geheuchelt wird, um
unter diesem Deckmantel alles andere zu tun, als was man unter
,christlich' sollte verstehen können? Sie sagen: Das ist eben kein
Christ, sonst würde er anders handeln. W ir sagen mit demselben
Recht: So einer ist kein Freidenker. — Und wir geben
ihm den Rat: Schaffe dir schleunigst einen Rosenkranz an,
nimm ihn morgens beim Aufstehen und abends beim Schlafengehen

zur Hand, bete ihn dreimal durch, indem du bei jedem
Kügelchen einhalbdutzendmal das Kinderschreckverschen
sprichst : ,Wo ich bin und was ich tu, sieht mir Gott, mein Vater,
zu.' So richtig nach Coué, bis du's wirklich wieder glaubst.
Denn wenn du mit Hilfe der himmlischen Polizei ein ordentlicher

Mensch bist, so ist das tausendmal besser, als ohne sie ein
schlechter. Und an die Adresse der Fragesteller geht die
Belehrung, daß ,nicht glauben' nicht gleichbedeutend ist mit ,frei
denken'. 1

3. Frage: Wäre es nicht anerkennenswert, trotz der Einstellung

zum Freidenkertum seiner Familie durch Ausgeglichenheit
und gutes Beispiel im Denken und Handeln eine sichere Stütze,
auf die man sich bedingungslos verlassen kann, zu sein?

Diese Frage deckt sich so ziemlich mit der ersten, bezieht sich
aber im besondern auf das Verhalten in der und zur Familie,
während die erste allgemeiner gehalten ist. Also auch hier:
selbstverständlich. Hingegen muß ich die Wendung ,trotz der

Einstellung zum Freidenkertum' entschieden ablehnen, weil es

so aussieht, als ob das Freidenkertum ein Hindernis für das

gute Verhalten zur Familie wäre. Im übrigen möchte ich darauf
hinweisen, daß der krasse Widerspruch, der oft zwischen der

angeblichen Welt- und Lebensanschauung gewisser Menschen
und ihrem moralischen Verhalten besteht, aus ihrer innern,
charakterlichen Haltlosigkeit zu erklären ist, wobei die Welt-
und Lebensanschauung die geringste Rolle spielt. Sie spüren
diesen innerlichen Mangel, wollen ihn aber nicht wahr haben
und suchen deshalb nach einer Rechtfertigung ihres Denkens
und Handelns vor sich selber und vor andern. Und wie die

sogenannten Christen ihr Allzumenschliches mit einem frommen



42 DER FREIDENKER Nr. 6

Gewand verhüllen, so umgeben solche Scheinfreidenker ihre
Unzulänglichkeit mit einem wissenschaftlich scheinenden
Dunst. Beispielsweise wird zu diesem Zwecke die wirklich
wissenschaftlich begründete Willensunfreiheit benützt, mit der es

ja wohl seine Richtigkeit hat; denn niemand kann zu seiner
Haut hinaus. Wir müssen mit dem rechnen, was wir als Anlage
und Erbgut in die Wiege mitbekommen haben. Ein Dichter
wird geboren, nicht gebildet; ein melancholisches Temperament
läßt sich nicht willensmäßig in ein sanguinisches umwandeln.
Aber: geistige und moralische Anlagen kann man pflegen oder
sie vernachlässigen, unerwünschte Neigungen bekämpfen,
mildern oder ganz überwinden. Man kann das Wachstum des Guten

so fördern, daß das Unkraut darunter erstickt. In diesem Sinne

wirkt zunächst die Erziehung. Aber einmal hört diese auf, der
Mensch wird ,frei', er muß sich selbst in die Hand nehmen. Und
,dazu ward ihm der Verstand', daß er Freiheit nicht mit Unge-
bundenheit, Schrankenlosigkeit verwechselt, daß er die Notwendigkeit

der Einordnung seines von Natur aus egoistischen Ichs
in die Lebensgemeinschaften, denen er angehört, einsehe. Der
Mensch ist niclit nur Triebwesen, er ist auch mit Vernunft
begabt, kraft der er Recht und Unrecht, Gut und Böse zu
unterscheiden vermag. Und darum ist es fauler Zauber, das

unbeherrschte Spielenlassen seiner Triebhaftigkeit als notwendige
Folge der Willensunfreiheit darstellen und gutheißen zu wollen.

Mit Freidenkertum hat das nichts zu tun. Freidenkertum
verpflichtet. *

Die freie Persönlichkeit
«Grau, teurer Freund, ist alle Theorie und grün des Lebens

goldner Baum», heißt es in Goethes «Faust». Der Dichter sagt
das als Lebenskünstler, als freier Mensch, dem alle Möglichkeiten

offen stehen, die Schönheiten und Freuden des Lebens

zu genießen. Er bedarf dazu keiner strengen Glaubenssätze und
keiner absolut gültigen Philosophie, denn ihm genügt es schon,
natürlich zu leben. Es ist aber dem Kulturmenschen nicht ohne

Schriftenreihe «Glanben und Wissen»

Ernst Reinhardt Verlag A.-G., Basel.

No. 3: Friedrich Dessauer: Die Teleologie in der Natur.

72 Seiten, kart. Fr. 3.80.

No. 4: Bernhard Bavink: Weltschöpfung in Mythos
und Religion, Philosophie und Naturwissenschaft.

128 Seiten, kart. Fr. 4.80, Leinen Fr. 6.60.

Friedrich Dessauer: Die Teleologie in der Natur

Im sehr rührigen Verlag von Ernst Reinhardt in Basel erscheint
eine Schriftenreihe «.Glauben und Wissen», mit der sich auch
wissenschaftlich Interessierte befassen sollten, die weltanschaulich in
einem andern Lager stehen, die aber fremde Anschauungen kennen
lernen und sich mit ihnen auseinanderzusetzen wünschen. Wir wollen

uns stets bewußt bleiben, daß sich der Fortschritt nur da bildet,
wo nicht Harmonie besteht, vielmehr dort, wo die Gedanken und
Meinungen aufeinander stoßen und einander gegenübergestellt werden.

Gerade jene Forscher, die sich von außen her, von einem
Jenseitsglauben her, unserer Diesseitsthese annähern, sind uns beson-

weiteres möglich, frei zu leben. Er darf niclit handeln und denken

wie er will, wie es seiner Veranlagung gemäß wäre, werden

ihm doch von überall her Einschränkungen auferlegt; von
Staat, Kirche und Gesellschaft. Unsere Kultur ist zu großen
Teilen eine Lügenkultur. Kein Wimder, daß wahre Charaktergröße

in ihr immer seltener vorkommt.
Schon den Kindern in der Schule wird das Joch des

unselbständigen Denkens aufgebürdet; man zwingt sie, gewisse unsinnige

Dinge zu glauben. Man will aus ihnen gute und gefügige,
gehorsame und brave Staatsbürger machen. Das ist gewiß in
Ordnimg, so lange ein Staat gute Ziele verfolgt. Aber wenn er
ins Schlechte umschlägt, so wird die Macht der gehorsamen Bürger

furchtbar. Da wird für Ideale, die oft gar keine sind und nur
als solche hergelogen werden, gekämpft und gemordet. Die
Schule sollte den Menschen schon früh zum selbständigen,
freien und ehrlichen Denken erziehen. Aber statt dessen pflanzt
sie nicht selten nationalen Haß in die Kinderseele und fördert
religiöse Irrtümer nebst strengen naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen. Das ist mit ein Grund, weshalb es in unserer Welt
so zwiespältig und verworren aussieht.

Dann greift der Staat immer mehr in die Rechte des Einzelnen

ein, der Bürokratismus wird immer größer. Ueberall setzt
er seine Paragraphen hin, verlangt Papiere und Steuern. Er
gibt vor, den Bürger zu schützen. Aber bei genauem Hinsehen
wird dieser Schutz trotz vieler Vorteile fragwürdig.

Im besonderen sei auch die politische und religiöse Zugehörigkeit

erwähnt, die eine immer größere Rolle spielt. Wenn
jemand sich zu einer Richtung bekennt, so fallen diese und jene
Möglichkeiten für ihn ohne weiteres dahin. Das erstreckt sich
schon auf das Handwerk, dann hauptsächlich auf Aemter und

sogar auf künstlerische Berufe. Das Werk eines Schriftstellers
beispielsweise wird heute keineswegs zuletzt nach seiner
politischen Nutzbarkeit beurteilt. Und wenn es niclit in den Rahmen

einer Partei paßt, so wird es von dieser gar nicht beachtet
oder dann aufs heftigste abgelehnt und bekämpft. Diese

Entwicklung hat etwas sehr Unerfreuliches und Unehrliches an
sich.

ders interessant und wertvoll; wir müssen ihnen von uns aus diese

Annäherung erleichtern. Auch wo wir gegen deren Schriften da und
dort Einwände haben, dienen uns diese Einwände und Schriften zur
Klärung unserer eigenen Stellung. Darum ist Besprechung auf alle
Fälle angezeigt.

Meines Wissens sind bis jetzt in dieser Sammlung 8 Bändchen
erschienen, von denen das erste «Was ist eigentlich Philosophie» von
unserm Gesinnungsfreund Dr. H. im «Freidenker» Nr. 12/1949
besprochen wurde. Wenn der Atheist und der an kein Dogma gebundene

Leser, der sich mit diesen Schriften beschäftigt, feststellt, daß

er mit den von ihren Verfassern vertretenen weltanschaulichen Thesen

nicht übereinstimmt, so bekommt er bei vorurteilsloser Lektüre
wohl doch den Eindruck, daß sich die verschiedenen an dieser Sammlung

beteiligten Verfasser Mühe geben, die von der Wissenschaft
gestellten Probleme vorurteilslos zu behandeln. Vergessen dürfen wir
aber gerade beim Katholik Friedrich Dessauer nicht, daß er über
die von der katholischen Kirche festgelegte philosophische und
weltanschauliche Deutung alles Geschehens nicht hinausgehen darf,
wenn er nicht riskieren will, exkommuniziert und als Ketzer
verurteilt und ausgeschieden zu werden.

Wer ist übrigens Friedrich Dessauer? Der heute 71jährige, immer
noch vitale Forscher wurde in gegnerischen Kreisen bekannt durch
sein Buch «Mensch und Kosmos», namentlich aber durch das von
ihm und einigen Mitarbeitern herausgegebene Werk «Wissen und
Bekenntnis», in dem er Stellung nimmt zum Buch von Dr. Arnold
Heim «Weltbild eines Naturforschers». Tolerant zeigt sich Dessauer

darin, daß auch er von seinem Gegner glaubt, dieser wolle nur für
das Gute wirken. Aus eigenen Beobachtungen müssen wir immerhin
schließen, daß die Grenzen dieser Toleranz auch bei Dessauer etwas


	Ein moralisches Kapitel

