Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 5

Artikel: Gesprache mit einem Freidenker : (Fortsetzung des fliinften Gesprachs)
Autor: J.Wr.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 DER FREIDENKER Nr. 5

liegt, diese vollkommenen Einrichtungen auf einen gottlichen
Urheber zuriickzufiihren, der die sinn- und zweckhaften Zu-
sammenhinge im Organischen bewirkt habe. Auch hier aber
wird der Fehler gemacht, den momentanen Zustand der An-
gepafltheit und Harmonie als dauernden Zustand aufzufassen.
Die Anpassung des Organischen an seine Umwelt ist ein Pro-
zeB, der Jahrmillionen gedauert hat, und sich immer wieder als
fragwiirdig erweist. Eine genauere Betrachtung zeigt, daf} der
groBite Teil der lebendigen Substanz durch mangelhafte Anpas-
sungsversuche zerstort wird. Leben, eine uns heute noch uner-
klidrliche Funktion der Materie, heillt Anpassung. Diese An-
passung wird in einer unendlichen Zahl von Versuchen erstrebt,
gelingt aber stets nur in wenigen Fillen. Die Zahl der ausge-
storbenen Tierarten ist ein Vielfaches der Arten, die wir heute
in einer relativen Einordnung in die Umwelt vor uns sehen.
Betrachtet man den inneren Aufbau der Organismen, so findet
man zahllose UnzweckmifBigkeiten, die sich nur als falsche,
aber doch noch lebenstaugliche Konstruktionen im Dienste der
Selbsterhaltung begreifen lassen. «Versuch und Irrtum» ist das
Prinzip, mittels dessen das Lebendige sich in seine Umwelt ein-
fiigt. Die gegenwirtige Angepafitheit mag erklirt werden durch
Training lebensnotwendiger Organe (Lamarck), Kampf ums
Dasein und geschlechtliche Zuchtwahl, mit der Konsequenz des
Ueberlebens des Tiichtigsten (Darwin) oder Mutationen (de
Vries) — auf jeden Fall aber ist die ZweckmiBigkeit im Be-
reich des Organischen nicht die Folge einer einmaligen «Kon-
struktiony durch iiberweltliche Michte; die sinnvolle Geordnet-
heit des Lebendigen ist das Ergebnis eines Strebens, das mit
der Eigenschaft «lebendig» identisch ist, und somit gehort der
«Sinny» in das Lebendige selbst hinein, und wird ihm nicht «von
aullen her» auferlegt. Auch hier handelt es sich nicht um «Nihi-
lismusy, wenn diese Tatsache zur Kenntnis genommen wird;
das Weltall wird deswegen nicht «sinnentleert> — der «Sinn»
und die Ordnung, die frithere Epochen von auflen her dem Le-
bendigen aufoktroyiert sahen, mufl in das Lebendige selber
zuriickgenommen werden.

Dasselbe gilt auch fiir den Menschen, der selber nur ein Glied
in der Entwicklung des Lebens auf der Erde ist. Wenn es einen
Sinn des menschlichen Lebens gibt, so darf dieser nicht auf3er-
halb des Lebens gesucht werden, sondern muf} sich aus den Be-
dingungen und Voraussetzungen des Menschseins ergeben.

(Fortsetzung folgt.)

Gesprc'iche mit einem Freidenker

(Fortsetzung des fiinften Gesprichs)

Darauf entgegnete ich: «Das beinahe zwei Jahrzehnte lang ge-
pflegte religiose Treibbeet war dem ungepflegten Naturboden
gegeniiber eine Zeitlang wirklich im Vorteil. Den Ausdruck
,Anlage zur Nichtreligiositit’ kann ich nicht gelten lassen. Das
Nichtvorhandensein einer Anlage ist nicht selber eine Anlage,
denn jede Anlage ist ein positiver Wert (nicht im moralischen
Sinne gemeint!). Das Fehlen einer Anlage als negative Anlage
zu bezeichnen wire ungefihr so klug, wie wenn man von einer
roten Rose behaupten wollte, sie habe die Anlage zum Nicht-
gelbsein. Es gibt aber Menschen mit der Anlage zu mysti-
schem Denken und Fiihlen und solche mit der Anlage zur rea-
len, verstandesmiBigen Erfassung der Dinge. Nun aber zur
Schrift von Professor Dodel zuriick. Ich habe diese nur er-
wihnt, weil sie in meinem geistigen Werdegang eine gewisse
Rolle gespielt hat. Weil Sie sie aber, wie es scheint, als véllig
unzeitgemifl geworden einschitzen, mdchte ich doch darauf
hinweisen, dal ihr Hauptgewicht in ihren erzieherischen
und schulpolitischen Forderungen liegt. Dodel verlangte, daf3
aller Unterricht in der staatlichen Volksschule im Einklang
stehe mit den tatsichlich erforschten Gesetzen der Natur; im
besondern soll die mosaische Schépfungsgeschichte als hand-
greiflicher Irrtum nicht mehr gelehrt werden diirfen. Ebenso
mochte er um des religiosen Friedens willen jeden konfessionel-
len Unterricht ausgeschieden wissen. Er verlangt Unterweisung
der Jugend in der Wahrheit, soweit sie erkannt ist, denn sie
wirkt menschenverbindend, im Gegensatz zu dem trennenden

Schule und Konfession

Wiirdigung des im Verlag Paul Haupt, Bern, 1948 erschienenen
Buches gleichen Namens von Dr. Josef Marschall, 276 Seiten, kart.
Fr. 14.50.

Das Problem «Schule und Erziehung» wird fiir Lehrer, Eltern und
Schulpolitiker immer eine der heikelsten Fragen sein und bleiben.
Fiir den Lehrer deshalb, weil ihm oft, namentlich wenn es sich um
einen freiheitlich gesinnten, unabhingig und dogmenfrei denken-
den Erzieher handelt, der sich seiner Aufgabe und Verpflichtung
als Menschenbildner vollauf bewuBt ist, Schwierigkeiten bereitet
werden oder MiBtrauen entgegengebracht wird. Bei Eltern aber ent-
stehen deshalb Konflikte mannigfaltiger Art, weil sie sich in konfes-
sionellen Angelegenheiten zu stark an die Tradition gebunden fiih-
len, oder weil sie in weltanschaulichen Dingen vielfach zu unwis-
send, unschliissig und ingstlich oder, besonders in katholischen Ge-
genden, zu sehr in ein konfessionelles Dogma eingeengt sind. Sie
tun dann in erster Linie das, was der katholische Lehrer oder geist-
liche Herr wiinscht oder befiehlt und zur Richtschnur der Erzie-
hung genommen wissen will. Ob alle die Miénner und Frauen, die in
der Schulpolitik (in Aufsichtsbehorden, Schulpflegen usw.) mit-
reden oder mitberaten, auch wirklich berufen und fahig sind, hier
mitzuwirken, kann in Frage gestellt werden; denn die Auswahl die-
ser Leute erfolgt oft zu sehr von nur parteipolitischen Gesichtspunk-
ten aus.

Das Buch «Schule und Konfession», das eine Abhandlung iiber das
Prinzip der Konfessionslosigkeit der 6ffentlichen Schulen in der
Bundesverfassung darstellt und in keiner Weise zeitbedingt ist, kann
jedem ein wertvoller Berater und Wegweiser sein, der sich ernsthaft

mit Schul- und Erziehungsfragen befaf3t, besonders wenn er von
einer bestimmten Weltanschauung her an die Probleme herantritt.

Wenn wir die letztes Jahr in den Parlamenten von Ziirich und
Bern gefiihrten Schuldebatten verfolgten, so konnten wir feststel-
len, daf} immer wieder Anstrengungen gemacht werden, die Schule
unter den Einflu} der religiosen und konfessionellen Gemeinschaf-
ten zu stellen. In Ziirich z. B. waren es vor allem die «Evangeliker»,
die Kirchensynode und der Direktor des Evangelischen Seminars
(Zeller), die auf die christliche Fassung des Zweckparagraphen
driickten. Auch die Parlamentarier katholischer Herkunft taten sich
nicht weniger hervor in der Behauptung, daBl eine Erziehung nur
auf christlicher und zwar auf romisch-katholischer Grundlage mog-
lich sei. Im Hinblick auf die in diesen Kreisen auf allen Gebieten
des Lebens immer deutlicher hervortretenden Anstrengungen und
deren Angriffe auf die freiheitlichen Errungenschaften kann es dem
fortschrittlich eingestellten Biirger nicht gleichgiiltig sein, in wel-
chem Geist unsere Jugend in den 6ffentlichen Schulen erzogen und
zu welchen Idealen sie in unsern Erziehungsanstalten gefiihrt werde,
ob zur Toleranz oder ob zur Unduldsamkeit und zu einer die wech-
selseitige Gehissigkeit fordernden Denk- und Verhaltensweise.

In der hier besprochenen und gewiirdigten Schrift verlegt sich
der Verfasser weniger darauf, seinen personlichen Standpunkt zu
begriinden und hervorzukehren, als auf die Aufgabe, moglichst sach-
lich und vorwiegend referierend iiber das zu schreiben, was in den
Ideenkreis «Schule und Konfession» hineingehort. Die Arbeit Mar-
schalls ist ganz besonders deshalb zu begriilen, weil sie auf eine
reichhaltige Literatur hinweist und sowohl in- als ausldndische Pi-
dagogen aller weltanschaulichen Richtungen anfiihrt und reichlich
mitsprechen laft.

Im ersten Teil werden wir eingefiihrt in die Struktur der Kon-



Nr. 5

und verfeindenden Konfessionalismus. Von der Erfiillung
dieser Forderungen sind wir heute noch so weit entfernt wie je.
in die
neuen Schulgesetze der Kantone Bern, Luzern und Ziirich,
durch welchen die Erziehung der Jugend auf christlicher
Grundlage festgelegt wird, dringt die Dodelschen Forderungen
vorldufig ins Gebiet der Utopien. Ob man dies begriifle oder
bedaure, hiingt vom weltanschaulichen Standpunkt des Ein-
zelnen ab.»

Die Aufnahme des sogenannten Zweckparagraphen

«Ja, soll denn die Erziehung unschristlich sein?» wandte Herr
Zweifel ein. «Was lehrt denn das Christentum Schlimmes oder
Gefihrliches?» :

Ich: «Weder Diebstahl noch Mord oder sonst etwas Uebles!
Es steht auf dem Boden des mosaischen Gesetzes, dessen mensch-
liche Bestimmungen — die auf Gott beziiglichen gehen uns hier
nichts an — lauten: du sollst nicht toten, nicht stehlen, nicht ehe-
brechen, nicht verleumden, deiner Begehrlichkeit nach frem-
dem Gut nicht folgen.»

Herr Zweifel: «Also, sehen Sie!s .

Ich: «Ja, ich sehe. Sie aber scheinen zu iibersehen, daf3 alle
diese Gesetzespunkte allgemein menschliche moralische Gebote
sind, ohne die eine Gemeinschaft, ob groB3 oder klein, iiberhaupt
nicht bestehen kénnte. Sie muBten auch in den jiidischen und
christlichen Sittenkodex aufgenommen werden. Sie als ur-
spriinglich christlich auszugeben, geht deshalb nicht an.»

Herr Zweifel: «Aber horen Sie: wenn doch, nach Thren eige-
nen Worten, diese Gebote ebenso christlich wie allgemein sind,
so verstehe ich erst recht nicht, weshalb wir, die wir doch in
einem christlichen Lande leben, sie nicht einfach als christlich
bezeichnen und im Zweckparagraphen eine Erziehung auf
christlicher Grundlage fordern sollen.»

Ich erwiderte: «Sie sind Kaufmann, Herr Zweifel. Sagen Sie
mir, ob Sie einen allgemein verbreiteten, seit alters her bekann-
ten Gebrauchsartikel, den auch Sie in Ihrem Laden fiihren, mit
der Etikette ,Patent Zweifel’ versehen diirften?>»

Herr Zweifel lichelte etwas verlegen.

DER FREIDENKER 35

Und ich fuhr fort: «Dann ist daran zu denken, daB eine Re-
ligionslehre auBler dem Sittengebot immer auch eine W elterkli-
rung und eine Sinndeutung fiirr das menschliche Dasein enthiilt.
Als Welterklidrung dient den christlichen Kirchen die biblische
Schopfungsgeschichte, mitgerechnet die Erschaffung der ersten
Menschen und die paradiesische Tragikomddie.»

«Nein, nein!s fuhr mir mein Gegeniiber ins Wort, «ich habe
schon selber protestantische und sogar katholische Geistliche ge-
hort, die durchaus den wissenschaftlichen Standpunkt einnah-
men und erklirten, die Entwicklung des Menschen aus der Ur-
zelle sei nicht nur kein Einwand gegen die schopferische Titig-
keit Gottes, sondern stelle vielmehr ein gréeres Wunder dar als
die Erschaffung in einem Akt.»

Ich: «Ich habe keinen Grund, an der Wahrheit Threr Aussage
zu zweifeln. Zu solchen Konzessionen an die wissenschaftlich
erhirteten Wahrheiten ist die christliche Kirche von Zeit zu
Zeit gezwungen, wenn sie sich ihren Mitgliederbestand erhalten
will. Denn trotz. allem Hang zum Mystizismus haben die heu-
tigen Menschen doch ein gewisses Bediirfnis nach realer Welt-
betrachtung, und die Kirche ist klug genug, ihren Gliaubigen
und Halbglidubigen das Nétigste von den wissenschaftlichen Er-
kenntnissen weise dosiert von sich aus zu bieten. Sie wartet
allerdings manchmal etwas lange damit. So sind die Schriften
des Kopernikus, der um die Wende des fiinfzehnten und sech-
zehnten Jahrhunderts lebte und entgegen der bisherigen An-
nahme, das Universum drehe sich um die Erde, die Bewegung
der Erde um die Sonne erkannte, erst im Jahre 1835 vom In-
dex, dem Verzeichnis der katholischerseits verbotenen Biicher,
abgesetzt worden. Um die Verfolgung der kopernikanischen
Lehre durch die katholische Kirche in einem etwas milderen
Lichte erscheinen zu lassen, wird sogar der sonst aufs grimmig-
ste gehaf3te Luther zitiert, der von Kopernikus gesagt hat: ,Der
Narr will die ganze Kunst Astronomia umkehren; aber die HI.
Schrift sagt uns, daf3 Josua die Sonne still stehen hie3 und nicht
die Erde’. Immer weniger méchte die Kirche als zuriickgeblie-
ben erscheinen; sie versteht die Zeichen der Zeit. Besonders

fessionslosigkeit im allgemeinen. Besonders lehrreich wirken Aus-
fiihrungen iiber den vieldeutigen und verschiedenartig ausgelegten
Konfessionsbegriff, worunter im weitesten Sinne auch die Weltan-
schauungen des Freisinns, Marxismus und des Faschismus fallen.
Wir lernen hier die Auslegungen der Religions- und Konfessionshe-
griffe des Katholizismus und der Reformierten kennen. Wihrend die
romisch-katholische Konfession die Glaubens- und Gewissensfrei-
heit eindeutig ablehnt und als die allein seligmachende Kirche sich
anmaBt, die wahre katholische Kirche zu bilden, betonen die alt-
katholische und die evangelische Kirche an Stelle der konfessio-
nellen AusschlieB8lichkeit die Freiheit des Geistes sowie der Tole-
ranz, wobei die Christkatholiken gegeniiber der Tradition weitge-
hend Riicksichten tragen.

Ebenso interessant wie diese Kapitel sind die Darlegungen iiber
die Auffassungen der katholischen und evangelischen Lehre hin-
sichtlich des Lehr- und Erziehungsberufes der Kirche. Die rémisch-
katholische Kirche erhebt Anspruch auf ein Recht iibernatiirlicher
Ordnung. Sie beruft sich auf eine von Gott verliehene, von jeder
irdischen Macht unabhiingigen Gewalt und auf ihre gottliche Mission
als Lehrerin der Volker. Fiir sie ist die Schule eine Erziehungsanstalt
und die Erziehung ohne Religion unméglich, weil die Religion ihrem
Wesen nach konfessionell ist; deshalb fordert sie die konfessionelle
Schule. Nicht viel toleranter zeigt sich hierin die evangelische
Kirche, strebt doch auch sie die Restauration der christlichen Staats-
schule an. Es wiirde zu weit fiihren, vom rein konfessionellen Ge-
sichtspunkte aus niher auf die staatlichen Schultypen sowie auf die
Doktrinen der verschiedenen Konfessionen einzutreten, obwohl ge-
rade dieses Kapitel sehr aufschluBreich ist. Welche zentrale Bedeu-
tung z. B. die romisch-katholische und die protestantische Bekennt-
nisschule dem Religionsunterricht beimessen, geht daraus hervor,

daB sie diesen in den Mittelpunkt des Schulorganismus stellen, um
dadurch die ganze Haltung der Schule bestimmen zu kénnen.

" Was iiber die religionslose Schule sowie die nicht selten als reli-
gionslos bezeichnete konfessionslose Schule mit Religionsunterricht
gesagt und geschrieben wird, hilt einer objektiven Kritik in den
wenigsten Fillen stand. Wenn etwa behauptet wird, die religions-
oder konfessionslose, also die weltliche Schule sei eine Vorstufe zur
Religionslosigkeit, in der die Kinder vorziiglich zur Glaubenslosig-
keit bzw. mittelbar zur Sittenlosigkeit gefiithrt werden, so liee sich an
Hand von Moral- und Kriminalstatistiken europaischer Lander nach-
weisen, daB die Kriminalitidt, die Ehescheidungen oder die. Folgen
des Alkoholismus, die auf das Sittenleben der Menschen einwirken,
nicht dort am geringsten sind, wo der christliche Religionsunterricht
oder die sogenannte strenge Erziehung zu Hause zur Grundlage aller
Erziehung gemacht werden. Auch wenn wir einen Blick werfen auf
die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Zustinde und Lebensfor-
men europiischer und auflereuropiischer Lander, so haben wir nicht
die geringste Ursache, erbaut oder stolz zu sein auf das, was wir
Abendlinder mit der sogenannten christlichen Erziehung erreicht
haben. Es scheint auch, daB die Zeiten voriiber sind, da wir in der
nicht-christlichen Welt mit christlichem Gedankengut Proselyten
machen konnten.

Unser Vertrauen zu einer unabhiingigen Moral, zur Vernunft und
zu einer auf das Wohl und die Wiirde des Menschen gerichteten Hu-
manitit ist daher stirker als zur Ethik der Theologie oder zur christ-
lichen Caritas. Viele groBe Denker und nichtchristliche Pdadagogen
zeugen dafiir, daB auf den Grundsitzen einer religionslosen Moral
eine von echter Menschlichkeit und wahrer Bruderliebe getragene
Weltanschauung méglich ist. Marschall zitiert unter den Befiirwor-
tern einer modernen Sozialpidagogik u. a. Seidel, Natorp, Kerschen-



36 DER FREIDENKER Nr. 5

die Jugend sucht sie mit durchaus weltlichen Mitteln an sich
zu binden: Sport, Ferienbetrieb, weltliche Unterhaltung. Aber
es ist, wenigstens bei der katholischen Kirche, tatsichlich nur
Schein; in Wirklichkeit geht sie um keine Haareshreite von
ihren dogmatisch festgelegten Behauptungen ab.»

Herr Zweifel: «Ich glaube doch, daf} Sie damit, auch wenn
es nur die katholische Kirche angeht, die Grenze des Tatsiich-
lichen iiberschreiten.» .

Ich: «Ich begreife Thre Entgegnung. Die Kirche versteht zu
verbliiffen, ich habe es selber erfahren: vor Jahrem nahm
ich an einer Versammlung teil, an der iiber weltanschauliche
Fragen gesprochen wurde. Auch katholische Geistliche waren
anwesend. Ein Diskussionsredner warf der katholischen Kirche
vor, sie speise die Gldubigen trotz allen wissenschaftlichen Er-
kenntnissen mit Kindermirchen ab, und er nannte dabei eben
die Schépfungs-, die Paradiesgeschichte und anderes mehr.
Lachend entgegnete ihm ein Geistlicher, er renne offene Tiiren
ein: die Kirche stemme sich der Wissenschaft nicht entgegen,
sie habe keinen Grund dazu, im Gegenteil, je tiefer die Wissen-
schaft in die Geheimnisse der Natur eindringe, um so gréBer
werde das Staunen vor der gottlichen Schopfung. Uebrigens
konnte er Dutzende von Namen weltbekannter katholischer Ge-
‘lehrter und Forscher aufzihlen, was allein schon die Meinung,
die katholische Kirche sei wissenschaftsfeindlich, widerlege.
Ebenso unwissend zeige sich der Diskussionsredner mit seinem
andern Vorwurf, denn es falle doch keinem ernsthaften Katho-
liken mehr ein, jene altjiidischen phantasievollen Geschichten
wortlich zu nehmen. Das alles klang verbliiffend aufklérerisch
und freimiitig; der Diskussionsredner war geschlagen, und kei-
ner von den anwesenden Freidenkern verfiigte iiber das Riist-
zeug, das geistliche Doppelspiel zu entlarven. Auch ich war da-
mals noch nicht so weit; ich hatte mich vornehmlich mit Natur-
wissenschaft und Kulturgeschichte befaf3t, aber nicht mit Ein-
zelheiten der katholischen Glaubenslehre. Ich vernahm bei
jener Gelegenheit zum erstenmal, daf3 die katholische Kirche
die Entwicklungstheorie auch fiir den Menschen nicht ablehne

und bloB die Einblasung des géttlichen Odems einschiebe, durch
welche das Tier ,Mensch’ zum verniinftigen Kind Gottes werde.»

Herr Zweifel: «Sie haben von einem Doppelspiel gesprochen.
Wieso?»

Ich: «Weil dieselbe Kirche, die hier so spricht, bei anderer
Gelegenheit ganz anders spricht.»

Ich begab mich wieder zum Biicherschrank und entnahm
ihm ein Buch. -

«Ich habe hier», sagte ich, «ein im Jahre 1923 vom Bischof
von Basel mit der Druckerlaubnis versehenes Lehrbuch, nim-
lich das ,Lehrbuch der katholischen Religion fiir Gymnasien
und Realschulen, Lehrer- und Lehrerinnenseminarien’ von Lo-
renz Rogger, damals Direktor des luzernischen Lehrerseminars
zu Hitzkirch. Darin heif3t es — Sie kénnen sich hier davon iiber-
zeugen — vom Siindenfall im Paradies: ,Die biblische Erzih-
lung selber darf nicht etwa bloB} symbolisch gedeutet werden;
sie gehort zu jenen Stellen der HI. Schrift, die streng geschicht-
lich aufzufassen sind’. Auch der Bericht iiber die Erschaffung
der Eva aus einer Rippe Adams ist nach einer Entscheidung der
Bibelkommission im Jahre 1909 — zwanzigstes Jahrhundert!!
— als geschichtliche Tatsache aufzufassen. Dem Schreiber des
Lehrbuches scheint es immerhin dabei nicht ganz wohl gewesen
zu sein. Er versteckt sich hinter den Kirchenvater Augustinus,
der zu dieser heiklen Angelegenheit mit jesuitischer Geschmei-
digkeit sagte: ,Achte mehr auf das, was er gemacht hat, und
nicht auf das, wie er es gemacht hat’. Geschmeidigkeit nenne ich
es auch, wenn die katholische Kirche die Menschen zwar ver-
pflichtet, daran zu glauben, daB3 Gott die Welt und alles, was
darin ist, aus dem Nichts ins Dasein gerufen habe, diesen Glau-
ben aber nicht an das biblische Wort kettet, sondern eine we-
nigstens scheinbare Anlehnung an die wissenschaftliche Auf-
fassung zuldB3t. Horen Sie, was Herr Rogger dariiber schreibt:
,Auch wenn die Erde urspriinglich ein Gasball war, dann hat
eben Gott diesen Gasball ins Dasein gerufen. Und wenn die Him-
m(a]skﬁrp'er sich aus dem Gasball entwickelt haben, dann hat
eben Gott die Naturgesetze geschaffen, unter deren Wirken

steiner, Freud und Bleuler; an diese Namen kniipft er folgenden
Satz: «Die fiihrende Grundidee aller neuzeitlichen pidagogischen
Stromungen, die ihrem geistigen Ursprung nach AusfluBl des Libera-
lismus als Weltanschauung sind, ist offenbar das autonome, selbst-
bestimmungsfihige, von dulerlich zwanghaften Bindungen befreite,
d. h. auf seine Eigenverantwortung gestellte Individuum, was ein-
fach der Sinn der neuzeitlichen Humanititsidee ist.»

Die im weitern von Marschall angestellten Untersuchungen betref-
fen die staatliche Schule als Trigerin einer Konfession. Er kommt
hier auf das Wesen der Konfessions- und der Simultanschule als
der gemeinschaftlichen Schule fiir verschiedene religiose Bekennt-
nisse zu sprechen und erlidutert die verschiedenen dariiber bestehen-
den Begriffe. Daraus ist zu entnehmen, daB der romisch-katholi-
schen Kirche eine religionslose Ethik und eine auf christlicher, aber
nicht rémisch-katholischer Grundlage erteilte Sittenlehre wider-
strebt. Vom Freisinn wird erwidhnt, daB er in kulturpolitischen An-
gelegenheiten ziemlich flau geworden sei. Einig iiber das Postulat
der vollig weltlichen Schule sind sich die Sozialisten aller Schattie-
rungen. Die Forderung nach der Trennung von Kirche und Staat
und dem Ausschlu} des religiosen Unterrichts aus der Schule haben
sie immer aufrecht erhalten. Aufwendungen aus 6ffentlichen Mitteln
fir kirchliche und religiose Zwecke haben zu unterbleiben; die Ein-
fluBnahme von Kirchen- und Religions-, wie auch andern Welt-
anschauungsgemeinschaften sind auszuschlieBen. Die Kinder diirfen
nur noch iiber die Religionen und ihre Geschichte im Zusammen-
hang mit der iibrigen kulturellen Entwicklung Pflichtunterricht er-
halten. Verfolgen wir die in den lezten Jahren hin und wieder ein-
geschlagene Taktik der sozialistischen Parteien, so kénnen wir den
Eindruck nicht los werden, daf sie in wichtigen Fragen oft zu oppor-
tunistisch geworden sind.

Der zweite Teil des Buches «Schule und Konfession» handelt in
der Hauptsache von der Konfessionslosigkeit im Sinne der schweiz.
Bundesverfassung. Den SchluBifolgerungen und den Gedankengin-
gen der strenggldubigen Kirchenménner wird man kaum beipflichten
wollen, zumal die christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaften
zu einer Bildung oder Erziehung des Menschengeschlechtes im Sinne
einer wahren Humanitit und edlen Toleranz, wie z. B. Pestalozzi
aus seiner echt christlichen Gesinnung heraus verstanden und in die
Tat umgesetzt hat, schwerlich mehr viel Bedeutsames beisteuern
werden.

Nach Art. 27, Abs. 3, der Bundesverfassung besitzen wir wohl
einen Rechtsanspruch auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Wer
aber einer weltanschaulichen Minderheit angehort, muf} oft erfah-
ren, daBB die Ueberzeugung Andersgldubiger nicht respektiert wird.
Selbst die materiellen Existenzbedingungen einer solchen Minder-
heit konnen dadurch mehr oder weniger erheblich gefihrdet oder
doch geschiddigt werden. Nur wenn wir eine Staatsschule fordern im
Sinne einer nationalen Schule auf nicht-konfessioneller Grundlage
und aus dem ‘Wesen unseres demokratischen Staates als eines Kul-
turstaates, diirfen wir hoffen, daB sie eine Staatsschule sein wird, die
der Gemeinschaft dient und zur Verbundenheit mit dem Volksgan-
zen zu erziehen vermag.

In diesem Ton endet das iiberaus anregend und gehaltvoll ge-
schriebene Buch Marschalls, aus dem wir folgende SchluBfolgerun-
gen ziehen: Einer weiter fortschreitenden Verkonfessionalisierung
des gesamten offentlichen Lebens, vor allem auch der Schule, muf3
Einhalt geboten werden. Voraussetzung dazu ist, da8 das liberale
Geistesgut, das von unsern Vitern und Vorvitern ererbt wurde, we-
der von den biirgerlich noch den sozialistisch orientierten Kreisen
leichtfertig preisgegeben oder verraten wird. J. Wr.



Nr. 5

DER FREIDENKER : 37

diese Entwicklung stattfand. Und wenn erst nach Jahrtausenden
die Erde fiir Lebewesen bewohnbar wurde, dann hat eben Gott
die ersten Lebewesen erst nach Jahrtausenden geschaffen’. —
Mit solcher ,Wissenschaft’ werden also die katholischen Semi-
naristen und Seminaristinnen gefiittert. Da kann man sich vor-
stellen, wie klar das Weltbild ist, womit sie dann als Lehrer
und Lehrerinnen ihren Schiilern aufwarten.»

Herr Zweifel sah sinnend vor sich hin. Sprechen wollte er
offenbar nicht.

Und so fuhr ich weiter: «Und nun kommt die Sinndeutung.
Diese hingt mit der Welterklidrung aufs engste zusammen. Beide
schopft das Christentum aus der Bibel. Und wenn es auch unter

dem Druck der Forschungsergebnisse nicht mehr am starren -

Wortlaut festhalten kann — ausgenommen den Katechismus, die
Schulbiicher und jede andere gute Gelegenheit dazu —, so
stiitzt sich doch das Grundelement des Christentums, die Er-
losungslehre, auf die Lehre von der Erbsiinde, also auf die Pa-
radiesesgeschichte, also auf den altjiidischen Schépfungsmythos,
von dem jene ein Teil ist. Darnach war der Mensch urspriing-
lich das Liebkind Gottes. Fiir dieses hatte der Schopfer die Erde
ersonnen und hergestellt, sie mit Sonne, Mond und Sternen
versehen, und alles, was da wiichst und fleucht und kreucht,
‘war um des Menschen willen da und ihm untertan. Durch den
Siindenfall belasteten Adam und Eva die Menschheit fiir alle
Zeiten mit der Erbsiinde. Das einzig sinnvolle Streben jedes
einzelnen Menschen besteht nun fiir alle Ewigkeit darin, die
ihm von der Zeugung her anhaftende Siinde los zu werden und
sich bei Gott wieder in Gunst zu setzen, um von ihm nach den
irdischen Miihseligkeiten in Gnaden zu den himmlischen Freu-
den zugelassen zu werden. Das erreicht er durch Glauben, Beten,
strenge Befolgung der kirchlichen Gebote und Verachtung der
irdischen Giiter und Freuden. Die Erde ist gleichsam nur Prii-
fungsstation, Quarantineschiff; der Sinn des Lebens eines Chri-
sten besteht in der gottgefilligen Losung der einen Frage: Was
muB ich tun, damit ich selig werde? Betonung auf ich, grie-
chisch ego; der Sinn des Lebens ist gem@B der christlichen Lehre
ego-istisch. In wissenschaftlicher Sicht ist der Mensch, wie alles
Seiende, ein Stiick Natur. Er hat dank ganz besonders giinstiger
Entwicklungsumstinde, die wir nicht kennen, alle andern Lebe-
wesen weit iiberholt. Aber sein Leben ist erdgebunden wie das
jeder Pflanze und jedes Tiers, und daher kann der Sinn seines
Daseins nur der sein, das Erdenleben so gut und schén, so wert-
voll und gliicklich zu gestalten, als es ihm mit seinen besten
Kriften moglich ist.»

«Und das soll etwa kein Egoismus sein?» fuhr Herr Zweifel
auf.

«Nein», antwortete ich, «denn das Wohlergehen des Einzelnen
ist abhéngig vom Wohlsein der Gemeinschaft, in die er einge-
baut ist, und das Wohlsein der Gemeinschaft, der Gesamtheit
hingt ab von den geistigen und physischen Beitrigen, die die
Einzelnen an die Gesamtheit leisten. Unsere ganze Kultur: Er-
nihrung, Kleidung, Wohnung, Bildung, jede Bequemlichkeit,
Musik, Literatur, Kunst, Hilfe in Krankheit und Not, bei Natur-
katastrophen, Sicherheit des Lebens und Eigentums — ist ein
~ Werk der Zusammenarbeit, des: Gemeinschaftslebens, des Stre-
bens nach besserer, edlerer Ausgestaltung des Erdenlebens.»

«Mit dem ,Edeln’, von dem Sie sprechen, scheint es mir nicht
gar weit her zu sein», hielt mir Herr Zweifel entgegen.

«Sehr richtig», erwiderte ich, «denn dieses rein irdische Inter-
esse hat als Gesamt- oder auch nur als Groflerscheinung noch gar
nie bestanden. Das menschliche Denken war stets und ist noch
immer mystisch durchsetzt; noch immer spielten Wunschtraume

von einem grofleren Gliick hinein, noch immer hatte der Mensch
Grund genug, sich nicht vollkommen gliicklich zu fiihlen, noch
immer suchte er dieses gro3ere Gliick auflerhalb des wirklichen
Seins, weil er in diesem keinen Ausweg fand, und immer haben
die Kirchen dieses Urgefiihl der Sehnsucht nach Erlésung vom
Bosen irgendwelcher Art mit grolem Aufwand gepflegt, bis
auf den heutigen Tag. Halleluja dem Himmel, Wehe dem Irdi-

schen!» (Fortsetzung des fiinften Gesprichs folgt.)

Unsere Delegiertenversammlung

Am 1. Mirz dieses Jahres versammelten sich im Hotel de la
Gare in Biel die Prisidenten der Ortsgruppen zu der Tradi-
tion gewordenen Prisidentenkonferenz, deren Aufgabe es je-
weilen ist, die Geschifte der Delegiertenversammlung vorzube-
reiten. Obwohl nur die statutarischen Jahresgeschifte zur Be-
handlung standen, dauerte die Sitzung bis weit iiber die mitter-
nichtliche Stunde hinaus. Zum Gliick wurde der Fasnacht we-
gen nicht die normale Polizeistunde geboten! Die Verhandlun-
gen waren von einem freundschaftlichen Geiste getragen und
hinterlieBen: bei allen Teilnehmern den Eindruck, daB eine er-
sprieBliche Arbeit geleistet wurde. Wihrend in den StraBen
von Biel schon ein reges Maskentreiben herrschte, sallen die
Abgeordneten hinter der Traktandenliste, die griindlich durch-
gearbeitet wurde.

Die am Sonntag, den 2. Mirz, um 9 Uhr 30 beginnende Dele-
giertenversammlung wurde von siamtlichen Ortsgruppen ent-
sprechend den ihnen nach Statuten zustehenden Rechten be-
schickt. Anwesend waren, auller den Delegierten der acht Orts-
gruppen, der Zentralvorstand in corpore, der Obmann der Re-
daktionskommission, die Rechnungspriifer sowie eine Reihe
Giste. Nach der Priifung der Mandate standen die Berichte des
Zentralvorstandes, der Redaktionskommission und der Orts-
gruppen zur Behandlung, die alle unter Verdankung einstim-
mig genehmigt wurden. Aus den Berichten der Ortsgruppen
konnte ein stindiges, wenn auch langsames Anwachsen unserer
Bewegung festgestellt werden. Die Berichte waren durchwegs
optimistisch. Die Versammlung erhob sich zu Ehren der im ver-
flossenen Jahre verstorbenen Mitglieder von den Sitzen.

Die Jahresrechnung der FVS und des Otto Kunz-Fonds zeigte
ein erfreuliches Bild. Die vorbildliche Arbeit des Geschiftsfiih-
rers, Gesinnungsfreund Hans Waldmann, wurde bestens ver-
dankt. Wenn die Jahresrechnung gegeniiber dem Vorjahr um
einiges besser abschlof3, so verdanken wir dies u. a. den Mit-
arbeitern des Freidenkers, die sich mit geringeren Mitarbeiter-
honoraren zufrieden gaben. Ihnen allen wurde der Dank der
Delegiertenversammlung ausgesprochen.

Die Wahlen verursachten der Versammlung kein groes Kopf-
zerbrechen, war doch von der Prisidentenkonferenz alles so
vorbereitet, dal es wie am Schniirchen lief. Der gesamte Zen-
tralvorstand wurde einstimmig fiir eine weitere Periode von
drei Jahren wiedergewihlt, desgleichen die Redaktionskommis-
sion, der Redaktor und die Rechnungspriifer. Als Tagungsort
fiir die nichste Delegiertenversammlung wurde Bern be-
zeichnet.

Im Traktandum «Verschiedenes» wurden verschiedene Be-
schliisse gefaBt, iiber die in den Ortsgruppenversammlungen in-
zwischen Bericht erstattet worden ist, so daB3 wir darauf nicht
weiter eintreten wollen. Festgehalten sei lediglich, da3 unsere
nichste Arbeitstagung am 28. September 1952 stattfinden wird.
Bei diesem AnlaB sollen die im September 1951 aufgerollten
Fragen bzw. die Ausfiihrung der damals gefa3ten Beschliisse zur



	Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

