
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 5

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

Autor: J.Wr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 DER FREIDENKER Nr. 5

liegt, diese vollkommenen Einrichtungen auf einen göttlichen
Urheber zurückzuführen, der die sinn- und zweckhaften
Zusammenhänge im Organischen bewirkt habe. Auch hier aber
wird der Fehler gemacht, den momentanen Zustand der An-
gepaßtheit und Harmonie als dauernden Zustand aufzufassen.
Die Anpassung des Organischen an seine Umwelt ist ein Prozeß,

der Jahrmillionen gedauert hat, und sich immer wieder als

fragwürdig erweist. Eine genauere Betrachtung zeigt, daß der

größte Teil der lebendigen Substanz durch mangelhafte
Anpassungsversuche zerstört wird. Leben, eine uns heute noch
unerklärliche Funktion der Materie, heißt Anpassung. Diese

Anpassung wird in einer unendlichen Zahl von Versuchen erstrebt,
gelingt aber stets nur in wenigen Fällen. Die Zahl der
ausgestorbenen Tierarten ist ein Vielfaches der Arten, die wir heute
in einer relativen Einordnung in die Umwelt vor uns sehen.

Betrachtet man den inneren Aufbau der Organismen, so findet
man zahllose Unzweckmäßigkeiten, die sich nur als falsche,
aber doch noch lebenstaugliche Konstruktionen im Dienste der

Selbsterhaltung begreifen lassen. «Versuch und Irrtum» ist das

Prinzip, mittels dessen das Lebendige sich in seine Umwelt
einfügt. Die gegenwärtige Angepaßtheit mag erklärt werden durch

Training lebensnotwendiger Organe (Lamarck), Kampf ums
Dasein und geschlechtliche Zuchtwahl, mit der Konsequenz des

Ueberlebens des Tüchtigsten (Darwin) oder Mutationen (de
Vries) — auf jeden Fall aber ist die Zweckmäßigkeit im
Bereich des Organischen nicht die Folge einer einmaligen
«Konstruktion» durch überweltliche Mächte; die sinnvolle Geordnetheit

des Lebendigen ist das Ergebnis eines Strebens, das mit
der Eigenschaft «lebendig» identisch ist, und somit gehört der
«Sinn» in das Lebendige selbst hinein, und wird ihm nicht «von
außen her» auferlegt. Auch hier handelt es sich nicht um
«Nihilismus», wenn diese Tatsache zur Kenntnis genommen wird;
das Weltall wird deswegen nicht «sinnentleert» — der «Sinn»
und die Ordnung, die frühere Epochen von außen her dem

Lebendigen aufoktroyiert sahen, muß in das Lebendige selber

zurückgenommen werden.

Schule und. Konfession

Würdigung des im Verlag Paul Haupt, Bern, 1948 erschienenen
Buches gleichen Namens von Dr. Josef Marschall, 276 Seiten, kart.
Fr. 14.50.

Das Problem «Schule und Erziehung» wird für Lehrer, Eltern und
Schulpolitiker immer eine der heikelsten Fragen sein und bleiben.
Für den Lehrer deshalb, weil ihm oft, namentlich wenn es sich um
einen freiheitlich gesinnten, unabhängig und dogmenfrei denkenden

Erzieher handelt, der sich seiner Aufgabe und Verpflichtung
als Menschenbildner vollauf bewußt ist, Schwierigkeiten bereitet
werden oder Mißtrauen entgegengebracht wird. Bei Eltern aber
entstehen deshalb Konflikte mannigfaltiger Art, weil sie sich in
konfessionellen Angelegenheiten zu stark an die Tradition gebunden fühlen,

oder weil sie in weltanschaulichen Dingen vielfach zu unwissend,

unschlüssig und ängstlich oder, besonders in katholischen
Gegenden, zu sehr in ein konfessionelles Dogma eingeengt sind. Sie

tun dann in erster Linie das, was der katholische Lehrer oder geistliche

Herr wünscht oder befiehlt und zur Richtschnur der Erziehung

genommen wissen will. Ob alle die Männer und Frauen, die in
der Schulpolitik (in Aufsichtsbehörden, Schulpflegen usw.)
mitreden oder mitberaten, auch_ wirklich berufen und fähig sind, hier
mitzuwirken, kann in Frage gestellt werden; denn die Auswahl dieser

Leute erfolgt oft zu sehr von nur parteipolitischen Gesichtspunkten

aus.
Das Buch «Schule und Konfession», das eine Abhandlung über das

Prinzip der Konfessionslosigkeit der öffentlichen Schulen in der
Bundesverfassung darstellt und in keiner Weise zeitbedingt ist, kann
jedem ein wertvoller Berater und Wegweiser sein, der sich ernsthaft

Dasselbe gilt auch für den Menschen, der selber nur ein Glied
in der Entwicklung des Lebens auf der Erde ist. Wenn es einen
Sinn des menschlichen Lebens gibt, so darf dieser nicht außerhalb

des Lebens gesucht werden, sondern muß sich aus den

Bedingungen und Voraussetzungen des Menschseins ergeben.

(Fortsetzung folgt.)

Gespräche mit einem Freidenker
(Fortsetzung des fünften Gesprächs)

Darauf entgegnete ich: «Das beinahe zwei Jahrzehnte lang
gepflegte religiöse Treibbeet war dem ungepflegten Naturboden
gegenüber eine Zeitlang wirklich im Vorteil. Den Ausdruck
,Anlage zur Nichtreligiosität' kann ich nicht gelten lassen. Das

Nichtvorhandensein einer Anlage ist nicht selber eine Anlage,
denn jede Anlage ist ein positiver Wert (nicht im moralischen
Sinne gemeint!). Das Fehlen einer Anlage als negative Anlage
zu bezeichnen wäre ungefähr so klug, wie wenn man von einer
roten Rose behaupten wollte, sie habe die Anlage zum
Nichtgelbsein. Es gibt aber Menschen mit der Anlage zu
mystischem Denken und Fühlen und solche mit der Anlage zur
realen, verstandesmäßigen Erfassung der Dinge. Nun aber zur
Schrift von Professor Dodel zurück. Ich habe diese nur
erwähnt, weil sie in meinem geistigen Werdegang eine gewisse
Rolle gespielt hat. Weil Sie sie aber, wie es scheint, als völlig
unzeitgemäß geworden einschätzen, möchte ich doch darauf
hinweisen, daß ihr Hauptgewicht in ihren erzieherischen
und schulpolitischen Forderungen liegt. Dodel verlangte, daß
aller Unterricht in der staatlichen Volksschule im Einklang
stehe mit den tatsächlich erforschten Gesetzen der Natur; im
besondern soll die mosaische Schöpfungsgeschichte als

handgreiflicher Irrtum nicht mehr gelehrt werden dürfen. Ebenso
möchte er um des religiösen Friedens willen jeden konfessionellen

Unterricht ausgeschieden wissen. Er verlangt Unterweisung
der Jugend in der Wahrheit, soweit sie erkannt ist, denn sie

wirkt menschenverbindend, im Gegensatz zu dem trennenden

mit Schul- und Erziehungsfragen befaßt, besonders wenn er von
einer bestimmten Weltanschauung her an die Probleme herantritt.

Wenn wir die letztes Jahr in den Parlamenten von Zürich und
Bern geführten Schuldebatten verfolgten, so konnten wir feststellen,

daß immer wieder Anstrengungen gemacht werden, die Schule
unter den Einfluß der religiösen und konfessionellen Gemeinschaften

zu stellen. In Zürich z. B. waren es vor allem die «Evangeliker»,
die Kirchensynode und der Direktor des Evangelischen Seminars
(Zeller), die auf die christliche Fassung des Zweckparagraphen
drückten. Auch die Parlamentarier katholischer Herkunft taten sich
nicht weniger hervor in der Behauptung, daß eine Erziehung nur
auf christlicher und zwar auf römisch-katholischer Grundlage möglich

sei. Im Hinblick auf die in diesen Kreisen auf allen Gebieten
des Lebens immer deutlicher hervortretenden Anstrengungen und
deren Angriffe auf die freiheitlichen Errungenschaften kann es dem
fortschrittlich eingestellten Bürger nicht gleichgültig sein, in
welchem Geist unsere Jugend in den öffentlichen Schulen erzogen und
zu welchen Idealen sie in unsern Erziehungsanstalten geführt werde,
ob zur Toleranz oder ob zur Unduldsamkeit und zu einer die
wechselseitige Gehässigkeit fördernden Denk- und Verhaltensweise.

In der hier besprochenen und gewürdigten Schrift verlegt sich
der Verfasser weniger darauf, seinen persönlichen Standpunkt zu
begründen und hervorzukehren, als auf die Aufgabe, möglichst sachlich

und vorwiegend referierend über das zu schreiben, was in den
Ideenkreis «Schule und Konfession» hineingehört. Die Arbeit
Marschalls ist ganz besonders deshalb zu begrüßen, weil sie auf eine
reichhaltige Literatur hinweist und sowohl in- als ausländische
Pädagogen aller weltanschaulichen Richtungen anführt und reichlich
mitsprechen läßt.

Im ersten Teil werden wir eingeführt in die Struktur der Kon-



Nr. 5 DER FREIDENKER 35

und verfeindenden Konfessionalismus. Von der Erfüllung
dieser Forderungen sind wir heute noch so weit entfernt wie je.
Die Aufnahme des sogenannten Zweckparagraphen in die

neuen Schulgesetze der Kantone Bern, Luzern und Zürich,
durch welchen die Erziehung der Jugend auf christlicher
Grundlage festgelegt wird, drängt die Dodelschen Forderungen
vorläufig ins Gebiet der Utopien. Ob man dies begrüße oder
bedaure, hängt vom weltanschaulichen Standpunkt des

Einzelnen ab.»

«Ja, soll denn die Erziehung uhschristlich sein?» wandte Herr
Zweifel ein. «Was lehrt denn das Christentum Schlimmes oder
Gefährliches?»

Ich: «Weder Diebstahl noch Mord oder sonst etwas Uebles!
Es steht auf dem Boden des mosaischen Gesetzes, dessen menschliche

Bestimmungen — die auf Gott bezüglichen gehen uns hier
nichts an — lauten : du sollst nicht töten, nicht stehlen, nicht
ehebrechen, nicht verleumden, deiner Begehrlichkeit nach fremdem

Gut nicht folgen.»
Herr Zweifel: «Also, sehen Sie!»
Ich: «Ja, ich sehe. Sie aber scheinen zu übersehen, daß alle

diese Gesetzespunkte allgemein menschliche moralische Gebote
sind, ohne die eine Gemeinschaft, ob groß oder klein, überhaupt
nicht bestehen könnte. Sie mußten auch in den jüdischen und
christlichen Sittenkodex aufgenommen werden. Sie als

ursprünglich christlich auszugeben, geht deshalb nicht an.»
Herr Zweifel : «Aber hören Sie : wenn doch, nach Ihren eigenen

Worten, diese Gebote ebenso christlich wie allgemein sind,
so verstehe ich erst recht nicht, weshalb wir, die wir doch in
einem christlichen Lande leben, sie nicht einfach als christlich
bezeichnen und im Zweckparagraphen eine Erziehung auf
christlicher Grundlage fordern sollen.»

Ich erwiderte: «Sie sind Kaufmann, Herr Zweifel. Sagen Sie

mir, ob Sie einen allgemein verbreiteten, seit alters her bekannten

Gebrauchsartikel, den auch Sie in Ihrem Laden führen, mit
der Etikette ,Patent Zweifel' versehen dürften?»

Herr Zweifel lächelte etwas verlegen.

fessionslosigkeit im allgemeinen. Besonders lehrreich wirken
Ausführungen über den vieldeutigen und verschiedenartig ausgelegten
Konfessionsbegriff, worunter im weitesten Sinne auch die
Weltanschauungen des Freisinns, Marxismus und des Faschismus fallen.
Wir lernen hier die Auslegungen der Religions- und Konfessionsbegriffe

des Katholizismus und der Reformierten kennen. Während die
römisch-katholische Konfession die Glaubens- und Gewissensfreiheit

eindeutig ablehnt und als die allein seligmachende Kirche sich
anmaßt, die wahre katholische Kirche zu bilden, betonen die
altkatholische und die evangelische Kirche an Stelle der konfessionellen

Ausschließlichkeit die Freiheit des Geistes sowie der Toleranz,

wobei die Christkatholiken gegenüber der Tradition weitgehend

Rücksichten tragen.
Ebenso interessant wie diese Kapitel sind die Darlegungen über

die Auffassungen der katholischen und evangelischen Lehre
hinsichtlich des Lehr- und Erziehungsberufes der Kirche. Die
römischkatholische Kirche erhebt Anspruch auf ein Recht übernatürlicher
Ordnung. Sie beruft sich auf eine von Gott verliehene, von jeder
irdischen Macht unabhängigen Gewalt und auf ihre göttliche Mission
als Lehrerin der Völker. Für sie ist die Schule eine Erziehungsanstalt
und die Erziehung ohne Religion unmöglich, weil die Religion ihrem
Wesen nach konfessionell ist; deshalb fordert sie die konfessionelle
Schule. Nicht viel toleranter zeigt sich hierin die evangelische
Kirche, strebt doch auch sie die Restauration der christlichen Staatsschule

an. Es würde zu weit führen, vom rein konfessionellen
Gesichtspunkte aus näher auf die staatlichen Schultypen sowie auf die
Doktrinen der verschiedenen Konfessionen einzutreten, obwohl
gerade dieses Kapitel sehr aufschlußreich ist. Welche zentrale Bedeutung

z. B. die römisch-katholische und die protestantische
Bekenntnisschule dem Religionsunterricht beimessen, geht daraus hervor,

Und ich fuhr fort: «Dann ist daran zu denken, daß eine
Religionslehre außer dem Sittengebot immer auch eine Welterklärung

und eine Sinndeutung für das menschliche Dasein enthält.
Als Welterklärung dient den christlichen Kirchen die biblische
Schöpfungsgeschichte, mitgerechnet die Erschaffung der ersten
Menschen und die paradiesische Tragikomödie.»

«Nein, nein!» fuhr mir mein Gegenüber ins Wort, «ich habe
schon selber protestantische und sogar katholische Geistliche
gehört, die durchaus den wissenschaftlichen Standpunkt einnahmen

und erklärten, die Entwicklung des Menschen aus der Ur-
zelle sei nicht nur kein Einwand gegen die schöpferische Tätigkeit

Gottes, sondern stelle vielmehr ein größeres Wunder dar als

die Erschaffung in einem Akt.»

Ich : «Ich habe keinen Grund, an der Wahrheit Ihrer Aussage

zu zweifeln. Zu solchen Konzessionen an die wissenschaftlich
erhärteten Wahrheiten ist die christliche Kirche von Zeit zu
Zeit gezwungen, wenn sie sich ihren Mitgliederbestand erhalten
will. Denn trotz, allem Hang zum Mystizismus haben die
heutigen Menschen doch ein gewisses Bedürfnis nach realer
Weltbetrachtung, und die Kirche ist klug genug, ihren Gläubigen
und Halbgläubigen das Nötigste von den wissenschaftlichen
Erkenntnissen weise dosiert von sich aus zu bieten. Sie wartet
allerdings manchmal etwas lange damit. So sind die Schriften
des Kopernikus, der um die Wende des fünfzehnten und
sechzehnten Jahrhunderts lebte und entgegen der bisherigen
Annahme, das Universum drehe sich um die Erde, die Bewegung
der Erde um die Sonne erkannte, erst im Jahre 1835 vom
Index, dem Verzeichnis der katholischerseits verbotenen Bücher,
abgesetzt worden. Um die Verfolgung der kopernikanischen
Lehre durch die katholische Kirche in einem etwas milderen
Lichte erscheinen zu lassen, wird sogar der sonst aufs grimmigste

gehaßte Luther zitiert, der von Kopernikus gesagt hat: ,Der
Narr will die ganze Kunst Astronomia umkehren; aber die Hl.
Schrift sagt uns, daß Josua die Sonne still stehen hieß und nicht
die Erde'. Immer weniger möchte die Kirche als zurückgeblieben

erscheinen; sje versteht die Zeichen der Zeit. Besonders

daß sie diesen in den Mittelpunkt des Schulorganismus stellen, um
dadurch die ganze Haltung der Schule bestimmen zu können.

Was über die religionslose Schule sowie die nicht selten als

religionslos bezeichnete konfessionslose Schule mit Religionsunterricht
gesagt und geschrieben wird, hält einer objektiven Kritik in den

wenigsten Fällen stand. Wenn etwa behauptet wird, die religions-
oder konfessionslose, also die weltliche Schule sei eine Vorstufe zur
Religionslosigkeit, in der die Kinder vorzüglich zur Glaubenslosig-
keit bzw. mittelbar zur Sittenlosigkeit geführt werden, so ließe sich an
Hand von Moral- und Kriminalstatistiken europäischer Länder
nachweisen, daß die Kriminalität, die Ehescheidungen oder die Folgen
des Alkoholismus, die auf das Sittenleben der Menschen einwirken,
nicht dort am geringsten sind, wo der christliche Religionsunterricht
oder die sogenannte strenge Erziehung zu Hause zur Grundlage aller
Erziehung gemacht werden. Auch wenn wir einen Blick werfen auf
die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Zustände und Lebensformen

europäischer und außereuropäischer Länder, so haben wir nicht
die geringste Ursache, erbaut oder stolz zu sein auf das, was wir
Abendländer mit der sogenannten christlichen Erziehung erreicht
haben. Es scheint auch, daß die Zeiten vorüber sind, da wir in der
nicht-christlichen Welt mit christlichem Gedankengut Proselyten
machen konnten.

Unser Vertrauen zu einer unabhängigen Moral, zur Vernunft und
zu einer auf das Wohl und die Würde des Menschen gerichteten
Humanität ist daher stärker als zur Ethik der Theologie oder zur christlichen

Caritas. Viele große Denker und nichtchristliche Pädagogen

zeugen dafür, daß auf den Grundsätzen einer religionslosen Moral
eine von echter Menschlichkeit und wahrer Bruderliebe getragene
Weltanschauung möglich ist. Marschall zitiert unter' den Befürwortern

einer modernen Sozialpädagogik u. a. Seidel, Natorp, Kerschen-



36 DER FREIDENKER Nr. 5

die Jugend sucht sie mit durchaus weltlichen Mitteln an sich

zu binden: Sport, Ferienbetrieb, weltliche Unterhaltung. Aber
es ist, wenigstens bei der katholischen Kirche, tatsächlich nur
Schein; in Wirklichkeit geht sie um keine Haaresbreite von
ihren dogmatisch festgelegten Behauptungen ab.»

Herr Zweifel: «Ich glaube doch, daß Sie damit, auch wenn
es nur die katholische Kirche angeht, die Grenze des Tatsächlichen

überschreiten.»
Ich : «Ich begreife Ihre Entgegnung. Die Kirche versteht zu

verblüffen, ich habe es selber erfahren: vor Jahren nahm
ich an einer Versammlung teil, an der über weltanschauliche
Fragen gesprochen wurde. Auch katholische Geistliche waren
anwesend. Ein Diskussionsredner warf der katholischen Kirche
vor, sie speise die Gläubigen trotz allen wissenschaftlichen
Erkenntnissen mit Kindermärchen ab, und er nannte dabei eben

die Schöpfungs-, die Paradiesgeschichte und anderes mehr.
Lachend entgegnete ihm ein Geistlicher, er renne offene Türen
ein: die Kirche stemme sich der Wissenschaft nicht entgegen,
sie habe keinen Grund dazu, im Gegenteil, je tiefer die Wissenschaft

in die Geheimnisse der Natur eindringe, um so größer
werde das Staunen vor der göttlichen Schöpfung. Uebrigens
könnte er Dutzende von Namen weltbekannter katholischer
Gelehrter und Forscher aufzählen, was allein schon die Meinung,
die katholische Kirche sei wissenschaftsfeindlich, widerlege.
Ebenso unwissend zeige sich der Diskussionsredner mit seinem
andern Vorwurf, denn es falle doch keinem ernsthaften Katholiken

mehr ein, jene altjüdischen phantasievollen Geschichten
wörtlich zu nehmen. Das alles klang verblüffend aufklärerisch
und freimütig; der Diskussionsredner war geschlagen, und keiner

von den anwesenden Freidenkern verfügte über das Rüstzeug,

das geistliche Doppelspiel zu entlarven. Auch ich war
damals noch nicht so weit ; ich hatte mich vornehmlich mit
Naturwissenschaft und Kulturgeschichte befaßt, aber nicht mit
Einzelheiten der katholischen Glaubenslehre. Ich vernahm bei
jener Gelegenheit zum erstenmal, daß die katholische Kirche
die Entwicklungstheorie auch für den Menschen nicht ablehne

und bloß die Einblasung des göttlichen Odems einschiebe, durch
welche das Tier ,Mensch' zum vernünftigen Kind Gottes werde.»

Herr Zweifel: «Sie haben von einem Doppelspiel gesprochen.
Wieso »

Ich : «Weil dieselbe Kirche, die hier so spricht, bei anderer
Gelegenheit ganz anders spricht.»

Ich begab mich wieder zum Bücherschrank und entnahm
ihm ein Buch.

«Ich habe hier», sagte ich, «ein im Jahre 1923 vom Bischof
von Basel mit der Druckerlaubnis versehenes Lehrbuch, nämlich

das ,Lehrbuch der katholischen Religion für Gymnasien
und Realschulen, Lehrer- und Lehrerinnenseminarien' von
Lorenz Rogger, damals Direktor des luzernischen Lehrerseminars
zu Hitzkirch. Darin heißt es — Sie können sich hier davon
überzeugen — vom Sündenfall im Paradies: ,Die biblische Erzählung

selber darf nicht etwa bloß symbolisch gedeutet werden;
sie gehört zu jenen Stellen der Hl. Schrift, die streng geschichtlich

aufzufassen sind'. Auch der Bericht über die Erschaffung
der Eva aus einer Rippe Adams ist nach einer Entscheidung der
Bibelkommission im Jahre 1909 — zwanzigstes Jahrhundert!!
— als geschichtliche Tatsache aufzufassen. Dem Schreiber des

Lehrbuches scheint es immerhin dabei nicht ganz wohl gewesen
zu sein. Er versteckt sich hinter den Kirchenvater Augustinus,
der zu dieser heiklen Angelegenheit mit jesuitischer Geschmeidigkeit

sagte: ,Achte mehr auf das, was er gemacht hat, und
nicht auf das, wie er es gemacht hat'. Geschmeidigkeit nenne ich
es auch, wenn die katholische Kirche die Menschen zwar
verpflichtet, daran zu glauben, daß Gott die Welt und alles, was
darin ist, aus dem Nichts ins Dasein gerufen habe, diesen Glauben

aber nicht an das biblische Wort kettet, sondern eine
wenigstens scheinbare Anlehnung an die wissenschaftliche
Auffassung zuläßt. Hören Sie, was Herr Rogger darüber schreibt:
,Auch wenn die Erde ursprünglich ein Gasball war, dann hat
eben Gott diesen Gasball ins Dasein gerufen. Und wenn die
Himmelskörper sich aus dem Gasball entwickelt haben, dann hat
eben Gott die Naturgesetze geschaffen, unter deren Wirken

steiner, Freud und Bleuler; an diese Namen knüpft er folgenden
Satz: «Die führende Grundidee aller neuzeitlichen pädagogischen
Strömungen, die ihrem geistigen Ursprung nach Ausfluß des Liberalismus

als Weltanschauung sind, ist offenbar das autonome,
selbstbestimmungsfähige, von äußerlich zwanghaften Bindungen befreite,
d. h. auf seine Eigenverantwortung gestellte Individuum, was
einfach der Sinn der neuzeitlichen Humanitätsidee ist.»

Die im weitern von Marschall angestellten Untersuchungen betreffen

die staatliche Schule als Trägerin einer Konfession. Er kommt
hier auf das Wesen der Konfessions- und der Simultanschule als
der gemeinschaftlichen Schule für verschiedene religiöse Bekenntnisse

zu sprechen und erläutert die verschiedenen darüber bestehenden

Begriffe. Daraus ist zu entnehmen, daß der römisch-katholischen

Kirche eine religionslose Ethik und eine auf christlicher, aber
nicht römisch-katholischer Grundlage erteilte Sittenlehre
widerstrebt. Vom Freisinn wird erwähnt, daß er in kulturpolitischen
Angelegenheiten ziemlich flau geworden sei. Einig über das Postulat
der völlig weltlichen Schule sind sich die Sozialisten aller Schattierungen.

Die Forderung nach der Trennung von Kirche und Staat
und dem Ausschluß des religiösen Unterrichts aus der Schule haben
sie immer aufrecht erhalten. Aufwendungen aus öffentlichen Mitteln
für kirchliche und religiöse Zwecke haben zu unterbleiben; die
Einflußnahme von Kirchen- und Religions-, wie auch andern
Weltanschauungsgemeinschaften sind auszuschließen. Die Kinder dürfen
nur noch über die Religionen und ihre Geschichte im Zusammenhang

mit der übrigen kulturellen Entwicklung Pflichtunterricht
erhalten. Verfolgen wir die in den lezten Jahren hin und wieder
eingeschlagene Taktik der sozialistischen Parteien, so können wir den
Eindruck nicht los werden, daß sie in wichtigen Fragen oft zu
opportunistisch geworden sind.

Der zweite Teil des Buches «Schule und Konfession» handelt in
der Hauptsache von der Konfessionslosigkeit im Sinne der Schweiz.
Bundesverfassung. Den Schlußfolgerungen und den Gedankengängen

der strenggläubigen Kirchenmänner wird man kaum beipflichten
wollen, zumal die christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaften
zu einer Bildung oder Erziehung des Menschengeschlechtes im Sinne
einer wahren Humanität und edlen Toleranz, wie z. B. Pestalozzi
aus seiner echt christlichen Gesinnung heraus verstanden und in die
Tat umgesetzt hat, schwerlich mehr viel Bedeutsames beisteuern
werden.

Nach Art. 27, Abs. 3, der Bundesverfassung besitzen wir wohl
einen Rechtsanspruch auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Wer
aber einer weltanschaulichen Minderheit angehört, muß oft erfahren,

daß die Ueberzeugung Andersgläubiger nicht respektiert wird.
Selbst die materiellen Existenzbedingungen einer solchen Minderheit

können dadurch mehr oder weniger erheblich gefährdet oder
doch geschädigt werden. Nur wenn wir eine Staatsschule fordern im
Sinne einer nationalen Schule auf nicht-konfessioneller Grundlage
und aus dem Wesen unseres demokratischen Staates als eines
Kulturstaates, dürfen wir hoffen, daß sie eine Staatsschule sein wird, die
der Gemeinschaft dient und zur Verbundenheit mit dem Volksganzen

zu erziehen vermag.
In diesem Ton endet das überaus anregend und gehaltvoll

geschriebene Buch Marschalls, aus dem wir folgende Schlußfolgerungen
ziehen: Einer weiter fortschreitenden Verkonfessionalisierung

des gesamten öffentlichen Lebens, vor allem auch der Schule, muß
Einhalt geboten werden. Voraussetzung dazu ist, daß das liberale
Geistesgut, das von unsern Vätern und Vorvätern ererbt wurde, weder

von den bürgerlich noch den sozialistisch orientierten Kreisen
leichtfertig preisgegeben oder verraten wird. J. Wr.



Nr. 5 DER FREIDENKER 37

diese Entwicklung stattfand. Und wenn erst nach Jahrtausenden
die Erde für Lebewesen bewohnbar wurde, dann hat eben Gott
die ersten Lebewesen erst nach Jahrtausenden geschaffen'. —
Mit solcher Wissenschaft' werden also die katholischen
Seminaristen und Seminaristinnen gefüttert. Da kann man sich
vorstellen, wie klar das Weltbild ist, womit sie dann als Lehrer
und Lehrerinnen ihren Schülern aufwarten.»

Herr Zweifel sah sinnend vor sich hin. Sprechen wollte er
offenbar nicht.

Und so fuhr ich weiter : «Und nun kommt die Sinndeutung.
Diese hängt mit der Welterklärung aufs engste zusammen. Beide
schöpft das Christentum aus der Bibel. Und wenn es auch unter
dem Druck der Forschungsergebnisse nicht mehr am starren
Wortlaut festhalten kann — ausgenommen den Katechismus, die
Schulbücher und jede andere gute Gelegenheit dazu — so

stützt sich doch das Grundelement des Christentums, die
Erlösungslehre, auf die Lehre von der Erbsünde, also auf die
Paradiesesgeschichte, also auf den altjüdischen Schöpfungsmythos,
von dem jene ein Teil ist. Darnach war der Mensch ursprünglich

das Liebkind Gottes. Für dieses hatte der Schöpfer die Erde
ersonnen und hergestellt, sie mit Sonne, Mond und Sternen
versehen, und alles, was da wächst und fleucht und kreucht,
war um des Menschen willen da und ihm Untertan. Durch den
Sündenfall belasteten Adam und Eva die Menschheit für alle
Zeiten mit der Erbsünde. Das einzig sinnvolle Streben jedes
einzelnen Menschen besteht nun für alle Ewigkeit darin, die
ihm von der Zeugung her anhaftende Sünde los zu werden und
sich bei Gott wieder in Gunst zu setzen, um von ihm nach den
irdischen Mühseligkeiten in Gnaden zu den himmlischen Freuden

zugelassen zu werden. Das erreicht er durch Glauben, Beten,
strenge Befolgung der kirchlichen Gebote und Verachtung der
irdischen Güter und Freuden. Die Erde ist gleichsam nur
Prüfungsstation, Quarantäneschiff; der Sinn des Lebens eines Christen

besteht in der gottgefälligen Lösung der einen Frage : Was
muß ich tun, damit ich selig werde? Betonung auf ich,
griechisch ego; der Sinn des Lebens ist gemäß der christlichen Lehre
ego-istisch. In wissenschaftlicher Sicht ist der Mensch, wie alles
Seiende, ein Stück Natur. Er hat dank ganz besonders günstiger
Entwicklungsumstände, die wir nicht kennen, alle andern
Lebewesen weit überholt. Aber sein Leben ist erdgebunden wie das

jeder Pflanze und jedes Tiers, und daher kann der Sinn seines

Daseins nur der sein, das Erdenleben so gut und schön, so wertvoll

und glücklich zu gestalten, als es ihm mit seinen besten

Kräften möglich ist.»

«Und das soll etwa kein Egoismus sein?» fuhr Herr Zweifel
auf.

«Nein», antwortete ich, «denn das Wohlergehen des Einzelnen
ist abhängig vom Wohlsein der Gemeinschaft, in die er eingebaut

ist, und das Wohlsein der Gemeinschaft, der Gesamtheit

hängt ab von den geistigen und physischen Beiträgen, die die
Einzelnen an die Gesamtheit leisten. Unsere ganze Kultur:
Ernährung, Kleidung, Wohnung, Bildung, jede Bequemlichkeit,
Musik, Literatur, Kunst, Hilfe in Krankheit und Not, bei
Naturkatastrophen, Sicherheit des Lebens und Eigentums — ist ein
Werk der Zusammenarbeit, des Gemeinschaftslebens, des Strebens

nach besserer, edlerer Ausgestaltung des Erdenlebens.»

«Mit dem ,Edeln', von dem Sie sprechen, scheint es mir nicht

gar weit her zu sein», hielt mir Herr Zweifel entgegen.
«Sehr richtig», erwiderte ich, «denn dieses rein irdische Interesse

hat als Gesamt- oder auch nur als Großerscheinung noch gar
nie bestanden. Das menschliche Denken war stets und ist noch

immer mystisch durchsetzt; noch immer spielten Wunschträume

von einem größeren Glück hinein, noch immer hatte der Mensch
Grund genug, sich nicht vollkommen glücklich zu fühlen, noch
immer suchte er dieses größere Glück außerhalb des wirklichen
Seins, weil er in diesem keinen Ausweg fand, und immer haben
die Kirchen dieses Urgefühl der Sehnsucht nach Erlösung vom
Bösen irgendwelcher Art mit großem Aufwand gepflegt, bis
auf den heutigen Tag. Halleluja dem Himmel, Wehe dem
Irdischen!» (Fortsetzung des fünften Gesprächs folgt.)

Unsere Delegiertenversammlung
Am 1. März dieses Jahres versammelten sich im Hotel de la

Gare in Biel die Präsidenten der Ortsgruppen zu der Tradition

gewordenen Präsidentenkonferenz, deren Aufgabe es

jeweilen ist, die Geschäfte der Delegiertenversammlung vorzubereiten.

Obwohl nur die statutarischen Jahresgeschäfte zur
Behandlung standen, dauerte die Sitzung bis weit über die
mitternächtliche Stunde hinaus. Zum Glück wurde der Fasnacht
wegen nicht die normale Polizeistunde geboten! Die Verhandlungen

waren von einem freundschaftlichen Geiste getragen und
hinterließen bei allen Teilnehmern den Eindruck, daß eine
ersprießliche Arbeit geleistet wurde. Während in den Straßen

von Biel schon ein reges Maskentreiben herrschte, saßen die
Abgeordneten hinter der Traktandenliste, die gründlich
durchgearbeitet wurde.

Die am Sonntag, den 2. März, um 9 Uhr 30 beginnende
Delegiertenversammlung wurde von sämtlichen Ortsgruppen
entsprechend den ihnen nach Statuten zustehenden Rechten
beschickt. Anwesend waren, außer den Delegierten der acht

Ortsgruppen, der Zentralvorstand in corpore, der Obmann der
Redaktionskommission, die Rechnungsprüfer sowie eine Reihe
Gäste. Nach der Prüfung der Mandate standen die Berichte des

Zentralvorstandes, der Redaktionskommission und der

Ortsgruppen zur Behandlung, die alle unter Verdankung einstimmig

genehmigt wurden. Aus den Berichten der Ortsgruppen
konnte ein ständiges, wenn auch langsames Anwachsen unserer
Bewegung festgestellt werden. Die Berichte waren durchwegs
optimistisch. Die Versammlung erhob sich zu Ehren der im
verflossenen Jahre verstorbenen Mitglieder von den Sitzen.

Die Jahresrechnung der FVS und des Otto Kunz-Fonds zeigte
ein erfreuliches Bild. Die vorbildliche Arbeit des Geschäftsführers,

Gesinnungsfreund Hans Waldmann, wurde bestens
verdankt. Wenn die Jahresrechnung gegenüber dem Vorjahr um
einiges besser abschloß, so verdanken wir dies u. a. den
Mitarbeitern des Freidenkers, die sich mit geringeren Mitarbeiterhonoraren

zufrieden gaben. Ihnen allen wurde der Dank der

Delegiertenversammlung ausgesprochen.
Die Wahlen verursachten der Versammlung kein großes

Kopfzerbrechen, war doch von der Präsidentenkonferenz alles so

vorbereitet, daß es wie am Schnürchen lief. Der gesamte
Zentralvorstand wurde einstimmig für eine weitere Periode von
drei Jahren wiedergewählt, desgleichen die Redaktionskommission,

der Redaktor und die Rechnungsprüfer. Als Tagungsort
für die nächste Delegiertenversammlung wurde Bern
bezeichnet.

Im Traktandum «Verschiedenes» wurden verschiedene
Beschlüsse gefaßt, über die in den Ortsgruppenversammlungen
inzwischen Bericht erstattet worden ist, so daß wir darauf nicht
weiter eintreten wollen. Festgehalten sei lediglich, daß unsere
nächste Arbeitstagung am 28. September 1952 stattfinden wird.
Bei diesem Anlaß sollen die im September 1951 aufgerollten
Fragen bzw. die Ausführung der damals gefaßten Beschlüsse zur


	Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung des fünften Gesprächs)

