Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 5

Artikel: Uber den Nihilismus (Fortsetzung)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. Mai 1952

(Eruheln' regelmdéBig am 1. jeden Monots)

35. Jahrgang — Nr. 5

DER [FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis j&hrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.—). Einzelnummer 50 Rappen
Sémtliche Adref3énderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

e

Inhalt: Uber den Nihilismus (Fortsetzung) — Gespriche mit
einem Freidenker (Fort g 5. Gespriich) — Unsere Delegierten-
versammlung — Da lacht der Freidenker! — Die harfenspielend
Engel — 1.Internationaler Kongreb fiir Humanismus und ethische
Kultur — Schule und Konfession — Aus der Bewegung

Unwissenheit ist die Mutter der Frommelei

David Hume

_/

ULe\‘ Den (/V;kt’;sm ws

(Fortsetzung)

Vor allem die groBen monotheistischen Religionen waren es,
die fiir die Welt Ordnung, Wert und Sinn beanspruchten. Schon
bei den Griechen taucht der Gedanke eines Welt-Logos, einer
allgemeinen Weltvernunft auf, die das urspriingliche Chaos zu
einem lichtvollen Kosmos gestaltet hat. Gott als Schopfer der
Welt verbiirgte fiir den Gldubigen die Geordnetheit des Welt-
laufes; Welt- und Menschheitsgeschichte spiegeln eine gottliche
Fiihrung, nach der «<am Ende der Zeiten» sich alles zum Guten
wenden mufl. Gott hat die Welt so eingerichtet, dal} jedes Ding
an seinem Platze ist und daf3 der Mensch, die Krone der Schop-
fung, ein geordnetes Weltgebdude vorfindet. Allerdings fehlt
auch hier der negativistische Gegenspieler nicht. Gegen die gott-
liche Weltordnung lehnt sich der Teufel auf, der Représentant
des Chaos’, der Auflésung und der Verneinung. So erhilt der
Weltlauf eine dialektische Spannung, die durch den Gegen-
satz positiver und negativer Krifte hervorgerufen wird. Da aber
Gottes Uebermacht unantastbar scheint, erweist sich die Welt
als Ganzes von Sinn und Wert durchdrungen, und der Mensch
selber empfingt seinen Eigenwert aus der Bezugnahme auf das
Absolute, wodurch sein Leben in den héheren Sinn einbezogen
wird.

Diesem religiosen und z. T. mythologischen Welthild, das
fiir Jahrhunderte von maf3geblicher Bedeutung blieb, erwiéchst
in der modernen Wissenschaft ein entschiedener Gegner, der die
Fundamente der religiosen Weltinterpretation durch sachliche
Analyse der Naturvorgiinge auflost. Alle Vorginge in der un-
belebten Natur folgen dem Gesetze der Kausalitit; jede Wir-
kung beruht auf einer Ursache und wird auch durch sie be-
dingt. Das ganze Weltgeschehen ist eine unendliche Verkettung
von Ursache und Wirkung, wobei nicht abzusehen ist, wie eine
solche Abfolge von Kausalititen eine Sinnhaftigkeit beinhalten
konnte. Die Ereignisse in der unbelebten Natur laufen ab als
reine Notwendigkeit, in einer blinden Kausalitit, die eine Aus-
richtung auf Ziel, Sinn oder Wert unméglich macht. Dem Welt-
all ein Streben nach Ordnung oder Sinnverwirklichung zuzu-
schreiben, heiBt es personifizieren, und zwar nach dem Muster
des Menschen, der sich und seine Lebensgesetzlichkeit in den
Kosmos projiziert. Jeglicher Anthropomorphismus** ist aber
eine Illusion; was fiir den Menschen gilt, gilt nicht fiir die
Welt und umgekehrt. Die moderne Naturwissenschaft hat die

** Vermenschlichung. Uebertragung von menschlichen Eigenschaften
auf die Gottheit oder die Welt.

Teleologie ausgeschaltet, die Auffassung nédmlich, daBl die Na-
turvorgidnge auf Zwecke ausgerichtet seien. Die Natur ist nicht
«zweckmiBig» eingerichtet. Ihre scheinbare Harmonie ist nur
ein zufilliger Zustand, in dem sich. die Krifte fiir eine unge-
wisse Zeit die Waage halten; dieses Gleichgewicht wird aber
immer wieder in Frage gestellt und es braucht wenig Miihe, die
Labilitit dieses Zustandes aufzuweisen.

Diesen Standpunkt der modernen Wissenschaft kann man
nicht anders als «realistisch» bezeichnen, wenn man ihn dem
mythologischen und religiésen gegeniiberstellt, die sich letzten
Endes nur auf einen unbegriindbaren Glauben berufen kénnen.
Nun wird gewdhnlich von religioser Seite behauptet, da3 die
kausale Betrachtung der Natur ein Stiick «Nihilismus» bedeute.
Der Mensch sei in einen sinnlosen Weltlauf eingeschaltet; es
gebe fiir ihn keine hohere Ordnung mehr, und aus einem sinn-
voll zusammengefiigten Weltgebiiude werde eine chaotische Er-
eigniskette, die der zwecklosen Fatalitdt von Ursache und Wir-
kung folgt. Trotz der Richtigkeit dieser Feststellung scheint es
vollig ungerechtfertigt, hier von Nihilismus zu reden. Der Glau-
be, dal} der Weltlauf gelenkt und geordnet sei, ist eine Wiinsch-
barkeit und keine Realitit. In der Unsicherheit gegeniiber den
Naturgewalten hat sich der Mensch die Vorstellung geschaffen,
daf ein iibermenschliches Wesen die Welt «in seinen Hinden»
halte und somit als «Vorsehung» iiber den menschlichen Schick-
salen zu wachen vermoge. Aus dieser illusiondren Vorstellung
gewann der Mensch eine Art von Sicherheitsgefiihl, das aber im
Grunde nichts zur faktischen Sicherung des Menschen beitrug.
Die trostvolle Idee eines Weltenlenkers, der «keinen Sperling
vom Dache fallen liBt» und auch «die Haare auf jedes Men-
schen Haupt gezihlt» hat, hinderte nicht die Kausalitit des
Naturgeschehens, ihren Verlauf zu nehmen. Die moderne Wis-
senschaft nimmt nun die uralte Illusion zuriick, und es hat
nichts mit «Nihilismus» zu tun, wenn man die schonungslose
Realitit des Weltenlaufes zur Kenntnis nimmt, ohne sie in
Wiinschbarkeiten umzudeuten.

Der Bereich des Lebendigen bot stiirkeren AnlaB, eine zweck-
hafte Einrichtung der Natur zu postulieren. Dal das Weltall
eine wohlkonstruierte «Uhr» sei, die” auf einen iiberweltlichen
«Uhrmacher» — d. h. Gott — verweise (physiko-teleologischer
Gottesbeweis), kann heute nur noch ein Mensch behaupten, der
in der vor-Kantischen Aera des abendldndischen Denkens
stecken geblieben ist. Im Organischen aber ist die allgemeine
ZweckmiBigkeit derart offensichtlich, daB der Gedanke nahe

10 ¢

dourorrtAatAea

$
s

AP am s



34 DER FREIDENKER Nr. 5

liegt, diese vollkommenen Einrichtungen auf einen gottlichen
Urheber zuriickzufiihren, der die sinn- und zweckhaften Zu-
sammenhinge im Organischen bewirkt habe. Auch hier aber
wird der Fehler gemacht, den momentanen Zustand der An-
gepafltheit und Harmonie als dauernden Zustand aufzufassen.
Die Anpassung des Organischen an seine Umwelt ist ein Pro-
zeB, der Jahrmillionen gedauert hat, und sich immer wieder als
fragwiirdig erweist. Eine genauere Betrachtung zeigt, daf} der
groBite Teil der lebendigen Substanz durch mangelhafte Anpas-
sungsversuche zerstort wird. Leben, eine uns heute noch uner-
klidrliche Funktion der Materie, heillt Anpassung. Diese An-
passung wird in einer unendlichen Zahl von Versuchen erstrebt,
gelingt aber stets nur in wenigen Fillen. Die Zahl der ausge-
storbenen Tierarten ist ein Vielfaches der Arten, die wir heute
in einer relativen Einordnung in die Umwelt vor uns sehen.
Betrachtet man den inneren Aufbau der Organismen, so findet
man zahllose UnzweckmifBigkeiten, die sich nur als falsche,
aber doch noch lebenstaugliche Konstruktionen im Dienste der
Selbsterhaltung begreifen lassen. «Versuch und Irrtum» ist das
Prinzip, mittels dessen das Lebendige sich in seine Umwelt ein-
fiigt. Die gegenwirtige Angepafitheit mag erklirt werden durch
Training lebensnotwendiger Organe (Lamarck), Kampf ums
Dasein und geschlechtliche Zuchtwahl, mit der Konsequenz des
Ueberlebens des Tiichtigsten (Darwin) oder Mutationen (de
Vries) — auf jeden Fall aber ist die ZweckmiBigkeit im Be-
reich des Organischen nicht die Folge einer einmaligen «Kon-
struktiony durch iiberweltliche Michte; die sinnvolle Geordnet-
heit des Lebendigen ist das Ergebnis eines Strebens, das mit
der Eigenschaft «lebendig» identisch ist, und somit gehort der
«Sinny» in das Lebendige selbst hinein, und wird ihm nicht «von
aullen her» auferlegt. Auch hier handelt es sich nicht um «Nihi-
lismusy, wenn diese Tatsache zur Kenntnis genommen wird;
das Weltall wird deswegen nicht «sinnentleert> — der «Sinn»
und die Ordnung, die frithere Epochen von auflen her dem Le-
bendigen aufoktroyiert sahen, mufl in das Lebendige selber
zuriickgenommen werden.

Dasselbe gilt auch fiir den Menschen, der selber nur ein Glied
in der Entwicklung des Lebens auf der Erde ist. Wenn es einen
Sinn des menschlichen Lebens gibt, so darf dieser nicht auf3er-
halb des Lebens gesucht werden, sondern muf} sich aus den Be-
dingungen und Voraussetzungen des Menschseins ergeben.

(Fortsetzung folgt.)

Gesprc'iche mit einem Freidenker

(Fortsetzung des fiinften Gesprichs)

Darauf entgegnete ich: «Das beinahe zwei Jahrzehnte lang ge-
pflegte religiose Treibbeet war dem ungepflegten Naturboden
gegeniiber eine Zeitlang wirklich im Vorteil. Den Ausdruck
,Anlage zur Nichtreligiositit’ kann ich nicht gelten lassen. Das
Nichtvorhandensein einer Anlage ist nicht selber eine Anlage,
denn jede Anlage ist ein positiver Wert (nicht im moralischen
Sinne gemeint!). Das Fehlen einer Anlage als negative Anlage
zu bezeichnen wire ungefihr so klug, wie wenn man von einer
roten Rose behaupten wollte, sie habe die Anlage zum Nicht-
gelbsein. Es gibt aber Menschen mit der Anlage zu mysti-
schem Denken und Fiihlen und solche mit der Anlage zur rea-
len, verstandesmiBigen Erfassung der Dinge. Nun aber zur
Schrift von Professor Dodel zuriick. Ich habe diese nur er-
wihnt, weil sie in meinem geistigen Werdegang eine gewisse
Rolle gespielt hat. Weil Sie sie aber, wie es scheint, als véllig
unzeitgemifl geworden einschitzen, mdchte ich doch darauf
hinweisen, dal ihr Hauptgewicht in ihren erzieherischen
und schulpolitischen Forderungen liegt. Dodel verlangte, daf3
aller Unterricht in der staatlichen Volksschule im Einklang
stehe mit den tatsichlich erforschten Gesetzen der Natur; im
besondern soll die mosaische Schépfungsgeschichte als hand-
greiflicher Irrtum nicht mehr gelehrt werden diirfen. Ebenso
mochte er um des religiosen Friedens willen jeden konfessionel-
len Unterricht ausgeschieden wissen. Er verlangt Unterweisung
der Jugend in der Wahrheit, soweit sie erkannt ist, denn sie
wirkt menschenverbindend, im Gegensatz zu dem trennenden

Schule und Konfession

Wiirdigung des im Verlag Paul Haupt, Bern, 1948 erschienenen
Buches gleichen Namens von Dr. Josef Marschall, 276 Seiten, kart.
Fr. 14.50.

Das Problem «Schule und Erziehung» wird fiir Lehrer, Eltern und
Schulpolitiker immer eine der heikelsten Fragen sein und bleiben.
Fiir den Lehrer deshalb, weil ihm oft, namentlich wenn es sich um
einen freiheitlich gesinnten, unabhingig und dogmenfrei denken-
den Erzieher handelt, der sich seiner Aufgabe und Verpflichtung
als Menschenbildner vollauf bewuBt ist, Schwierigkeiten bereitet
werden oder MiBtrauen entgegengebracht wird. Bei Eltern aber ent-
stehen deshalb Konflikte mannigfaltiger Art, weil sie sich in konfes-
sionellen Angelegenheiten zu stark an die Tradition gebunden fiih-
len, oder weil sie in weltanschaulichen Dingen vielfach zu unwis-
send, unschliissig und ingstlich oder, besonders in katholischen Ge-
genden, zu sehr in ein konfessionelles Dogma eingeengt sind. Sie
tun dann in erster Linie das, was der katholische Lehrer oder geist-
liche Herr wiinscht oder befiehlt und zur Richtschnur der Erzie-
hung genommen wissen will. Ob alle die Miénner und Frauen, die in
der Schulpolitik (in Aufsichtsbehorden, Schulpflegen usw.) mit-
reden oder mitberaten, auch wirklich berufen und fahig sind, hier
mitzuwirken, kann in Frage gestellt werden; denn die Auswahl die-
ser Leute erfolgt oft zu sehr von nur parteipolitischen Gesichtspunk-
ten aus.

Das Buch «Schule und Konfession», das eine Abhandlung iiber das
Prinzip der Konfessionslosigkeit der 6ffentlichen Schulen in der
Bundesverfassung darstellt und in keiner Weise zeitbedingt ist, kann
jedem ein wertvoller Berater und Wegweiser sein, der sich ernsthaft

mit Schul- und Erziehungsfragen befaf3t, besonders wenn er von
einer bestimmten Weltanschauung her an die Probleme herantritt.

Wenn wir die letztes Jahr in den Parlamenten von Ziirich und
Bern gefiihrten Schuldebatten verfolgten, so konnten wir feststel-
len, daf} immer wieder Anstrengungen gemacht werden, die Schule
unter den Einflu} der religiosen und konfessionellen Gemeinschaf-
ten zu stellen. In Ziirich z. B. waren es vor allem die «Evangeliker»,
die Kirchensynode und der Direktor des Evangelischen Seminars
(Zeller), die auf die christliche Fassung des Zweckparagraphen
driickten. Auch die Parlamentarier katholischer Herkunft taten sich
nicht weniger hervor in der Behauptung, daBl eine Erziehung nur
auf christlicher und zwar auf romisch-katholischer Grundlage mog-
lich sei. Im Hinblick auf die in diesen Kreisen auf allen Gebieten
des Lebens immer deutlicher hervortretenden Anstrengungen und
deren Angriffe auf die freiheitlichen Errungenschaften kann es dem
fortschrittlich eingestellten Biirger nicht gleichgiiltig sein, in wel-
chem Geist unsere Jugend in den 6ffentlichen Schulen erzogen und
zu welchen Idealen sie in unsern Erziehungsanstalten gefiihrt werde,
ob zur Toleranz oder ob zur Unduldsamkeit und zu einer die wech-
selseitige Gehissigkeit fordernden Denk- und Verhaltensweise.

In der hier besprochenen und gewiirdigten Schrift verlegt sich
der Verfasser weniger darauf, seinen personlichen Standpunkt zu
begriinden und hervorzukehren, als auf die Aufgabe, moglichst sach-
lich und vorwiegend referierend iiber das zu schreiben, was in den
Ideenkreis «Schule und Konfession» hineingehort. Die Arbeit Mar-
schalls ist ganz besonders deshalb zu begriilen, weil sie auf eine
reichhaltige Literatur hinweist und sowohl in- als ausldndische Pi-
dagogen aller weltanschaulichen Richtungen anfiihrt und reichlich
mitsprechen laft.

Im ersten Teil werden wir eingefiihrt in die Struktur der Kon-



	Über den Nihilismus (Fortsetzung)

