
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 4

Artikel: Aus der Gedankenwelt Voltaires

Autor: Egli, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26 DER FREIDENKER Nr. 4

der Fäulnis. Die Seele unfaßbar, das Geschick ein Rätsel und
der Nachruhm ungewiß: Was des Körpers, gleicht fließendem
Wasser, was der Seele, einem Traum und Rauch. Das Leben ist

ein Kampf und eines Wanderers Halt in der Fremde, und unser
Ende ist Vergessensein.» In der stoischen Haltung bekundet sich
ein Pessimismus, der sich tapfer in die Gegebenheiten dieses

trostlosen Diesseits zu finden sucht. Das irdische Leben wird
trotz seiner Härte und Hoffnungslosigkeit bejaht und der
Pessimismus verbindet sich noch nicht mit einer Lehre, die das

eigentliche Leben des Menschen in eine Ueber- oder Hinterwelt

verlegt. Dies geschieht erst durch das Christentum, in dem

sich in eigentümlicher Weise optimistische und pessimistische
Elemente gegenseitig durchdrungen haben. In der Auffassung
von der Sündhaftigkeit dieser Welt, dem menschlichen
Verfallensein an das «Fleisch» und damit der Sünde erweist sich
das Christentum als pessimistisch, währenddem seine Hoffnung

auf Erlösung, Gnade und das «Reich Gottes» als optimistisch

zu gelten hat. Daß auch nihilistische Komponenten im
Christentum anzutreffen seien, wie etwa Nietzsche postuliert,
ist eine Frage, die uns im folgenden noch beschäftigen soll.

In der Neuzeit hat der Pessimismus vor allem im 19.

Jahrhundert eine starke Gefolgschaft gefunden. Die ausgehende
romantische Epoche zeigt eine eigentümliche
Krankheitserscheinung dichterischer Art, den sog. «Weltschmerz» (das

Wort ist von Jean Paul geprägt worden), in dem zerrissene
Menschen ihr subjektives Mißvergnügen über ihr zweckloses Leben
in die Welt hineinprojizieren. Chateaubriand, Lord Byron,
Lenau, Heine u. a. legen in ihre Werke ihr Leiden an der Welt
und erreichen so eine schmerzlich-düstere Gestaltungskraft, der

man eine gewisse Eindrücklichkeit niclit absprechen kann. In
philosophischer Hinsicht wird der Pessimismus gelehrt von
Giacomo Leopardi (Theorie des schönen Wahns), Arthur
Schopenhauer und Eduard von Hartmann. Von Schopenhauer ist

Aus der Gedankenwelt Voltaires
Zur Frage der Willensfreiheit.

«So oft ich will, will ich kraft meines gleichviel guten oder schlechten

Urteils; dieses Urteil ist notwendig, also ist auch mein Wille
notwendig. Daher sind wir nicht freier, wenn wir unsere Begierden
bändigen, als wenn wir ihnen die Zügel schießen lassen. In beiden Fällen

folgen wir unwiderstehlich unserm letzten Gedanken, der immer
notwendig ist; die Gabe zu wollen, ohne einen andern Grund als
eben zu wollen, ist etwas Absurdes. Der Satz, ,Der Wille ist frei', ist
ein Unsinn, weil es ein Unsinn ist, zu sagen, ,ich will das Wollen'. Es

ist, wie wenn man sagt, ich wünsche es zu wünschen, ich fürchte es

zu fürchten.
Der Wille ist so wenig frei, als er blau oder vierreckig ist, und die

Frage, ob er frei sei, ist so absurd wie die, ob ihm Farbe oder
Bewegung zukommt. Denn der Wille ist das Wollen und die Freiheit
ist das Können.»

«Die Nachtigall hat die Freiheit, ihr Nest zu machen und zu
singen, wenn sie Lust hat und nicht gerade an Schnupfen leidet. Wenn
die Nachtigall sich aussprechen könnte, so würde sie zu den Theologen

sagen: ich bin unbedingt dazu getrieben zu nisten, ich will
nisten, ich kann nisten und ich niste. Ihr seid unbedingt dazu
getrieben, schlechte Philosophen zu sein; ihr erfüllt euer Schiksal, wie
ich das meine.»

Und Voltaire war damit gleicher Auffassung wie Sokrates: «Der
Wille ist wegen seiner Abhängigkeit vom Urteil, dem Urteil über
das erstrebenswerte Gut, das nicht in der Wahl des Menschen steht,
also nicht auf freier Wahl beruht, unfrei. Der Wille ist bestimmt
durch die Einsicht.»

Ein Gottesbeweis.

«Ich wundere mich, daß man unter so viel überstiegenen Beweisen

für das Dasein Gottes noch nicht darauf verfallen ist, das Ver-

zu sagen, daß er den Pessimismus in Europa populär gemacht
hat und sozusagen der Erzvater der modernen Pessimisten ist.
In der Lehre vom «Willen zum Leben» erklärt Schopenhauer,
daß der Weltgrund und das Wesen der Wirklichkeit durchaus
unvernünftig seien, ein «blinder Drang», dem es bloß um das

«Leben» geht. Niemals kann dieser rastlose Wille zur Ruhe
kommen; von Genuß zu Begierde eilend, schafft der «Wille»
eine Welt des Elends und des Leidens. Jedes Menschenleben
fließt zwischen Wollen und Erreichen fort. Wollen aber ist
Schmerz, ist Unlust des Noch-nicht-befriedigtseins. Primär
besteht immer das Gefühl der Unlust, das nur für jene Momente
aufgehoben ist, in denen der Wille an einem seiner Ziele
angekommen ist. Nichtsdestoweniger ist es völlig begründet, in
die Klage auszubrechen, das Beste sei, nie geboren zu sein. Mit
den Worten eines modernen Dichters, der diesen Standpunkt
karikiert: «Wer nicht zur Welt kommt, hat nicht viel verloren /
Er sitzt im All auf einem Baum und lacht .»

Zwischen den Positionen des Optimismus und des Pessimismus
erhebt sich diejenige des Nihilismus. Schon ein sprachlicher
Hinweis vermag deutlich zu machen, wo die Verschiedenheit
der weltanschaulichen Gesichtspunkte einsetzt. Alle drei Wörter

stammen aus dem Lateinischen; bedeutet optimus am
besten und pessimus am schlechtesten, so will das Wort nihil
besagen: nichts oder das Nichts. Der Nihilismus sieht in der
Welt weder etwas Schlechtes, noch etwas Gutes — sie ist im
wahren Sinne des Wortes «nichtig», sinnlos, olme Wert,
Ordnung und Gestaltung. Die Konsequenz, die daraus gezogen werden

soll, ist — so beim Buddhismus — daß man den «Schleier
der Maya» zerreißt, das Rad der «Wiedergeburten» zum Stehen

bringt und also in das «Nirwana», das Nichts, eingeht. Es leuchtet

ein, daß der Nihilismus eine große Verwandschaft mit der

pessimistischen Weltanschauung besitzt, und daß zumeist beide

Standpunkte gemeinsam auftreten. Von der negativen Bewer-

gnügen als Beweis anzuführen; das Vergnügen ist etwas Göttliches
und ich bin der Meinung, daß jedermann, der guten Tokaier trinkt,
der eine schöne Frau küßt, mit einem Wort, der angenehme Sensations

hat, ein wohltätiges höchstes Wesen anerkennen muß.»

Vom «Ebenbild Gottes» hat Voltaire einen eigenen Begriff: «Es

ist etwas Teuflisches in der Art, wie sich die Menschen behandeln;
besonders die Scheußlichkeiten der Kirchengeschichte und der
Geschichte kirchlich gesinnter Völker wie des spanischen sind so

schlimm, daß man mit Grund denken könnte, die Menschen seien
nach ces Teufels Bild geschaffen.»

«Ein indischer Fakir, ein Talapoin, ein Santon, ein Marabu gleicht
dem arm herumziehenden Jesus mehr als der Papst, der herrlich lebt
in der Welt, oder die anmaßenden Bischöfe, die schalten und walten

wie die Fürsten. Die Priester möchten alle gerne Tyrannen der
Menschheit sein, während Jesus nur Opferlamm war.»

«Es ist keine Seite in der Bibel, die nicht Fehler gegen Geographie,
Chronologie, Gesetze der Natur und der Geschichte, gesunden
Menschenverstand, Ehre, Rechtlichkeit, Schamgefühl enthielte. Also fort
mit der Bibel aus dem Unterricht! Die erste Erziehung unserer Kinder

besteht darin, daß man sie Dummheiten lernen läßt. Will man
wirklich gebildete Leute aus ihnen machen, so verbiete man ihnen
die Bibel!»

«Die grausamen, blutigen, greuelvollen Folgeerscheinungen des

dogmatischen Geistes sind eine spezifische Eigenschaft des Christentums;

das Heidentum weiß von dieser Raserei nichts. Europa wäre
um einen Drittel volksreicher, wenn es keine theologischen
Argumente gäbe. Der religiöse Fanatismus ist schuld, wenn Millionen
unschuldiger Menschen hingemordet wurden. Weil in der Kirche der



Nr. 4 DER FREIDENKER 27

tung der Gesamtwirklichkeit ist nur ein Schritt zur Behauptung,

daß «alles eitel sei». Dies wird veranschaulicht im Motto
zum «Rosengarten» des persischen Dichters Saadi (13.
Jahrhundert nach Christus), das Schopenhauer in seinen «Aphorismen

zur Lebensweisheit» folgendermaßen wiedergibt:

Ist einer Welt Besitz für dich zerronnen,
Sei nicht in Leid darüber, es ist nichts;
Und hast du einer Welt Besitz gewonnen,
Sei nicht erfreut darüber, es ist nichts.
Vorüber gehn die Schmerzen und die Wonnen:
Geh an der Welt vorüber, es ist nichts.

Die mannigfaltigen Erfahrungen der Nichtigkeit der Welt
und des menschlichen Lebens veranlassen den Nihilisten*, ein
«vernichtendes» Gesamturteil über Welt und Wirklichkeit
auszusprechen. Dabei ist es nur dann korrekt, von Nihilismus zu
reden, wenn jegliche Sinn- und Werthaftigkeit innerhalb der
Welt geleugnet wird. Wann immer Sinn und Wert noch in
irgend einer Form anerkannt werden, handelt es sich nicht um
Nihilismus. Hält man sich dies mit aller Klarheit vor Augen,
so erkennt man, daß es eigentliche und echte Nihilisten mit
Ausnahme einiger Spielarten des Buddhismus gar nicht gibt
und vielleicht auch gar nicht geben kann. Was gemeinhin im
abschätzigen Sinne mit dem Ausdruck «Nihilismus» belegt wird,
ist in der Regel nicht nihilistisch. Geht man dem Wortgebrauch
nach, so zeigt sich, daß die Warnrufe vor dem «anbrechenden
Nihilismus» gewöhnlich von den Vertretern der überlieferten
Ordnung und Institutionen herstammen, die in jeder freiheitlichen

und revolutionären Strömung sogleich den «Nihilismus»
diagnostizieren. So wird von kirchlichen Kreisen jeder religions-

* Das Wort wird zum ersten Mal gebraucht in dem Roman von /.
Turgenjew: Väter und Söhne.

Fanatismus sich mit dem Korpsgeist verbindet, so ist sie staatsgefährlich.

Der Geist, der dieses Korps und sein Oberhaupt beseelt, ist
der einer unbezähmbaren Herrschsucht, deren Ansprüche
gemeingefährlicher Natur sind. Die Geschichte wimmelt von Zeugnissen, die
diese Anklage erhärten: die Einmischung der Päpste in die weltliche

Herrschaft — das Eherecht, in dem sich die Kirche ein Mittel

schuf, in unerhörter Weise in die private Sphäre auch der
Souveräne einzugreifen und die intimsten Geheimnisse des Ehebettes
vor die Oeffentlichkeit und an den Richterstuhl des Papstes zu zerren

— ein besonders gefährliches Zucht- und Machtmittel der
Priesterkaste ist der Beichtstuhl — daß die Kinder der Autorität der
Eltern, die Frauen der Autorität der Männer entzogen werden —
man glaubte ein Lamm zu befragen und befragte einen Wolf — endlich

ist die Kirche ein nationalökonomischer Schädling ersten Ranges

— durch die Geldsummen, welche Rom alljährlich den Nationalkirchen

auspreßt — das Mönchtum — die Nonnenklöster, diese
Kerker, in denen man unglückliche Mädchen lebendig begräbt ¦—
was tun sie? «singen, trinken, verdauen und Gott eidlich versprechen,

den Menschen nichts zu nützen; Parasiten, die vom Mark ihrer
Mitbürger zehren» —• wir haben zweierlei Arten von Bettlern: die
einen tragen Lumpen — die andern sind uniformiert und
brandschatzen das Volk im Namen Gottes; die erstere Sorte ist weniger
gefährlich —

Als Vergleich zu den katholischen Ländern stellt Voltaire die
protestantischen, die, unter sonst gleichen Verhältnissen, jene
wirtschaftlich stets überflügeln.

In seinem Kampf gegen die «infame» (die Kirche) zeigten sich bei
Voltaire bisweilen Müdigkeits- und illusionäre Erscheinungen. So

dachte er einmal an die Möglichkeit eines Waffenstillstandes unter
der Bedingung, daß sie sich dazu bequemen würde, milder, vernünftiger,

weniger verfolgungssüchtig zu werden und für die Irrtümer,
auf denen ihre Macht ruht, keinen Respekt mehr zu beanspruchen,
und des Eingeständnisses «wir lehren ja freilich nur dummes Zeug,

freie Standpunkt immer wieder als «nihilistisch» bezeichnet;
der Atheist ist dann zugleich auch ein Nihilist, der, weil er Gott
nicht verehrt, das Nichts verehren muß. Den herrschenden
Klassen in Staat und Gesellschaft erscheint jede Auflehnung
gegen die Tradition, selbst wenn es sich um eine Tradition der
Unterdrückung handelt, als «nihilistisch»; der Sozialist ist dann
zugleich auch ein Nihilist, der, weil er den gegenwärtigen Staat

verneint, die gesellschaftliche Ordnung überhaupt in Frage
stellt. Indem sie ihre «Wahrheit» und ihre «Wirklichkeit»
absolut setzen, wird ihnen alles zum Nihilismus, was diese «Wahrheit»

bezweifelt imd was diese «Wirklichkeit» verändern will.
Auf Grund dieser Sachlage wird ein heilloser Mißbrauch
getrieben mit dem Verdikt des «Nihilismus», der eine klare
Problemstellung nahezu unmöglich macht. Darum wird es in
diesem Zusammenhange nötig sein, alle den Nihilismus betreffenden

Fragenkomplexe ans Licht zu heben und sie — gemäß
ihrer systematischen Aufeinanderfolge — in knappen Umrissen
darzustellen. Dabei stellen sich etwa folgende Fragen: Hat die
Welt als Ganzes Ordnung, Wert und Sinn? Gibt es einen «Sinn»
des menschlichen Lebens? Wo stehen wir heute in Welt und
Wissenschaft in bezug auf die Gesamtbewertung unseres
Daseins?

(Fortsetzung folgt.)

Unsere Delegiertenversammlung

Ein Bericht über unsere letzte Delegiertenversammlung in

Biel vom 2. März a. c. mußte des Stoffandranges wegen

auf die nächste Nummer zurückgestellt werden.

aber unsere Märchen sind nicht besser und nicht schlechter als die
Märchen anderer Völker. Laßt uns die Narren an Ketten legen und
lachen wir miteinander»!

«Ich kann euch nur sagen, was der hl. Johannes zu den Christen
sagte. Liebe Kindlein, liebet euch untereinander — wenn ihr könnt.
Denn wer zum Teufel sollte euch sonst lieben!»

«Wenn alles Metaphysische uns von der Wahrheit weg in die Irre
führt, so ist die einzige, legitime Domäne unseres Geistes die
Erfahrungswissenschaft.»

«Die Philosophie besteht darin, inne zu halten, wo die Fackel der
Physik uns fehlt; sie muß uns lehren, an allem zu zweifeln, was
nicht zum Gebiet der Mathematik und Erfahrung gehört. Experiment

und exakte Analyse sind die einzige Methode des richtigen
Erkennens.»

Zum Gebet.

«Das Bittgebet fällt schon wegen seines Widerspruches mit dem
Naturgesetz: wenn die Ave-Maria etwas ändern könnten, so hätten

sie schon alle Gesetze durchbrochen. Ich hüte mich daher, um
etwas zu bitten, ich beschränke mich aufs Danken. Aber auch das

Danken und Loben ist im Grunde nicht vernünftig: Können wir Gott
überhaupt ehren? Ist Gott ein Bürgermeister? Du zweibeiniges Tier,
was macht es Gott aus, ob du ihn lobst oder nicht!»

Zum Atheismus.

«Nützen kann der Atheismus jedenfalls nichts. Werden die
Menschen darum tugendhafter sein, wenn sie keinen Gott anerkennen,
der die Tugend befiehlt? — Wenn Sie Geld ausgeliehen haben,
haben Sie ein Interesse daran, daß Ihr Schuldner und Ihr Notar an
Gott glauben!» War wohl Monsignore Cippico verkappter Atheist?

Mitgeteilt von Joseph Egli, Bern


	Aus der Gedankenwelt Voltaires

