Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 4

Artikel: Uber den Nihilismus (Fortsetzung folgt)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. April 1952

CEruholn' regelmiiBig am 1. jeden Monun)

35. Jahrgang — Nr. 4

DER FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jéhrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.—). Einzelnummer 50 Rappen
Samtliche Adref3dnderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

/ Inhalt: Uber den Nihilismus — Philosophie und Marxismus
(SchluB) — Gespriiche mit einem Freidenker (5. Gespriich) — Die
neuen ,Zehn Gebote* — Totentafel — Aus der Gedankenwelt

Voltaires — Aus der Bewegung.

Eine vermehrte Macht der Geistlichkeit vertrigt sich nicht
mit den Interessen der Zivilisation.
Henry Thomas Buckle

ULev Den (/Vik(’(smus

Seit einigen Jahrzehnten spricht man davon, dal Europa, und
damit die ganze Welt, vom Gespenst des Nihilismus bedroht sei.
Von den verschiedensten Seiten her wird zur Abwehr gegen diese
Bedrohung aufgerufen, ohne daf3 allgemeine Klarheit dariiber
bestiinde, was man eigentlich unter Nihilismus zu verstehen
habe. Die «Heraufkunft des europiischen Nihilismus», die
Nietzsche als einer der ersten mit eindriicklichen Worten an-
gekiindigt hatte, 1aBt sich nur begreifen aus philosophischen
und kulturgeschichtlichen Erwigungen, die anzustellen heute
notwendiger denn je erscheint, indem das Nihilismusproblem
lingst zu einer Grundfrage des heutigen Menschen geworden
ist. Inmitten der endlosen Diskussionen iiber Herkunft, Ursache
und Ueberwindung des Nihilismus scheint es fiir jeden verant-
wortungsbewuflten Einzelnen unumginglich, in diesen Fragen
eine prinzipielle Abkldrung anzustreben.

Der Nihilismus ist eine Interpretation der Welt und des
menschlichen Lebens. Als solche gehort er zu den méglichen
Interpretationen von Sinn und Wert der Wirklichkeit, die uns
durch Philosophie, Wissenschaft und Religion nahegelegt wer-
den: Zum BewuBtsein seiner selbst gelangt, kann der Mensch
nicht umhin, eine Gesamtbewertung seines Lebens und der Welt
iiberhaupt durchzufiihren. Dabei besteht die Moglichkeit, die
Welt als ganzes gutzuhei3en und fiir sie das Vorherrschen eines
guten Prinzips und einer hoheren Sinnhaftigkeit zu postulieren.
Unter dieser Voraussetzung entsteht eine Art von Optimismus,
fiir den ausgemacht ist, da3 das Gute in der Welt iiber das
Bése triumphiert und sich iiberall und immer Ordnung und Sinn
gegeniiber Chaos und Zufall durchzusetzen vermégen. Diese
Art von Weltanschauung hat ihre bedeutendste Ausgestaltung
gefunden in der «Theodizee» von Leibniz, worin bewiesen wird,
daf3 diese Welt «die beste aller Welten» ist. Die Verteidigung
Gottes als des Schopfers dieser Welt geht bei Leibniz so weit,
daf3 sogar alles Uebel in metaphysischer Argumentation gerecht-
fertigt wird. Weil wir Menschen nur einen beschrinkten Ge-
sichtskreis haben, verabsolutieren wir ein Leiden oder einen
Schmerz, ohne zu erkennen, dal Gott — wie Leibniz glaubt —
auch damit unser Bestes will. Alles ist gut in dieser Welt der
«pristabilierten Harmonie»; Gott als «Welteningenieur» hat
seine Sache so vortrefflich gemacht, da} die einzig wesentliche
Weltanschauung nur der Optimismus sein kann. Begreiflicher-
weise blieb diese Lehre nicht unangefochten. Den Auftakt zu
kritischen Auslassungen iiber die Theodizee bildete Foltaires

«Candide», der mit der unerbittlichen Logik der Satire den
wahren Weltlauf neben den spekulativen der Theodizee stellt.
Der junge Candide glaubt den Lehrsitzen seines Lehrers, daf
«alles hienieden aufs vortrefflichste eingerichtet sei» und schafft
sich ein entsprechendes Welthild: «die Nasen sind dazu da, daf3
man darauf Brillen trigt . .. Offensichtlich sind die Beine dazu
geschaffen, daf3 man Striimpfe und Schuhe und Hosen daran
trigt, und somit haben wir Schuhe, Striimpfe und Hosen an.
Die Steine sind gewachsen, auf dafl man sie behauen und dar-
aus Schlosser erbauen kann, und deswegen hat der gnidige
Herr ein wunderschénes Schlof3». Mit dieser Weltanschauung
zieht Candide durch das Leben und erst ein Uebermall von
Ungliick' und Nachstellungen aller Art belehrt ihn, daBl die
Welt nicht gerade vollkommen eingerichtet ist. Die Konse-
quenz, die er aus seinen Erfahrungen zieht, ist realistisch genug;
er antwortet dem philosophischen Pangloss, der ihm den «héhe-
ren Sinnx all seiner Leiden beweisen will: «Wohl gesprochen,
nun aber miissen wir unseren Garten bestellen».

Der Optimismus, ebenso alt wie die Menschheit selbst, hat
von jeher in der pessimistischen Weltdeutung seinen Gegen-
spieler gefunden. Entgegen der Lehre von der sinnhaften Welt-
ordnung und dem Wert des menschlichen Lebens behauptet der
Pessimismus, dal3 die Welt denkbar schlecht eingerichtet sei.
Die Welt ist chaotisch und sinnlos; das Schlechte siegt fort-
wihrend iiber das Gute, die Gewalt iiber das Recht, der Hal3
itber die Liebe, usw. — Schon die Griechen kannten den resig-
nierten Satz: «Nicht geboren werden ist das Beste». Die Summe
der Leiden in unserem Leben iiberwiegt bei weitem die Summe
unseres Gliicks und alle Lust ist an sich nichts Positives, sondern
lediglich die kurzfristige Abwesenheit von Unlust. Was der
Mensch Gliick nennt, sind nur jene spirlichen Augenblicke, wo
sich der allzeit harte Zugriff des Ungliicks lockert und das Un-
heil sich sammelt, um sich aufs neue auf uns zu stiirzen. Diese
Perspektive, in der sich das Dasein in den diistersten Akzenten
zeigt, hat zu allen Zeiten auf einen bestimmten Typus Mensch
eine starke Anziehungskraft ausgeiibt. In der indischen Reli-
gion und Philosophie finden sich zahlreiche pessimistische
Aeullerungen; bei den griechischen Stoikern ist der Pessimis-
mus, gelegentlich mit heroischen Ueberwindungsversuchen ver-
kniipft, eindriicklich vertreten. So z. B. in Marc Aurels «Selbst-
betrachtungen»: «Des Menschen Leben ist ein Augenblick, sein
Wesen ewiger Fluf}, die Sinne triibe und der Leib ein Raub



26 DER FREIDENKER Nr. 4

der Fiulnis. Die Seele unfaB8bar, das Geschick ein Ritsel und
der Nachruhm ungewiB. Was des Kérpers, gleicht flieBendem
Wasser, was der Seele, einem Traum und Rauch. Das Leben ist
ein Kampf und eines Wanderers Halt in der Fremde, und unser
Ende ist Vergessensein.» In der stoischen Haltung bekundet sich
ein Pessimismus, der sich tapfer in die Gegebenheiten dieses
trostlosen Diesseits zu finden sucht. Das irdische Leben wird
trotz seiner Hiirte und Hoffnungslosigkeit bejaht und der Pes-
simismus verbindet sich noch nicht mit einer Lehre, die das
eigentliche Leben des Menschen in eine Ueber- oder Hinter-
welt verlegt. Dies geschieht erst durch das Christentum, in dem
sich in eigentiimlicher Weise optimistische und pessimistische
Elemente gegenseitig durchdrungen haben. In der Auffassung
von der Siindhaftigkeit dieser Welt, dem menschlichen Ver-
fallensein an das «Fleisch» und damit der Siinde erweist sich
das Christentum als pessimistisch, wihrenddem seine Hoff-
nung auf Erlésung, Gnade und das «Reich Gottes» als optimi-
stisch zu gelten hat. Dal} auch nihilistische Komponenten im
Christentum anzutreffen seien, wie etwa Nietzsche postuliert,
ist eine Frage, die uns im folgenden noch beschiftigen soll.
In der Neuzeit hat der Pessimismus vor allem im 19. Jahr-
hundert eine starke Gefolgschaft gefunden. Die ausgehende
romantische Epoche zeigt eine eigentiimliche Krankheits-
erscheinung dichterischer Art, den sog. «Weltschmerz» (das
Wort ist von Jean Paul gepriigt worden), in dem zerrissene Men-
schen ihr subjektives Milvergniigen iiber ihr zweckloses Leben
in die Welt hineinprojizieren. Chateaubriand, Lord Byron,
Lenau, Heine u. a. legen in ihre Werke ihr Leiden an der Welt
und erreichen so eine schmerzlich-diistere Gestaltungskraft, der
man eine gewisse Eindriicklichkeit nicht absprechen kann. In
philosophischer Hinsicht wird der Pessimismus gelehrt von
Giacomo Leopardi (Theorie des schonen Wahns), Arthur Scho-
penhauer und Eduard von Hartmann. Von Schopenhauer ist

zu sagen, daf} er den Pessimismus in Europa populir gemacht
hat und sozusagen der Erzvater der modernen Pessimisten ist.
In der Lehre vom «Willen zum Leben» erklirt Schopenhauer,
daf3 der Weltgrund und das Wesen der Wirklichkeit durchaus
unverniinftig seien, ein «blinder Drang», dem es bloB um das
«Leben» geht. Niemals kann dieser rastlose Wille zur Ruhe
kommen; von Genull zu Begierde eilend, schafft der «Wille»
eine Welt des Elends und des Leidens. Jedes Menschenleben
flieBt zwischen Wollen und Erreichen fort. Wollen aber ist
Schmerz, ist Unlust des Noch-nicht-befriedigtseins. Primiir be-
steht immer das Gefiithl der Unlust, das nur fiir jene Momente
aufgehoben ist, in denen der Wille an einem seiner Ziele an-
gekommen ist. Nichtsdestoweniger ist es vollig begriindet, in
die Klage auszubrechen, das Beste sei, nie geboren zu sein. Mit
den Worten eines modernen Dichters, der diesen Standpunkt
karikiert: «Wer nicht zur Welt kommt, hat nicht viel verloren /
Er sitzt im All auf einem Baum und lacht...»

Zwischen den Positionen des Optimismus und des Pessimismus
erhebt sich diejenige des Nihilismus. Schon ein sprachlicher
Hinweis vermag deutlich zu machen, wo die Verschiedenheit
der weltanschaulichen Gesichtspunkte einsetzt. Alle drei Wor-
ter stammen aus dem Lateinischen; bedeutet optimus — am
besten und pessimus — am schlechtesten, so will das Wort nihil
besagen: nichts oder das Nichts. Der Nihilismus sieht in der
Welt weder etwas Schlechtes, noch etwas Gutes — sie ist im
wahren Sinne des Wortes «nichtig», sinnlos, ohne Wert, Ord-
nung und Gestaltung. Die Konsequenz, die daraus gezogen wer-
den soll, ist — so beim Buddhismus — daf3 man den «Schleier
der Mayay zerreifit, das Rad der «Wiedergeburten» z_ulh Stehen
bringt und also in das «Nirwana», das Nichts, eingeht. Es leuch-
tet ein, daf3 der Nihilismus eine grofle Verwandschaft mit der
pessimistischen Weltanschauung besitzt, und daf3 zumeist beide
Standpunkte gemeinsam auftreten. Von der negativen Bewer-

Aus der Gedankenwelt Voltaires

Zur Frage der Willensfreiheit.

«So oft ich will, will ich kraft meines gleichviel guten oder schlech-
ten Urteils; dieses Urteil ist notwendig, also ist auch mein Wille not-
wendig. Daher sind wir nicht freier, wenn wir unsere Begierden bin-
digen, als wenn wir ihnen die Ziigel schieBen lassen. In beiden Fil-
len folgen wir unwiderstehlich unserm letzten Gedanken, der immer
notwendig ist; die Gabe zu wollen, ohne einen andern Grund als
eben zu wollen, ist etwas Absurdes. Der Satz, ,Der Wille ist frei’, ist
ein Unsinn, weil es ein Unsinn ist, zu sagen, ,ich will das Wollen’. Es
ist, wie wenn man sagt, ich wiinsche es zu wiinschen, ich fiirchte es
zu fiirchten. )

Der Wille ist so wenig frei, als er blau oder vierreckig ist, und die
Frage, ob er frei sei, ist so absurd wie die, ob ihm Farbe oder Be-
wegung zukommt. Denn der Wille ist das Wollen und die Freiheit
ist das Konnen.»

«Die Nachtigall hat die Freiheit, ihr Nest zu machen und zu sin-
gen, wenn sie Lust hat und nicht gerade an Schnupfen leidet. Wenn
die Nachtigall sich aussprechen kénnte, so wiirde sie zu den Theo-
logen sagen: ich bin unbedingt dazu getrieben zu nisten, ich will
nisten, ich kann nisten und ich niste. Ihr seid unbedingt dazu ge-
trieben, schlechte Philosophen zu sein; ihr erfiillt euer Schiksal, wie
ich das meine.»

Und Voltaire war damit gleicher Auffassung wie Sokrates: «Der
Wille ist wegen seiner Abhingigkeit vom Urteil, dem Urteil iiber
das erstrebenswerte Gut, das nicht in der Wahl des Menschen steht,
also nicht auf freier Wahl beruht, unfrei. Der Wille ist bestimmt
durch die Einsicht.»

Ein Gottesbeweis.

«Ich wundere mich, dal man unter so viel iiberstiegenen Bewei-
sen fiir das Dasein Gottes noch nicht darauf verfallen ist, das Ver-

gniigen als Beweis anzufiihren; das Vergniigen ist etwas Géttliches
und ich bin der Meinung, daB8 jedermann, der guten Tokaier trinkt,
der eine schone Frau kiilt, mit einem Wort, der angenehme Sensa-
tions hat, ein wohltitiges hochstes Wesen anerkennen muB.»

Vom «Ebenbild Gottes» hat Voltaire einen eigenen Begriff: «Es
ist etwas Teuflisches in der Art, wie sich die Menschen behandeln;
besonders die ScheuBlichkeiten der Kirchengeschichte und der Ge-
schichte kirchlich gesinnter Volker wie des -spanischen sind so
schlimm, daB man mit Grund denken kénnte, die Menschen seien
nach ces Teufels Bild geschaffen.»

«Ein indischer Fakir, ein Talapoin, ein Santon, ein Marabu gleicht
dem arm herumziehenden Jesus mehr als der Papst, der herrlich lebt
in der Welt, oder die anmaBenden Bischife, die schalten und wal-
ten wie die Fiirsten. Die Priester mochten alle gerne Tyrannen der
Menschheit sein, wihrend Jesus nur Opferlamm war.»

«Es ist keine Seite in der Bibel, die nicht Fehler gegen Geographie,
Chronologie, Gesetze der Natur und der Geschichte, gesunden Men-
schenverstand, Ehre, Rechtlichkeit, Schamgefiihl enthielte. Also fort
mit der Bibel aus dem Unterricht! Die erste Erziehung unserer Kin-
der besteht darin, daB man sie Dummheiten lernen 1iBt. Will man
wirklich gebildete Leute aus ihnen machen, so verbiete man ihnen

die Bibel!»

«Die grausamen, blutigen, greuelvollen Folgeerscheinungen des
dogmatischen Geistes sind eine spezifische Eigenschaft des Christen-
tums; das Heidentum weiBl von dieser Raserei nichts. Europa wire
um einen Drittel volksreicher, wenn es keine theologischen Argu-
mente gibe. Der religiése Fanatismus ist schuld, wenn Millionen un-
schuldiger Menschen hingemordet wurden. Weil in der Kirche der



Nr. 4

DER FREIDENKER 27

tung der Gesamtwirklichkeit ist nur ein Schritt zur Behaup-
tung, dal} «alles eitel sei». Dies wird veranschaulicht im Motto
zum «Rosengarten» des persischen Dichters Saadi (13. Jahr-
hundert nach Christus), das Schopenhauer in seinen «Aphoris-
men zur Lebensweisheits folgendermaBlen wiedergibt:

Ist einer Welt Besitz fiir dich zerronnen,

Sei nicht in Leid dariiber, es ist nichts;

Und hast du einer Welt Besitz gewonnen,

Sei nicht erfreut dariiber, es ist nichts.
Voriiber gehn die Schmerzen und die Wonnen:
Geh an der Welt voriiber, es ist nichts.

Die mannigfaltigen Erfahrungen der Nichtigkeit der Welt
und des menschlichen Lebens veranlassen den Nihilisten*®, ein
«vernichtendes» Gesamturteil iiber Welt und Wirklichkeit aus-
zusprechen. Dabei ist es nur dann korrekt, von Nihilismus zu
reden, wenn jegliche Sinn- und Werthaftigkeit innerhalb der
Welt geleugnet wird. Wann immer Sinn und Wert noch in ir-
gend einer Form anerkannt werden, handelt es sich nicht um
Nihilismus. Hélt man sich dies mit aller Klarheit vor Augen,
so erkennt man, daf3 es eigentliche und echte Nihilisten mit
Ausnahme einiger Spielarten des Buddhismus gar nicht gibt
und vielleicht auch gar nicht geben kann. Was gemeinhin im
abschitzigen Sinne mit dem Ausdruck «Nihilismus» belegt wird,
ist in der Regel nicht nihilistisch. Geht man dem Wortgebrauch
nach, so zeigt sich, dal die Warnrufe vor dem «anbrechenden
Nihilismus» gew6hnlich von den Vertretern der iiberlieferten
Ordnung und Institutionen herstammen, die in jeder freiheit-
lichen und revolutioniren Stromung sogleich den «Nihilismus»
diagnostizieren. So wird von kirchlichen Kreisen jeder religions-

* Das Wort wird zum ersten Mal gebraucht in dem Roman von J. Tur-
genjew: Viter und Schne.

freie Standpunkt immer wieder als «nihilistisch» bezeichnet;
der Atheist ist dann zugleich auch ein Nihilist, der, weil er Gott
nicht verehrt, das Nichts verehren muf. Den herrschenden
Klassen in Staat und Gesellschaft erscheint jede Auflehnung
gegen die Tradition, selbst wenn es sich um eine Tradition der
Unterdriickung handelt, als «nihilistisch» ; der Sozialist ist dann
zugleich auch ein Nihilist, der, weil er den gegenwiirtigen Staat
verneint, die gesellschaftliche Ordnung iiberhaupt in Frage
stellt. Indem sie ihre «Wahrheit» und ihre «Wirklichkeit» ab-
solut setzen, wird ihnen alles zum Nihilismus, was diese «Wahr-
heity bezweifelt und was diese «Wirklichkeit» verindern will.
Auf Grund dieser Sachlage wird ein heilloser MiB3brauch ge-
trieben mit dem Verdikt des «Nihilismus», der eine klare Pro-
blemstellung nahezu unméglich macht. Darum wird es in die-
sem Zusammenhange notig sein, alle den Nihilismus betreffen-
den Fragenkomplexe ans Licht zu heben und sie — gemil}
ihrer systematischen Aufeinanderfolge — in knappen Umrissen
darzustellen. Dabei stellen sich etwa folgende Fragen: Hat die
Welt als Ganzes Ordnung, Wert und Sinn? Gibt es einen «Sinn»
des menschlichen Lebens? Wo stehen wir heute in Welt und
Wissenschaft in bezug auf die Gesamtbhewertung unseres Da-
seins?
(Fortsetzung folgt.)

Unsere Delegiertenversammlung

Ein Bericht iiber unsere letzte Delegiertenversammlung in
Biel vom 2. Mirz a. c. mullte des Stoffandranges wegen

auf die ndchste Nummer zuriickgestellt werden.

Fanatismus sich mit dem Korpsgeist verbindet, so ist sie staatsge-
fahrlich. Der Geist, der dieses Korps und sein Oberhaupt beseelt, ist
der einer unbezihmbaren Herrschsucht, deren Anspriiche gemein-
gefiahrlicher Natur sind. Die Geschichte wimmelt von Zeugnissen, die
diese Anklage erhirten: die Einmischung der Pipste in die welt-
liche Herrschaft —, das Eherecht, in dem sich die Kirche ein Mit-
tel schuf, in unerhérter Weise in die private Sphire auch der Sou-
veridne einzugreifen und die intimsten Geheimnisse des Ehebettes
vor die Oeffentlichkeit und an den Richterstuhl des Papstes zu zer-
ren —, ein besonders gefihrliches Zucht- und Machtmittel der Prie-
sterkaste ist der Beichtstuhl —, daB die Kinder der Autoritit der
Eltern, die Frauen der Autoritit der Minner entzogen werden —,
man glaubte ein Lamm zu befragen und befragte einen Wolf —, end-
lich ist die Kirche ein nationalokonomischer Schédling ersten Ran-
ges —, durch die Geldsummen, welche Rom alljdhrlich den National-
kirchen auspreBt —, das Monchtum —, die Nonnenkléster, diese
Kerker, in denen man ungliickliche Mddchen lebendig begribt —,
was tun sie? «singen, trinken, verdauen und Gott eidlich verspre-
chen, den Menschen nichts zu niitzen; Parasiten, die vom Mark ihrer
Mitbiirger zehren» — wir haben zweierlei Arten von Bettlern: die
einen tragen Lumpen —, die andern sind uniformiert und brand-
schatzen das Volk im Namen Gottes; die erstere Sorte ist weniger ge-
fahrlich —.

Als Vergleich zu den katholischen Lindern stellt Voltaire die pro-
testantischen, die, unter sonst gleichen Verhiltnissen, jene wirt-
schaftlich stets iiberfliigeln.

In seinem Kampf gegen die «infame» (die Kirche) zeigten sich bei
Voltaire bisweilen Miidigkeits- und illusionire Erscheinungen. So
dachte er einmal an die Maglichkeit eines Waffenstillstandes unter
der Bedingung, daB sie sich dazu bequemen wiirde, milder, verniinf-
tiger, weniger verfolgungssiichtig zu werden und fiir die Irrtiimer,
auf denen ihre Macht ruht, keinen Respekt mehr zu beanspruchen,
und des Eingestindnisses «wir lehren ja freilich nur dummes Zeug,

aber unsere Mirchen sind nicht besser und nicht schlechter als die
Mirchen anderer Volker. Lalt uns die Narren an Ketten legen und
lachen wir miteinander»!

«Ich kann euch nur sagen, was der hl. Johannes zu den Christen
sagte. Liebe Kindlein, liebet euch untereinander — wenn ihr konnt.
Denn wer zum Teufel sollte euch sonst lieben!»

«Wenn alles Metaphysische uns von der Wahrheit weg in die Irre
fiihrt, so ist die einzige, legitime Domine unseres Geistes die Erfah-
rungswissenschaft.»

«Die Philosophie besteht darin, inne zu halten, wo die Fackel der
Physik uns fehlt; sie muBl uns lehren, an allem zu zweifeln, was
nicht zum Gebiet der Mathematik und Erfahrung gehort. Experi-
ment und exakte Analyse sind die einzige Methode des richtigen
Erkennens.»

Zum Gebet.

«Das Bittgebet fillt schon wegen seines Widerspruches mit dem
Naturgesetz: wenn die Ave-Maria etwas dndern konnten, so hiit-
ten sie schon alle Gesetze durchbrochen. Ich hiite mich daher, um
etwas zu bitten, ich beschrinke mich aufs Danken. Aber auch das
Danken und Loben ist im Grunde nicht verniinftig: Kénnen wir Gott
iiberhaupt ehren? Ist Gott ein Biirgermeister? Du zweibeiniges Tier,
was macht es Gott dus, ob du ihn lobst oder nicht!»

Zum Atheismus.

«Niitzen kann der Atheismus jedenfalls nichts. Werden die Men-
schen darum tugendhafter sein, wenn sie keinen Gott anerkennen,
der die Tugend befiehlt? — Wenn Sie Geld ausgeliehen haben, ha-
ben Sie ein Interesse daran, daB Ihr Schuldner und Ihr Notar an
Gott glauben!> War wohl Monsignore Cippico verkappter Atheist?

Mitgeteilt von Joseph Egli, Bern



	Über den Nihilismus (Fortsetzung folgt)

