
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 3

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung und Schluss des
vierten Gespräches)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


iNr. 3 DER FREIDENKER 21

Ein ermunterndes Urteil
über den Freidenker

Das Auslandssekretariat des Deutschen Monistenbundes in
Stuttgart, Herr Dr. med., Dr. rer. pol. Franz Koebner, urteilt in
einem Schreiben vom 12. Februar a. c. an den Zentralvorstand
über unser Organ wie folgt :

«. Vor allem liegt es mir auf, Ihnen und Ihrer Vereinigung
für die Zusendung Ihrer Monatsschrift «Der Freidenker» zu
danken. Ich lese sie mit größter Freude. Ich erhalte ja allmählich

in steigendem Maße das internationale Schrifttum unserer
Bewegung, muß aber sagen, daß der Schweizer «Freidenker»
mit Abstand die wertvollste und inhaltsreichste Zeitschrift ist.
Seine tapfere Haltung, die Dinge stets beim richtigen Namen
zu nennen, seine von wissenschaftlicher Objektivität erfüllten
Aufsätze, seine für die Volksaufklärung so lehrreichen, dabei
niemals in triviale Popularität verfallenden Artikel «Gespräche
mit einem Freidenker» (die hoffentlich einmal als Unterrichts-
buch gesammelt herauskommen), dann vor allem seine weltweiten

Buchbesprechungen, seine einfach-vornehme Gestaltung
und der hervorragende Druck stellen den «Freidenker» an die
Spitze der freidenkerischen Literatur der Welt »

Wir geben diesem Urteil von Dr. med. Franz Koebner gerne
Raum, um diese anerkennenden Worte an die Mitarbeiter und
die Druckereigenossenschaft Aarau weiterzuleiten. Ihnen ist es

zu verdanken, wenn unser Organ auch bei unseren Freunden
im Ausland Lob und Anerkennung findet. Die Redaktion.

Gespräche mit einem Freidenker
(Fortsetzung und Schluß des vierten Gespräches)

Herr Zweifel: «Ihre Auslegung hat etwas für sich. Allein eine

geistige Wandlung begibt sich doch nicht ganz von selber; jede
Veränderung oder Bewegung ist auf einen Anstoß zurückzuführen.

Auch bei Ihnen wird etwas in diesem Sinne gewirkt haben.
Waren es Kameraden? Bücher? Oder lag es am Unterricht?»

Ich: «Nichts von alledem, wenigstens damals noch nicht. In
unserer höchst knapp bemessenen Freizeit von drei bis vier Stunden

je Sonntags verlegten wir uns junge, gesunde Menschen
weder auf religiöse Disputationen noch auf zusätzliches Bücherlesen.

Die Religion als obligatorisches Lernfach vermittelte
Gedächtnisstoff und regte nicht zum Denken an. Der naturkundliche

Unterricht bewegte sich auf den ausgetretenen Bahnen
kahler Systematik ohne innern Zusammenhang und daher auch
ohne Wärme. Linné beherrschte das Feld. Von Darwin keine
Spur. Unser Seelenheil war also in keiner Weise gefährdet. Aber
einmal sprach ein Lehrer, ich weiß nicht mehr in welchem
Zusammenhang, ein Wort, vielleicht zufällig und absichtslos,
vielleicht vorbedacht, das mir einen Ruck zum Nachdenken gab.
Er sagte: ,Wo das Denken aufhört, da fängt Gott an.»

«Vortrefflich! Ein wahres Wort! Gott, das unausdenkbar
Große und über allem Denkbaren Erhabene » deklamierte Herr
Zweifel höchst angeregt.

«Ich wußte damit zunächst nichts anzufangen», fuhr ich fort,
«ich war zu überrascht; ich stand zum erstenmal bewußt vor
einem religiösen Problem, und dazu vor einem Grundproblem.
Gott — außerhalb des Denkens, seltsam!»

Herr Zweifel: «Und wie haben Sie sich damals dazu gestellt?»
Ich : «Zuerst legte ich den Satz in Ihrem Sinne aus. Denn

obwohl ich nicht mehr betete, war ich nicht ungläubig. Ich wußte

Am 2. März 1952

unsere Delegiertenversammlung in Biel.
Dürfen wir auch Sie erwarten?
Biel, Hotel de la Gare, 9.30 Uhr.

damals überhaupt nicht, daß man nicht an Gott glauben, das

heißt, daß man annehmen könne, es gebe keinen Gott. Das Wort
,gottlos' kannte ich wohl; man bezeichnete damit einen
Menschen, der etwas Schlechtes getan hatte, oder man benützte es

als verstärkendes Beiwort: man war gottlos müde, oder es

machte gottlos heiß, oder man langweilte sich gottlos. Das hatte
aber mit Religion, mit Gottesglauben oder Unglauben nichts zu
tun. Nun hörte ich, daß -Gott irgendwann oder irgendwo
anfange, und zwar da, wo das Denken aufhöre; das wollte mir
nicht in den Kopf. Da fiel mir plötzlich ein, daß es wohl
bedeute, der Glaube an Gott fange an, wo das Denken aufhöre
oder, ein wenig anders gesagt : wo man zu denken aufhöre, da

fange man zu glauben an. Nach meiner Auffassung aber hätte
gerade das Denken zur Erkenntnis Gottes führen sollen; und
nun mußte, nach dem Worte des Lehrers, gerade diese höchste

Fähigkeit des Menschen ausscheiden, wenn man zum Glauben

an Gott gelangen wollte. Da stimmte etwas nicht. Bei diesem

Zweifelsgedanken blieb ich Siebzehnjähriger stehen. Und er
geriet, da die Schulpflichten meine Zeit in Anspruch nahmen, für
lange in Vergessenheit.»

Herr Zweifel lächelte und sagte: «Der Siebzehnjährige hat
eben nicht bedacht, daß Gotteserkenntnis nicht eine Sache des

Verstandes ist, sondern nur durch das Gefühl errungen werden

kann. Der Verstand ist viel zu eng, zu erdgebunden, um das

Unendliche, das Göttliche erfassen zu können.»
Ich: «Wie steht es denn mit der Theologie? Die Anthropologie

ist die Lehre vom Menschen, die Geologie die Wissenschaft

von der Erde; demnach müßte die Theologie die Lehre von
Gott sein, wie das Wort auch sagt. Wenn Gott aber erst anfängt,
wo das Denken aufhört, wenn er überhaupt undenkbar ist, so

wäre die Theologie die Wissenschaft vom Undenkbaren, eine
Lehre von dem, was man nicht wissen kann. Wie lösen Sie diesen

Widerspruch, Herr Zweifel?»
«0, Sie mit Ihrer Wissenschaft!» erwiderte er sichtlich im

Gefühl der Ueberlegenheit, da er Schiller als Gewährsmann an
seiner Seite glaubte: «Was kein Verstand der Verständigen
sieht, das übet in Einfalt ein kindlich Gemüt.»

Darauf mußte ich entgegnen: «Glauben Sie, Herr Zweifel, die
Herren Theologen würden sich geschmeichelt fühlen, wenn man
ihnen Gemüt und Gefühl, aber keinen Verstand zuschriebe?
Uebrigens wird allsonntäglich von zahllosen Kanzeln herab das

Wort Gottes verkündet, und gar nicht etwa so, als ob die
Hochwürden und Pastoren bloß aus einer frommen Ahnung, aus
kindlicher Herzinnigkeit heraus sprächen, sondern sehr bestimmt als

Gottkundige, so, als hätten sie den authentischen Katalog
sämtlicher göttlichen Taten, Gedanken, Absichten, Fügungen,
Belohnungen, Strafen und Prüfimgen in der Tasche. Ueberdies:
seit bald zweitausend Jahren liegen sich die Theologen in den

Haaren, weil jeder besser wissen will als der andere, was es mit
Gott auf sich habe. Was haben die Völker in den sogenannten
Religionskriegen nicht geblutet! Ich sage ,sogenannten', denn
sehr oft spielten höchst weltliche, materielle Antriebe mit; aber
die Päpste und die allerchristlichsten Fürsten taten so, als

handle es sich um das bessere Wissen um Gott, um die bessere

Art, ihm zu dienen. Wenn aber Ihre Annahme, ,Gott' sei dem
Wissen entrückt, richtig ist, so wäre die ganze blutgetränkte Ge-



22 DER FREIDENKER Nr. 3

schichte der Christenheit ein Streit um des Kaisers Bart und
die Millionen von Menschen, die dabei zugrunde gingen, wären
erbarmungswürdige Opfer einer tollen Komödie gewesen. Leider

ist es wirklich so. Aber noch eines: Wenn Sie recht haben,
Herr Zweifel, daß Gott rein Gefühlssache ist und man von ihm
nichts wissen kann — und Sie haben recht, mehr als Ihnen lieb
sein kann — hängt die Theologie in der Luft, und die
theologischen Fakultäten an den Universitäten sind nichts anderes als

geistige Petrefakte aus dem Mittelalter, die ins Antiquitätenkabinett

gehören.»
«Sie gehen forsch ins Zeug, Herr *», meinte mein Gast.

Ich konnte nicht umhin, zu entgegnen: «Eine Fakultät des

Nichtwissenkönnens — zu diesem Ausdruck führt mich die Un-
erfaßbarkeit Gottes durch den Verstand — ist in meinen Augen
wirklich ein Unding. Wenn Sie darüber Genaueres wissen wollen,

so lesen Sie das Buch «Die Krisis der theologischen Fakultät»

von Dr. Ernst Haenssler, Basel, worin der Verfasser mit
einem glänzenden Argumentenmaterial die Befreiung der
Universitäten von der theologischen Fakultät fordert. Ich kann es

Ihnen zur Verfügung stellen.»
Meinen letzten Ausführungen ausweichend, entgegegnete

Herr Zweifel: «Gewiß bestanden über die Auslegung des

göttlichen Wesens fast von Anfang an betrübliche Meinungsverschiedenheiten,

die, wie Sie gesagt haben, zum Teil zu blutigen
Auseinandersetzungen führten. Hingegen waren und sind darüber,
daß ein Gott ist, alle Menschen einig, ausgenommen die Atheisten,

die ,es' also auch besser wissen wollen.»
Ich widersprach: «Nein, doppelt falsch! Erstens kennt zum

Beispiel der Konfuzianismus, der vielleicht eine halbe Milliarde
Anhänger zählt, keinen Gott; ebenso ist dem Buddhismus die
Gottesidee besonders in einem der christlichen Auffassung
ähnlichen Sinne fremd. Zweitens behaupten wir Atheisten nicht,
zu wissen, daß es keinen Gott gebe. Da aber gar rein nichts für
die Existenz eines solchen spricht, weder für einen Weltenschöpfer

noch für einen Schicksalslenker oder einen moralischen
Betreuer der Menschheit, haben wir nicht die geringste Veranlassung,

einen anzunehmen; es fehlt uns jeglicher Anhaltspunkt
dafür. Wir warten ruhig zu, bis der dem menschlichen
Erkenntnisvermögen zugängliche und nachprüfbare Beweis für das Da-

- sein eines Gottes erbracht wird. Wenn's so weit ist, wird man
nicht mehr nötig haben, an Gott zu glauben, weil man dann
Bestimmtes von ihm wüßte, und wir jetzigen Atheisten würden so

wenig an ihm zweifeln, wie wir jetzt die Sonne und ihre
Bedeutung für die Erde und das Leben auf ihr in Frage stellen.»

Fast ein wenig niedergedrückt sagte Herr Zweifel: «Ja, wenn
Sie die Welt und den Verlauf des menschlichen Schicksals nicht
als Gottesbeweise gelten lassen, so ist Ihnen nicht zu helfen.»

Darauf ich : «Wirklich noch weniger als Sie meinen. Denn
gerade das unendliche Leiden, das mit der Erhaltung und Erneuerung

des Lebens in der Natur verbunden ist, und der von Blut
und Tränen vinauslöschbar gezeichnete Menschheitsweg zwingen
dazu, das Walten eines Gottes nicht nur nicht anzunehmen,
sondern es auch nicht zu wünschen. Denn, bei dessen Absolutheit
würde in alle Ewigkeit alles so bleiben, wie es ist. In der Natur
wird sich daran, daß das Leben der einen den Tod der andern
bedeutet, ohnehin nichts ändern. Hingegen ist für die Menschheit

die Hoffnung nicht ganz aussichtslos, daß sie einmal dazu

kommen werde, sich das Leben vernünftiger, nämlich friedlicher
und freudiger zu gestalten, falls sie einmal zur Einsicht gelangt,
daß sie sich ihr Schicksal selber zimmert und nicht das
Damoklesschwert göttlicher Willkür über sich hat. Dazu kommt noch
ein ,Drittens': Sie glauben, daß die Menschen durch die Offen¬

barung zur Erkennung Gottes gelangt seien und daß Gott sich
geoffenbart habe durch die Weltschöpfung, durch die Propheten

und durch Jesum Christum. Ist es so?»
Herr Zweifel bejahte.
Ich: «Die Schöpfung, im besondern die Erde und das Leben

darauf samt den Menschen und ihren Taten, ließe auf einen
höchst unvollkommenen, seiner Aufgabe nicht gewachsenen
Welturheber schließen ; sie wäre also eine den Schöpfer
kompromittierende, das heißt in seinèr ganzen Schwäche bloßstellende
Offenbarung. — Was die Offenbarung durch die Propheten
anbelangt, drängt sich dem unbefangen denkenden Menschen
unwillkürlich die Frage auf: warum hat sich Gott den Propheten
nicht in ganz klarer, unmißverständlicher Weise geoffenbart, so,
daß es für alle Zeiten ausgemacht gewesen wäre: so ist Gott
und niclit anders, da läßt sich nichts dran herumdeuten. Wasser
ist eine Mischung von zwei Teilen Wasserstoff und einem Teil
Sauerstoff; darüber ist alle Welt einig, Meinungsverschiedenheiten

sind ausgeschlossen. Warum läßt es der Schöpfer und Lenker

der Welt, dessen Wesen und Willen zu erkennen so wichtig
wäre, auf Auslegungen ankommen? Hat er Freude daran, daß
sich die Menschen seinetwegen die Köpfe blutig schlagen? Und
daß es so kommen: werde, hatte er voraussehen können. Hätte
es überhaupt einen Sinn, von Gott und Gottes Willen zu
sprechen, so müßte man den Verdacht äußern, er habe diesen ewig
unfruchtbaren Auslegungsstreit gewollt. Dann ist nicht außer
acht zu lassen, daß jede Religion ihre Propheten hat und die
Propheten die Entgegennehmer der göttlichen Offenbarungen
sind. Ein Wort Mohammeds lautet : ,Allah ist groß und Mohammed

ist sein Prophet'. Welche Offenbarung gilt? die, welche
den alttestamentlichen Propheten zuteil wurde oder die von
Allah ausgehende?»

Herr Zweifel: «Mohammed hat sich im Aufbau des Islams
stark an die alttestamentlichen Darstellungen angelehnt; so hat
er zum Beispiel die Schöpfungsgeschichte übernommen. Wie es

mit andern Offenbarungen stellt, weiß ich nicht. Ich lege auch
nicht großes Gewicht darauf. Die reine, für uns Christen
ausschlaggebende Offenbarung sehe ich in Jesum Christum, den wir
doch wohl als die Inkarnation, das heißt, als das in menschlicher
Gestalt sichtbar gewordene Wesen Gottes betrachten dürfen.
Wie hätte er sonst von sich sagen können : ,Ich bin der Weg, die
Wahrheit und das Leben' !»

Ich: «Wie legen Sie diesen Satz aus?»
Herr Zweifel : «Ich bin der Weg zu Gott, womit gemeint war :

wer mir nachfolgt, gelangt zu Gott; ich weiß und sage die Wahrheit

über Gott, und: wer durch mich an diese Wahrheit glaubt,
gewinnt das ewige Leben.»

Ich: «Vortrefflich! An Ihnen ist ein Theologe verloren gegangen.

Nun sagen Sie mir aber: halten Sie diese angeblichen
Jesuworte für einen Gottesbeweis?»

Herr Zweifel, entrüstet: «Aber bitte, Christus hat doch nicht
gelogen Und dann das spitze ,angeblichen' »

«Mein lieber Herr Zweifel», antwortete ich, «in dem Worte
liegt nichts Verächtliches ; ich deute damit nur vorsichtigerweise
an, daß die Evangelisten, die ja Jahrzehnte nach der Bildung
der christlichen Glaubensgemeinschaft lebten, nur das

aufschreiben konnten, was ihnen von Leuten, die ebenfalls einer
Enkelgeneration angehörten und die alten Geschichten auch

nur durch mündliche Ueberlieferung übernommen hatten,
angegeben wurde. Auch Ihre erste Einwendung entspringt einem
Mißverständnis. Ob der Reformer des alten jüdischen Gesetzes

Jesus geheißen hat, Bürger von Bethlehem und in Nazareth
wohnhaft war, ist ganz ohne Belang. Es liegt mir ferne, diesen



Nr. 3 DER FREIDENKER 23

vor lauter Legendenschmuck unkenntlich gewordenen,
wahrscheinlich ideal gesinnten Mann einer Lüge zu zeihen. Eine
Lüge ist immer eine absichtliche, gegen besseres Wissen zu
einem bestimmten Täuschungszweck aufgestellte Behauptung.
Vertritt einer in guten Treuen aus innerster Ueberzeugung eine

Meinung, so lügt er nicht, auch wenn seine Annahme noch so

irrtümlich ist. Wie lange hat man die Erde für eine Scheibe und
für den Weltmittelpunkt gehalten. Es war ein Irrtum, keine
Lüge. So glaubte Jesus' an Gott und daran, daß er selber der
Maschiasch sei. Dieses Wort ist hebräisch und bedeutet soviel
wie Messias oder ,der — zum König — Gesalbte', griechisch:
Christos. Und nun zu meiner Frage zurück: Halten Sie jenes
Jesuwort für einen Gottesbeweis?»

Herr Zweifel: «Ja. Jesus war seiner Gotteskindschaft und
seiner Aufgabe, für Gott zu zeugen und der Menschheit die
Heilsbotschaft vom Reiche Gottes zu verkünden, bewußt. Dieses Wissen

um Gott hat ihm die Kraft verliehen, für die Menschheit
eines qualvollen Todes zu sterben, ja diesen Tod selber
herbeizuführen, dem er leicht hätte entrinnen können. Er wußte wohl,
wie gefährlich es war, zu einer Zeit, wo der Vierfürst Herodes
Antipas nach der Königswürde strebte, auf die Frage des

Landpflegers Pontius Pilatus ,Bist du der Juden König?' zu antworten

,Du sagst es', sie also zu bejahen. Den Verräter Judas hatte
er durchschaut; gleichwohl ging er in den Garten Gethsemane.
Was dann folgen werde, sah er voraus. Daß er es dennoch tat,
war das nicht unendlich groß?»

Ich : «Ich muß ein Kännchen Wasser in das Feuer Ihrer
Begeisterung gießen, Herr Zweifel. Nehmen Sie es mir nicht übel.
Erstens ist es eine allgemein bekannte Tatsache, daß es kein
wirksameres Propagandamittel für eine Idee gibt als der
unschuldig erlittene gewaltsame Tod ihres Verkünders.»

Herr Zweifel, entsetzt: «Sie werden doch nicht den Opfertod
Christi zu einem Propagandastück herabwürdigen wollen »

Ich: «Ich muß hier eine kleine belehrende Bemerkung
einschieben. Wir befinden uns nämlich mit dem W7ort Propaganda
auf gut religiösem Boden. Das W ort kommt her vom lateinischen
,de propaganda fide', auf deutsch ,vom zu verbreitenden Glauben',

dem Namen einer Anstalt in Rom zur Verbreitung des

katholischen Glaubens. Den Sinn vom Rühren der Werbetrommel

zu politischen oder andern Zwecken hat das Wort erst im
neunzehnten Jahrhundert erhalten. Jeder, der eine Idee oder
eine Ware unter die Leute bringen will, muß von ihr und auch

von sich reden machen. Wenn man das Licht unter den Scheffel
stellt, erlischt es aus Mangel an Luft. Und Jesus, wie er uns in
der Bibel entgegentritt, hat im Sinne der Glaubensverbreitung
ganz tüchtig Propaganda gemacht. Denken Sie an die Speisung
der Fünftausend, die Vertreibung der Wechsler aus dem Tempel,

die W under und eben an seinen nach Ihrer Darstellung
selber herbeigeführten Opfertod. Zweitens nötigt es mir gar keine
besondere Bewunderung ab, wenn einer in den Tod geht, der
zum voraus weiß, daß er nachher in aller Herrlichkeit und
Machtfülle zur rechten Hand Gottes sitzen und die Welt regieren

wird. In einem solchen Falle kann es einem nicht gar schwer
fallen, einige Stunden körperlicher Qual auf sich zu nehmen.
Wenn hier von Bewunderung überhaupt die Rede sein soll, so

gilt die meinige eher den gewöhnlichen Menschen, die ohne die

Ueberzeugung von der eigenen Göttlichkeit und ohne jene
gloriose Aussicht für ihren Glauben die furchtbarsten Martern
erduldeten, und denen selbst in der Flamme, auf dem glühenden
Rost, unter Löwentatzen keine Klage ,Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen!' über die Lippen kam wie dem Sohne
Gottes am Kreuz; sie priesen und lobten Gott bis zum letzten

Augenblick des Bewußtseins. Aber ich bewundere nicht; ich be-

daure. Ich bedaure diese armen Opfer zwiefachen Götterwahns,
des eigenen und desjenigen ihrer Verfolger.»

Herr Zweifel, bedrückt : «Vergessen Sie nicht, daß sie für die
Wahrheit litten und starben.»

Ich: «Wahrheit? Wo ist der Beweis für die Wahrheit?»
Herr Zweifel : «Im Blut der Dulder.»
Ich: «Herr Zweifel, darauf sage ich Ihnen ein Wort aus Nietzsches

,Zarathustra', das sich meinem Gedächtnis eingeprägt hat :

,Blutzeichen schrieben sie auf ihren Weg, den sie gingen, und
ihre Torheit lehrte, daß man mit Blut die Wahrheit beweise.
Aber Blut ist der schlechteste Zeuge der Wahrheit ; Blut vergiftet

die reinste Lehre noch zu Wahn und Haß der Herzen'.»
Herr Zweifel entgegnete nichts. Nach der Schweigepause sagte

er: «Heute gehe ich schwerbefrachtet nach Hause. Das nächstemal

kehren wir zu Ihrem Werdegang zurück, der uns so trefflich
als Leitfaden für unsere Besprechungen dient. Einverstanden?»

Ich: «Selbstverständlich.»
Damit hatte unser viertes Gespräch ein Ende.

Eva's Messianische Botschaft
Gemeint ist natürlich nicht die biblische Eva, sondern Eva Perön,

die Gattin des argentinischen Staatsoberhauptes, die seinerzeit
auch die Schweiz besucht hat. Aehnlich dem Heiligen Vater, hat
auch sie am Heiligen Abend eine Botschaft erlassen, in der sie
ausführte, Weihnachten sei eine «Nacht der Demut, eine Nacht der
Gerechtigkeit». Aber statt den Weihrauch einem im Jenseits
thronenden Gott zu spenden, beweihräucherte sie ihren Gatten und
Staatschef, für den Fall, daß seine Verdienste noch nicht allen zum
Bewußtsein gekommen wären. «Die soziale Gerechtigkeit, wie Perön
sie uns bietet als ein wunderbares Werk seiner Hände, ist ein Echo
der Verkündung, wie sie von den Hirten vernommen wurde, wie
ein Widerschein des Sternes, der in der Nacht der Menschheit die
göttliche Dämmerung der Erlösung anzeigte.» Die Eva erklärte in
ihrer Botschaft weiter, das argentinische Volk sei «auserwählt, den
Ländern das Wort Gottes zu verkünden». Während 19 Jahrhunderten

hätten übelwollende Menschen der Menschheit Elend und Not
gebracht. Als indessen alles als verloren geschienen habe, sei «das

argentinische Volk — ein demütiges Volk — dank Perön auserwählt
worden, der Welt die Botschaft der Engel zu bringen».

Diese Meldung, die wir der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 27.
Dezember 1951 entnehmen, ist übrigens in der gesamten Agenturpresse
erschienen. Ob dies zur Belustigung der Welt geschehen ist, diese

Frage bleibt offen. Wir Freidenker müssen über so viel Arroganz
staunen, daß solche von einer seriös sein wollenden Presse

übernommen und verbreitet wird. Aehnlich hat ja auch Adolf der
Größenwahnsinnige gesprochen — zum Glück aber keine tausend
Jahre! P.

APS ®m giW|©gM©
Freidenkerbund Oesterreichs

Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, II. Stock.

Zusammenkünfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden Montag

und Mittwoch von 16—-20 Uhr im Heim des Arbeiter-Samariter-
Bundes, I., Sonnenfelsgasse 17/11.

Ortsgruppen
Aarau.

Mit Rücksicht auf die vielen übrigen Veranstaltungen und
Versammlungen, die im Monat Februar stattfanden und die zum Teil
auch unsere Mitglieder beanspruchten, haben wir von einer Einbe-


	Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung und Schluss des vierten Gespräches)

