
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 2

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung des vierten
Gespräches)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER 13

vorwissenschaftlichen bürgerlichen Traditionen und Urteilen
fußt. Und so wie der naturwissenschaftlich Gebildete nicht mehr
in den Kategorien allgemeinen Begriffen) des Kinderglaubens

denken kann, so der marxistisch Gebildete nicht mehr in
den Ideologien des bürgerlichen Denkens und Fühlens!»

Wie die kopernikanische Schöpfung für die Naturwissenschaft
eine revolutionäre Tat bedeutete, indem sie an die Stelle der

göttlichen Ordnung die Naturgesetzlichkeit treten ließ und das

geozentrische Weltbild die Anschauung, wonach die Erde

Mittelpunkt der Welt sei) durch das heliozentrische Weltbild,

welches die Sonne in den Mittelpunkt der Welt setzt)
ersetzte, so wurde die von Marx begründete Sozialwissenschaft

noch viel revolutionärer. Die Naturwissenschaft führte zu der

Weltanschauung des Kosmos, in dessen gewaltigen Dimensionen

der Mensch sich verlieren mußte; erst die Sozialwissenschaft

führte zu der «Welt» des Menschen zurück, zu der Welt,
die für ihn nicht mehr bloß ein Außen bedeutete, sondern eine

Welt, in der er zu Hause war, in der sich sein Schicksal vollzog,
und die er, soweit er sie überhaupt begriff, aus seinem Innern
heraus erfaßte. Es ist die Welt der gesellschaftlichen Zustände,

Veränderungen und Kämpfe. Je mehr sich der Mensch vom
bisherigen bürgerlichen Denken emanzipiert, je mehr er von den
oozialwissenschaftlichen Erkenntnissen des Marxismus
durchdrungen ist und seinen Blick für die Vergangenheit und Gegenwart

zu schärfen imstande ist, desto weniger wird er dazu

neigen, den Marxismus als eine Weltanschauung zu bezeichnen.
Aber man darf doch von Weltanschauungselementen sprechen,
die uns ermöglichen, einen ganz neuen Blick auf die «Welt» zu
werfen. Die Art, das geschichtliche Geschehen anzuschauen, ist
eine andere und revolutionäre. Wir wissen wohl, daß wir auf den

Makrokosmos das Weltall, die große Welt) der Natur
keinen Einfluß haben, daß wir aber auf den Mikrokosmos die

Welt im kleinen, insbesondere die Welt des Menschen) der
menschlichen Gesellschaft einwirken können und in steigendem
Maße ihn umzuändern vermögen. Das macht das Neue und
Revolutionäre dessen aus, das gemeint ist, wenn von der
marxistischen Weltanschauung die Rede ist.

Zu betonen ist somit, daß sich die Weltanschauung des

marxistischen Sozialismus nicht auf die Welt bezieht, sondern auf
einen Teil der Welt, die menschliche Gesellschaft. Der Begriff
ist also seinem Umfange nach rein soziologisch zu verstehen.

Weltanschauung im marxistischen Sinne bedeutet eine bestimmte

Auffassung über die Organisation der Gesellschaft, zunächst
also die Vorstellung, etwas Bildmäßiges, aber darüber hinaus
eine stark betonte Willensstellung seiner Anhänger. Als
marxistischer Sozialist kann eigentlich nur derjenige angesprochen
werden, der bemüht ist, die Auffassung von der sozialistischen
Gesellschaft auch in die Wirklichkeit umzusetzen. Darin liegt
der revolutionäre Gehalt der marxistischen Lehre.

Mit dieser die Begriffe Welt- und Lebensanschauung
erläuternden Darstellung dürfte die Möglichkeit geschaffen sein, den

Inhalt dessen leichter zu fassen, was unter der philosophisch-
weltanschaulichen Lehre des Marxismus zu verstehen ist. Im
folgenden Abschnitt wollen wir uns mit dieser befassen.

3. Die philosophisch-weltanschaulichen Grundlagen
des Marxismus

Das ganze Marx'sche System können wir in zwei Hauptteile
gliedern, in die philosophisch-weltanschauliche und die
ökonomisch-soziologische Lehre. In den folgenden Ausführungen soll

gezeigt werden, was Karl Marx unter Philosophie und
Weltanschauung verstanden hat. Das, was er als heilig und unantastbar

fand, erscheint uns heute vielfach in einem andern Licht.

Der mit den neuesten Erkenntnissen ausgerüstete Denker und
Forscher wird manches, was Marx als feste Tatsache hingestellt
hat, nicht kritiklos hinnehmen.

Die philosophisch-weltanschauliche Lehre Marxens läßt sich

am zweckmäßigsten in folgende Abschnitte einteilen:
1. den philosophischen Materialismus (auch theoretischer

Materialismus genannt),
2. den dialektischen Materialismus,
3. den biologischen Materialismus,
4. den geographischen Materialismus,
5. den ökonomischen Materialismus,
6. den praktischen Materialismus (ethischer Materialismus).
Es ist nicht möglich, auf Einzelheiten dieser verschiedenen

«Materialismen» einzutreten.
1. Der philosophisch-weltanschauliche Materialismus befaßt

sich mit den Beziehungen zwischen Geist und Materie. Er ist
die Lehre, welche die Materie als die Weltsubstanz und die

psychischen Erscheinungen als Funktionen oder Begleiterscheinungen

(Epiphänomene) der Materie betrachtet. Die
Metaphysik ist die Lehre von den letzten Gründen aller Dinge, von
dem hinter den physikalischen Wirkungen liegenden, jedoch
physikalisch nicht mehr erfaßbaren Gesetze. Wir unterscheiden
zwei Hauptrichtungen, den Idealismus und den Materialismus.
Die Idealisten, d. h. die Anhänger des Idealismus, stimmen,
obwohl sich unter ihnen auch Meinungsverschiedenheiten zeigen,
in dem einen Punkte überein, daß der Geist, die Idee (Gedanke)
das Primäre und die Materie das Sekundäre sei.

Die dem Idealismus entgegengesetzte wissenschaftliche Richtung

bezeichnet man als Materialismus. Er ist die Lehre vom
Vorrang der Materie. Materie bedeutet Stoff ; man könnte demnach

auch sagen, der Materialismus sei die Lehre vom Vorrang
des Stofflichen. Selten herrschen über zwei Begriffe so viel
Verwirrung, Unklarheit und Unwissenheit wie über Idealismus und
Materialismus. Manche verurteilen den Materialismus, dem die
Menschen von heute verfallen seien, und wissen dabei gar nicht,
was eigentlich darunter zu verstehen ist. Sie verwechseln
Materialismus mit Mammonismus, Genußsucht, Geistlosigkeit, eben

weil sie den Begriff Materialismus im Marx'schen Sinne nicht
kennen. (Fortsetzung folgt.)

Gespräche mit einem Freidenker
(Fortsetzung des vierten Gespräches)

Darauf Herr Zweifel : «Ihre Ausführungen geben mir zu
denken. Aber — Offenheit gegen Offenheit — war es nicht ein
etwas seltsamer Zufall, daß Sie so oft auf anrüchige Stellen in
der Bibel stießen?»

Ich: «Keineswegs. Ich müßte eher den Zufall seltsam nennen,
der sie mir nicht oder nur ausnahmsweise vor die Augen gespielt
hätte, so zahlreich sind sie. Aber verstehen Sie mich recht: ich
mache daraus der Bibel keinen Vorwurf, im Gegenteil, ich
schätze sie als kulturgeschichtliches Dokument, das uns einen
aufschlußreichen Einblick in die sozialen Verhältnisse, in das

Gefühls- und Geistesleben des alten Judentums gewährt, und
dies gerade kraft ihrer gesunden Ursprünglichkeit, die das Kind
beim rechten Namen nennt. Die Verfasser der als ,Altes Testament'

zusammengefaßten Schriften, deren Entstehung sich auf
tausend oder mehr Jahre verteilt, schilderten die Umstände und
Begebenheiten ihrer Zeit völlig unbefangen, die einen als
Chronisten, die andern als Poeten, dritte in religiöser Ekstase, als

,Künstler des göttlichen Willens' wie ich in einer
Bibelkunde gelesen habe. Also : als Zeugnis einer alten orientalischen



14 DER FREIDENKER Nr. 2

Kultur ist die Bibel wertvoll; zur Erbauung eignen sich nur
einige Teile; ihre Verwendung als moralisches Lehrbuch und

gar noch als Jugendbuch muß aufs schärfste bekämpft werden.

— Da fällt mir ein — : ich möchte Ihnen aus dem biographischen

Roman ,Das Lächeln des Magisters Anselmus' von Ernst
Kratzmann eine Seite vorlesen. Da steht viel eindringlicher und
farbiger, was ich soeben in dürren Worten gesagt habe.»

«Da ist einer», erklärte ich, indem ich das Buch dem Schrank
entnahm, der durch seltsame, aufwühlende Erlebnisse zum
Nachdenken über Verantwortlichkeit, Schuld,. Schicksal, Gott,
Jenseits und so weiter gedrängt worden war und unter anderem
auch zur Bibel gegriffen hatte, um vielleicht durch sie zur Klarheit

zu gelangen. Nachdem er sie gelesen und viel darüber
nachgedacht hatte, sagte er sich, daß man einem Buch, das als heilige
Schrift göttlicher Herkunft gelte, nicht unbefangen gegenüberstehe.

Und er, Meinrat, ein ursprünglich tiefgläubiger Katholik,
stellte sich vor, wie er urteilen würde, wenn der Bibel nicht
dieser Ruf vorausginge, sondern wenn sie von einem gewöhnlichen

Menschen, zum Beispiel von seinem väterlichen Freund,
dem Magister Anselmus, geschrieben worden wäre. Darüber
dachte er sich folgendes Zwiegespräch mit Anselmus aus:

Meinrat: ,Mit dem, was du als alt' Testament nennst, laß
mich aus, mein Lieber! Du bist sicherlich ein großer Poet, daß
du hast so tausendviel gewaltige, aber doch grause, schreckliche
Fabeln ersonnen und dein Jehova ist ein Gott, zu dem ich nicht
beten mag! Wie, die Fabeln sind gar nicht erfunden, sind wirklich

gewesen? —r- Freund, du bist wohl irre im Kopf? Bist du
wohl dabey gewesen bei der Erschaffung der Welt?' Anselmus :

,Nein, das nicht!' Meinrat: Oder hast du den Elias gesehen im
Feuerwagen gen Himmel fahren? Oder Moses durchs rote Meer
schreiten?' Anselmus: ,Nein, auch das nicht.' Meinrat: ,Siehst
du, das hast du doch erfunden!' Anselmus: ,Ja, aber es sind

Allegorien, Gleichnisse, Meinrat!' Meinrat: ,Ach so, das ist was
andres, guter Freund! Was ist denn nun wirklich wahr an dem
Buch?' Anselmus: ,Nun, so die Geschichten von David und Sa-

lomo, so ein paar freilich nur, und die von den Assyrern und
Persern —' Meinrat : ,Nun, es wird so genau nicht zu nehmen

seyn. Also in Summa, mein Lieber: das Buch gib mir nicht am

Tag, das könnte nicht gut tun.'
Herr Zweifel lächelte ein wenig bitter und sagte: «Was dieser

Katholik Meinrat und Sie über die Bibel sagen, mag in bezug
auf das Alte Testament einigermaßen zutreffen. Ich kenne mich
darin zu wenig aus, um es beurteilen zu dürfen. Aber es fällt mir
auf, daß Sie nur von diesem, nicht vom Neuen Testament
gesprochen haben. Haben Sie Ihre Zufalls-Textsuche nicht auf dieses

ausgedehnt?»
Ich: «Freilich. Da es aber nur etwas mehr als den fünften Teil

der ganzen Bibel einnimmt, kam es entsprechend weniger an die
Reihe. Vielleicht war mir auch weniger dran gelegen, es

aufzuschlagen, weil mir die Jesusgeschichte, die sich darin wiederholt,

schon hinlänglich bekannt war.»
«Und weil es einer gewissen Neugierde keinen Stoff bot»,

fügte Herr Zweifel anzüglich lächelnd bei.

Ich: «Oh, ich wäre auch da auf meine Rechnung gekommen.
Paulus, der Weibverächter, spricht in seinen Briefen an die

Christengemeinden hierin eine sehr deutliche Sprache. Und die

Häufigkeit, mit der er auf diese Dinge und alle möglichen
Laster zu reden kommt, lassen den Verdacht aufkommen, es sei

bei den Anhängern des neuen Glaubens hierin nicht am besten

bestellt gewesen. Den Korinthern sagt er frei heraus: ,Es geht
ein gemeines Geschrei, daß Hurerei unter euch ist, und eine
solche Hurerei, davon auch die Heiden nicht zu sagen wüßten,

daß Einer seines Vaters Weib habe.' Entschuldigen Sie, bitte!
Uebrigens: Sie werden das Neue Testament gelesen haben.»

Herr Zweifel war sichtlich verlegen, als er zögernd antwortete:

«Im Zusammenhang nicht; außerdem ist es schon lange
her, es mag mir manches entfallen sein.»

Ich: «Also auch Sie.»

Herr Zweifel: «Was meinen Sie damit?»
Ich: «Auf Grund unserer erfrischenden Aufrichtigkeit darf

ich es Hinen schon sagen. Sie bestätigen die oft gemachte Erfahrung,

daß die Gläubigen die Bibel feierlichst als Heilige Schrift,
als Buch der Bücher deklarieren, von ihr aber nicht mehr wissen,

als was ihnen im Kindes- und Jugendlichenalter beigebracht
worden ist.»

Herr Zweifel war ehrlich genug, zu antworten: «Ich sacke

Ihren Verweis ohne Verdruß, aber mit etwelcher Beschämung
ein. Sie haben nämlich recht.»

Ich : «Nun möchte ich Ihnen gerne noch etwas über das Neue
Testament aus dem Buche von Kratzmann vorlesen, obwohl es

eigentlich nicht hieher gehört; ich hätte es tun sollen, als ich
von der Zwiespältigkeit in der protestantischen Bibelauslegung
sprach. Aehnliche Widersprüche kommen auch im Neuen
Testament vor.»

Herr Zweifel: «Lesen Sie, bitte!»
Und ich las weiter. «Anselmus: ,Aber Meinrat, wirfst du mir

denn das ganze Buch über den Haufen?' Meinrat: ,Nein, das

andre, so du das neue Testament nennest, das will ich gelten
lassen. Aber du hast dich ein paarmal drin geirret und hast dich
selber gefangen!' Anselmus: ,Bedenk, Meinrat, in ein' so großen
Buch kann das leicht kommen.' Meinrat: ,Ja, aber schau, was
soll der Leser nun halten: einmal sagest du ein' herrlichen
Spruch: das Reich Gottes ist in euch! — Und dann redest du
wieder vom Reich Gottes, dahin der Erlöser erst fahren will,
seinen Jüngern eine Wohnstatt zu bereiten, und noch viel
ähnliche Exelnpel, ich könnt' dir eine Stunde lang herzählen, was
ich gefunden hab'. Warum machest du das? Soll da dein Leser
nicht irre werden? Was soll er nun glauben? — Ja, siehst du,
jetzt bist du verlegen um eine Antwort! Aber laß gut seyn,
lieber Freund: wenn du nur nicht mehr behauptest, dein Buch sey
bis aufs Tüttelchen lautere Wahrheit für alle Zeit — dann soll's
mir schon recht seyn aber am Schluß die Auferstehung? Wie
ist's denn damit? Ja, nun kratzest du dich hinter'm Ohr! Gesteh

es nur frei: das ist eitel Dichtung und Gleichnis, nicht wahr?'
Anselmus: ,Es wird schon so seyn, Meinrat .' Meinrat: ,So,

nun ist's heraus, nun können wir wieder gute Freunde seyn.'»
Es entstand eine kleine Pause. Herr Zweifel sah nachdenklich

vor sich hin. Dann sagte er: «So war es also wohl die frühe
Enttäuschung über die Bibel, die den ersten Anstoß zu Ihrer
Abkehr von der Religion gegeben hat.»

Ich: «So nahe die Vermutung liegt, nein. Es schadete meiner
Frömmigkeit nicht. Ich stellte mir, wie Sie wissen, nicht einmal
die Frage, ob sich der erdennahe Jahve zum himmelfernen
christlichen Gott gewandelt habe, oder ob der ein anderer sei.

Dieser zeigte sich nicht mehr in einem brennenden Dornbusch
oder in einer Wolke. Wenn es Jahve gewesen wäre, so hätte es

inzwischen mit seiner Kurzsichtigkeit erheblich gebessert, unter

der er früher offenbar gelitten hatte. Denn zur Zeit Sodoms

sprach er: ,Darum will ich hinab fahren, und sehen, ob sie alles

getan haben, nach dem Geschrei, das vor mich gekommen ist;
öder nicht also sei, daß ich's wisse.' Auch beim Turmbau zu Babel

,fuhr der Herr hernieder, daß er sähe die Stadt und den

Turm, die die Menschenkinder baueten'. Ist der christliche Gott
aber ein anderer als der jüdische Jahve, so erheben sich die



Nr. 2 DER FREIDENKER 15

Fragen: Wo ist dieser hin-, wo jener hergekommen? Hat es

einen Götterkampf abgesetzt, in dem der Judengott unterlag?
Oder existieren sie beide nebeneinander? Und der Christengott
beherrscht als Usurpator, zu deutsch : als Thronräuber, die Welt,
die sein Vorgänger erschaffen hatte? Man könnte noch eine

Menge von Fragen stellen. Aber damals kam mir so etwas gar
nicht in den Sinn; ich nahm noch wie ein Kind die Dinge
unbesehen so hin, wie man sie ihm bietet. Zum logischen und
kritischen Denken erwachte ich erst spät.

Herr Zweifel: «Dann kamen wohl irreligiöse Einflüsse von
außen hinzu?»

Ich: «Auch das vorläufig nicht, im Gegenteil. Im Mittelschulinternat,

das ich im folgenden Frühjahr bezog, herrschte
unverfälschte christliche Luft. Täglich eine Morgen- und eine
Abendandacht mit Gebet und Choralgesang, allsonntäglicher Kirchenbesuch,

wöchentlich vier Religionsstunden mit sehr vielen
Bibelsprüchen, — das wäre eigentlich die beste Gelegenheit
gewesen, das religiöse Stammgut zu mehren. Aber es kam anders.

Es ging nicht lange, so fiel mir auf, daß ich Mühe hatte, zu
beten. Die Worte fanden in meinem Gemüt keinen Widerhall
mehr. Ich sprach wie in einen religiös luftleeren Raum hinein.
Ich strengte mich ernsthaft an, die frühere Innigkeit
zurückzugewinnen. Umsonst, der innerliche Widerstand gegen das inhalt-
und ziellos gewordene Geplapper wuchs; ich mußte es aufgeben.

Ich stand vor der Tatsache, daß ich nicht mehr beten konnte.

Verstehen Sie mich recht : nicht ,nicht mehr wollte', wie
solche Abkehrungen oft irrtümlich ausgelegt werden, sondern
nicht mehr konnte. Das hat mit dem Willen gar nichts zu tun.
Wohl kann man das Verharren bei der alten Gepflogenheit von
sich erzwingen und trotz dem innern Widerstand weiterhin
beten, wie es mancher tut, der nicht mehr an Gott glaubt, um es

mit ihm nicht zu verderben für den Fall, daß doch einer wäre.
Das tat ich also nicht, obwohl das ,Nicht mehr beten' in meinem
Bewußtsein noch nicht die Bedeutung von ,Nicht mehr glauben'
hatte. Der Mutter sagte ich von dieser Veränderung nichts, weil
es sie betrübt und beunruhigt hätte. Auch konnte es wieder
anders kommen, es war vielleicht nur vorübergehend. Allein es

kam nicht, die vertrauensselige Frömmigkeit war von mir
abgefallen ,wie mürber Zunder'.»

Herr Zweifel: «Eigentümlich! Wie erklären Sie sich das?»

Ich : «Leicht zu erklären. Wir haben schon davon gesprochen.
Meine Frömmigkeit war nicht der Ausdruck einer religiösen
Anlage, sondern bloß der Widerschein des mütterlichen Vorbildes,

der verblaßte, sobald dieses nicht mehr unmittelbar auf
mich wirkte. So ist's mit vielem, was man als Kind rein
nachahmend in sich aufgenommen hat. Es bleibt bestehen, solange
es gepflegt wird. In einem gewissen Alter jedoch, in der Regel

zur Zeit des körperlichen Reifwerdens, wird das Fremde, wenn
es nicht in einer Anlage Boden fassen kann, abgestoßen. Beim
einen erfolgt diese Veränderung unter schweren innern
Auseinandersetzungen und Gewissenskonflikten, weil es sich um die

geistige Trennung von den Eltern und um den Verzicht auf eine

vertraut und lieb gewesene Vorstellungswelt handelt; bei dem

andern — so bei mir — geschieht dieser Uebergang fast
unbemerkt, ähnlich wie sich die kindliche Spielfreude und
kindliches Gebaren schmerzlos verlieren.»

(Fortsetzung des vierten Gespräches folgt.)

Der Kurs für Sprecher an Bestattungsfeiern
geht weiter. Anmeldungen und Anfragen nimmt jederzeit entgegen :

Ernst Brauchlin, Konkordlastrafie 5, Zürich 32

Ç AUÎ PUB i/IWd^uJ^©

Luzern

An unserer ersten Monatsversammlung dieses Jahres sprach Samstag,

den 5. Januar 1952, im «Du Park»-Säli Gesinnungsfreund Josef
Wanner über Albert Schweitzer. Dieser ist 1875 im Elsaß geboren,
protestantischer Theologe, Arzt, Kulturphilosoph, Autorität auf dem
Gebiet der Bach-Musik. Er studierte Tropenmedizin und wirkt seit
1913 als «Negerdoktor» in dem von ihm in Lambarene (Aequatorial-
afrika) begründeten Spital. Wanner kommt in seinen weitern
Ausführungen zu folgenden Feststellungen:

Albert Schweitzer ist nicht Atheist; er ist ein theologischer Rufer
und Mahner in unserer kultur- und weltanschauungslosen Zeit,
Menschenfreund und Urwalddoktor. Im Jahre 1951 erhielt er den

Hebelpreis und den von den deutschen Buchverlegern gestifteten
Friedenspreis von 10 000 Mk., den er der deutschen Flüchtlingshilfe

überwies. 1928 zeichnete ihn die Stadt Frankfurt a. M. mit
dem Goethe-Preir aus. Ueber und von Schweitzer existiert eine
große Literatur

Nicht durch Erkennen, sondern durch Erleben der Welt kommen
wir nach Schweitzer in ein Verhältnis zu ihr. «Ich bin Leben, das

leben will inmitten von Leben, das leben will.» Ethik ist ein aus
innerer Nötigung kommendes Verantwortungsbewußtsein gegen
alles Lebendige. Gut ist, Leben fördern und erhalten, böse ist,
entwicklungsfähiges Leben hemmen und vernichten. Ehrfurcht vor dem
Leben: das bildet die Grundlage von Schweitzers Kulturphilosophie
und Ethik. Die moderne Vermassung betrachtet er als eine Gefahr.
Die allerletzten Rätsel unseres Daseins werden wir nicht lüften.
Schweitzers Erkennen ist pessimistisch; seine Hoffnung für die
Zukunft und den Wiederaufbau der verfallenen Kultur optimistisch.
Der Mensch bereitet sein Schicksal selber durch seine Gesinnung.
Mit Gewalt eine Lösung der sozialen Probleme herbeiführen zu wollen

betrachtet er als ein Verbrechen an der Menschheit. Tatchristentum,

wie bei den Quäkern, die den Militärdienst und das Kirchen-
tum ablehnen, erhebt ihn hoch über jene, die nur aus Autoritätsglauben

sich unterwerfen. Im Christentum findet Schweitzer jene
Wahrhaftigkeit nicht. Die Bereitschaft, hilfreich zu sein, ist
hocherhaben über allem und geht aus von den Grundsätzen der Gerechtigkeit

hervor. Ueber alles Geistige und Intellektuelle, über die
Philosophie und Theologie stellt er die Hilfsbereitschaft von Mensch
zu Mensch, die Aufgabe Brüder zu sein.

Schweitzer ist ein radikaler Sozialreformer. Am modernen
Kapitalismus übt er scharfe Kritik. Seine Individualethik enthält viele
Elemente des modernen Sozialismus, aber einer bestimmten
sozialistischen Richtung kann er nicht zugezählt werden. In der
Oberflächlichkeit und in der Preisgabe des Denkens sieht er eine der
Hauptursachen des Kulturverfalls. Schweitzer hat immer gelitten
unter den Leiden der Kreatur. Er sucht die Schuld der Weißen
gegenüber den Afrikanern zu lindern und abzutragèn. Ethos und
Leben müssen verbundene Begriffe sein. Wenn wir noch einer
Einkehr fähig wären, dann könnten wir vielleicht das Steuer der Welt
noch einmal herumreißen und eine neue Periode beginnen, welche
die im Kleide der Lüge auftretende Gewalt besiegen würde.

Albert Schweitzer ist eine der bedeutendsten, vielseitigsten und
verehrungswürdigsten Persönlichkeiten unserer Zeit. M. St.

Unsere nächste Zusammenkunft findet Samstag, den 9. Februar,
20.15 Uhr, im Säli, event, im ersten Stock des Hotel «Du Park» statt.
Dieselbe wird vorwiegend unterhaltenden Charakter tragen.
Gesinnungsfreund Stöckli wird uns aus seinem unerschöpflichen
Anekdoten-Schatz eine Auslese bieten und wir dürfen unsere
Gesinnungsfreunde versichern, daß sie sich dabei nicht langweilen
werden. Also, alle Mann auf Deck!

Olten

Am 22. Dezember fanden sich die Mitglieder der OG Olten fast
vollzählig im festlich geschmückten Saale des «Aarhof» ein, um
mit der OG Aarau zusammen die Sonnwendfeier zu begehen. Das

gediegene Programm fand allgemein freudigen Anklang und hinterließ

einen nachhaltigen Eindruck. Die musikalischen Darbietungen
der ausgezeichneten Pianistin Heidy Peyer-Notter sowie die aus-


	Gespräche mit einem Freidenker : (Fortsetzung des vierten Gespräches)

