
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 11

Artikel: Walter Niggs : religiöse Denker (Fortsetzung folgt)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 DER FREIDENKER 85

Katholizismus unterstützte die absoluten Regierungen und
predigte den Menschen, daß sie die Belohnung für die Unterwürfigkeit

auf Erden im einem künftigen — zwar nicht nachweisbaren

— Leben finden würden. Luther wollte einen theokrati-
schen Staat und die Protestanten folgten der paulinischen Predigt

in der Annahme einer gottgewollten Unterwürfigkeit, und
Calvin glaubte, daß die Tyrannen zum Besten der unsterblichen
Seele von Gott in seinem unerforschlichen Ratschlüsse eingesetzt

wären. Grasso liefert hierfür schlagende historische
Beweise und schließt: «Während die christlichen Theologen die
Unterwerfung unter die Despoten predigten, waren es die
Revolutionäre — zum größten Teil Atheisten, Deisten und Agnostiker

— die ihre Stimme für Freiheit und liberale Demokratie
erhoben.»

Man kann sich keinen größeren Gegensatz in der Staatsauffassung

vorstellen, als den zwischen Calvin und Jefferson. Gegen
die calvinistische Lehre, daß die Wahl des Staatsleiters Gottes
Ratschluß sei und daß der gute Bürger sich daher ihm zu
unterwerfen habe, prägte Jefferson in der Unabhängigkeitserklärung

den Begriff, daß die Regierung von der Zustimmung der

Regierten abgeleitet sei, und daß die Regierten die Form der

Regierung zu ändern haben, wenn sie durch sie sich in ihrem
Lebensrecht, ihrer Freiheit und ihrem Glück gefährdet sehen.

«Was ist der stärkere demokratische Glaube» betont Grasso.

«jener der christlichen Theologen oder jener der revolutionären

Gründer unserer Vereinigten Staaten?! «Jeffersons Idee
der Menschenrechte ist nicht von der christlichen Theologie,
sondern vom englischen Rationalismus und der französischen

Aufklärung abgeleitet.
Weit später hat sich die christliche Lehre dem demokratischen

Gedanken anzupassen gesucht und noch heute sehnen sich
viele ihrer Vertreter nach den «guten alten Tagen» ihrer besonderen

Privilegien auf Kosten ihrer Anhänger zurück.

Umgekehrt aber, so fährt Grasso fort, ist die Lehre von der

Unterwerfung dem Christentum und dem Kommunismus
gemeinsam. In beiden Fällen handelt es sich um autoritäre
Organisationen, die auf dem Standpunkte stehen, das alleinige
Monopol der Wahrheit zu besitzen und daher jeden öffentlich
verfolgen zu dürfen, der eine eigene Meinung hat.

Der aktive politische Zusammenschluß aller geistig freien
Menschen, so schließt der Verfasser, ist heute mehr als je das

Gebot der Stunde.

Inzwischen hat ja ebenfalls in Amerika Blanshard in seinem
in dieser Zeitschrift (Die Achse Washington—Rom, 35. Jahrgang

Nr. 2) ausführlich besprochene Buche «AMERICAN
FREEDOM AND CATHOLIC POWER» auf die Gefahr der
Aushöhlung der bürgerlichen Freiheit durch das Entstehen
eines Staates im Staate unter den Einflüssen der kirchlichen
Kreise mit aller Eindringlichkeit hingewiesen. Sein erstes
Kapitel «The duty to speak» (die Pflicht zu sprechen) ist ein
Warnruf, der mit dem von Grasso belegten voll übereinstimmt.

Ganz kurz sei zum Schlüsse an unsere deutschen Erfahrungen
erinnert. Im westdeutschen Bunde deutscher Länder sind die

von den Nazis aufgelösten freireligiösen Gemeinden und der
Deutsche Monistenbund für wissenschaftliche Weltanschauung

und ethische Kultur wieder errichtet. In der unter
sowjetrussischer Besetzung befindlichen Deutschen Demokratischen
Republik hingegen gibt es weder eine freireligiöse Gemeinde,
noch den Monistenbund. Ja, unsere früheren Mitglieder haben

uns gebeten, ihnen unsere Zeitschrift nicht mehr zu senden.

Führende Vertreter beider christlichen Bekenntnisse sind nach

Moskau eingeladen worden und haben mit den russischen Kir-

Alleinauslieferung des «Freidenkers» für Deutschland:

Verlag Kurt Hasisteiner, Stuttgart O, Kernerstraße 32,

Postcheckkonto: Stuttgart 28 471.

chen verhandelt. Für Atheisten und Agnostiker besteht dort
kein Interesse. Und schlagender kann wohl die Behauptung des

Mr. Dulles über den Zusammenhang von Kommunismus und
Atheismus nicht widerlegt werden. Das Gegenteil scheint mir
größere Wahrscheinlichkeit zu haben. Das Monopol für die
allein selig machende Wahrheit ist, wie Grasso mit vollem Recht
hervorgehoben hat, eine Eigenart, die die Kirchen mit den
Kommunisten gemeinsam haben. Der wissenschaftlich denkende
Mensch weiß, daß es keine letzten Wahrheiten gibt, sondern
daß jede neue Erkenntnis durch weitere Forschung korrigiert,
vielleicht auch wiederlegt werden kann, ohne dadurch für die
Gegenwart ihren Wert zu verlieren. Die Ueberzeugung besserer

Ordnung aller menschlichen Verhältnisse durch denselben
forschenden Geist und die menschliche Vernunft unter strikter
Ablehnung jedes Gewissens- und Gesinmungszwanges ist für die
christlichen Kirchen ebenso unannehmbar, wie für den
Kommunismus. Wer es hinnimmt, sich durch Unterwerfung auf
Erden nach seinem Tode ein glückliches Leben im Himmel
verdienen zu können, ist auch in Gefahr, an ein ewiges Glück auf
Erden nach dem eigenen Tode zu glauben, das man sich durch
Unterwerfung für die späteren Geschlechter schaffen kann. Der
Kommunismus wird sich mit jeder Kirche aussöhnen können,
niemals aber mit dem freien Geiste, der kein Dogma, auch kein
kommunistisches Dogma anerkennen kann, der keine Autorität
über sein Denken und Forschen duldet. Wie anders sähe die
Welt heute aus, wenn Jeffersons «Bill of rights» im Jahre 1945

Weltgesetz geworden wäre!
Dr. Franz Koebner, Stuttgart.

Walter Niggs: Religiöse Denker
Von Ernst Akert.

(Fortsetzung und Schluß)

III.
Als dritten religiösen «Denker» präsentiert uns Walter Nigg

den holländischen Maler Vincent van Gogh, dessen Vater ein
holländischer protestantischer Pfarrer war. Der junge van Gogh

zeigte früh zeichnerische Begabung, aber auch pietistische Allüren,

die ihn je länger je mehr bis zum Wahnsinn verfolgten. Er
versuchte sich nach Absolvierung einer Lehrzeit in einem
Kunsthandelsgeschäft bei seinem Oheim in London, als Gehülfe in
einem Geschäft in Paris, dann als Aufseher in einem
Knabenpensionat in London, dann als Gehilfe bei einem Methodistenprediger

und schließlich als Buchhandlungsgehülfe in Holland.
Typisch ist ein schroffes Benehmen des etwas eckigen van Gogh

gegenüber den Kunden im Kunsthandelsgeschäft in Paris, wo

er den Kunsthandel als Gewinnsucht und diese als «anständigen
Diebstahl» erklärte und deshalb entlassen wurde. Mit 24 Jahren
begann van Gogh mit Hülfe seiner Eltern sich in Amsterdam
auf die Maturität vorzubereiten, damit er nachher hätte Theologie

studieren können, aber die intensive, krankhafte Beschäftigung

mit pietistischen Problemen machte ihn unfähig, sich

die nötigen Kenntnisse in der griechischen und hebräischen

Sprache anzueignen!



86 DER FREIDENKER Nr. 11

Uni die mangelnde Fähigkeit zur Konzentration im
Sprachenstudium zu erlangen, begann er sich zu kasteien, sich

mit einem Knüppel zu schlagen, in der kalten Jahreszeit auf
dem bloßen Boden einer Scheune zu schlafen und sich des

Fleischgenusses zu enthalten, sodaß seine Schwester sich zu dem

Ausspruch veranlaßt sah, «Er wird noch stumpfsinnig vor
Frömmigkeit!» In seiner religiösen Verkrampftheit schrieb er häufig

fromme Briefe an seine Eltern mit Bibelsprüchen und in
einer Schrift, die oft nicht mehr leserlich war, aus lauter Tin-
tenkleksen ohne Sinn bestand. Er sah ein, daß er sein Ziel, ein
bürgerlicher Pfarrer zu werden, nicht erreichen konnte, brach
seine Studien ab und wollte ohne theologisches Studium
Laienprediger werden. Nach Absolvierung eines drei Monate dauernden

Kurses in einer Missionsschule wollte man ihn nicht als

Missionar verwenden, da er ein ungestümes Wesen zeigte. Aber
er ging auf eigene Faust vor und zog in ein armseliges Dorf des

belgischen Kohlenreviers, in die Borinage, um den ausgemergelten

Kohlenarbeitern, den Aermsten unter den Armen, das

Evangelium nahe zu bringen. Dabei besaß van Gogh kein Rednertalent

entweder überstürzten sich seine Worte oder sie blieben
ihm im Halse stecken, wenn er auf Ablehnung stieß. Durch
Gebärden half er seiner Unfähigkeit nach, sich klar auszudrücken.
Ja er soll sogar mit einem Zungenfehler behaftet gewesen sein!
Nachdem er schon in den ersten Tagen seines Wirkens in der

Borinage all sein Geld und seine Kleider verschenkt hatte,
bezog er eine leerstehende Hütte, wo er in einem leeren Raum
lebte, nur auf einem Strohsack schlief, bedeckt von einer Jacke.
Er wollte ganz wie die Kohlenarbeiter leben, in gleicher Armut
und ihnen gleich sein, weshalb er sich das Gesicht mit Ruß
bestrich. Li hingebender Weise pflegte er die Kranken, bis er in
einer Typhusepidemie selbst vom Fieber fast aufgerieben wurde.

Als van Gogh nach mehr als zweijähriger Tätigkeit als
Missionar im Kohlendistrikt in seinem Wirken auch revolutionären
Gedanken Ausdruck gab, seiner Empörung über die grenzenlose

Ausbeutung der Arbeiter Worte lieh, wurde er von dem

bürgerlichen Missionskomitee in Brüssel fallen gelassen. Dies
bewirkte bei van Gogh eine Krise seines Glaubensbekenntnisses.
Er fing an zu zweifeln und das Ende «war der Bruch mit der
pietistischen Christentumsauffassung». Er ging ins Lager der
Ketzer über. Er kehrte sich vom kirchlichen Christentum mit
solcher Endgültigkeit ab, daß dieser Schritt nie mehr
rückgängig gemacht werden konnte. Bis zu seinem Tode wollte van
Gogh vom offiziellen Christentum nichts mehr wissen. Es kam
zum Bruch mit seinem Vater, dem er rund heraussagte, daß er
das ganze System dieser Gottesverehrung abscheulich fände und
es mit seinem sonntäglichen Kirchgang für immer vorbei sei.

Van Gogh empfand jetzt die Begriffe, die sein Vater als
Vertreter der Kirchlichkeit über Gott, Menschen, Sittlichkeit und
Tugend hatte, nur als dummes Geschwätz und, wenn er in der
Bibel las, so sah er wiederum ganz andere Dinge als sein Vater.
«Was er sich nach einem akademischen Rezeptchen da herausholt,

das kann ich darin durchaus nicht finden.» Eine förmliche
Wut gegen die Kirche ergriff ihn, «in der man verstockt und
versteinert wird». «Orthodoxe Pfarrer mit Schweinsgesichtern»
konnte er fortan nicht mehr ausstehen. «Die ganze Universität,
zum mindesten, was die Theologische anbelangt, betrachte ich
als eine unsagbare Schwindelwissenschaft, als eine Zuchtschule
des Pharisäismus.» Soweit war van Gogh sicher ein «Denker»,
aber es bedurfte des Entzuges des Brotkorbes, um ihm die

Augen zu öffnen. Daß er glaubte, ein anderes als das offizielle
Christentum sollte möglich sein, sollte verwirklicht werden
können, das war ein offenbarer Irrtum und ein Beweis, daß seine

Denkfähigkeit eben doch außerordentlich beschränkt war. Die
Einsicht, daß der Standpunkt und die Religion der «anständigen
Leute die Welt zu einer Art Narrenhaus» machten, ist ein
Schritt zur Klarheit, aber es gehört noch etwas mehr dazu. Der
Fall muß zu Ende gedacht werden.

Van Gogs «Religiosität» blieb an einem Gott kleben, an etwas,
«das er nicht definieren konnte, das ihm lebendig und wirklich
erschien, als eine Art System, etwas Wunderbares; das Leben
oder die menschliche Natur, das war sein Gott oder so gut als

sein Gott. Der Gott der Pfaffen war für ihn mausetot!»

In der modernen Zeit, meint Walter Nigg mit Recht, ist mit
der Evangeliumsverkündung in direkter Form überhaupt nicht
mehr an die Menschen heranzukommen. Die christliche Kirche
hatte der Not der vom Kapitalismus ausgebeuteten Arbeitermassen

gegenüber versagt, sie war in einer Gleichgültigkeit
stecken geblieben, die unbegreiflich war oder vielmehr nur zu

begreiflich, weil sie eben zum Büttel der herrschenden Klassen

geworden war. «Die Arbeiter hatten sich deshalb dem Sozialismus

zugewendet, der sich tatkräftig für die Besserung der
unhaltbaren Lage des Proletariates einsetzte und für dasselbe
unendlich mehr getan hat als die versagende Kirche» (Nigg).

Van Gogh wandte sich wieder dem Zeichnen zu und fand nach

einer Zeit größter Not den Weg zum Künstler. Wie eine
Besessenheit, wie eine Wut kam es über ihn. «Unaufhörlich zwang
ihn sein ,Dämon' zu arbeiten». Vor der größten Not bewahrte
ihn die treue Freundschaft seines Bruders, der nicht an seinem

Wiederaufstiege zweifelte.

In einem Briefe an seinen Freund Rappard schreibt van
Gogh: «Die Französische Revolution ist das allergrößte moderne

Ereignis, das moderne Evangelium, niclit minder erhaben als

das von Anno Eins!» Diese Gleichstellung der Folgen der
Französischen Revolution mit denjenigen der Gründung der
christlichen Religion zeugt von einem Wirklichkeitssinn und einer

objektiven Geschichtsbetrachtung, die von Walter Nigg als

Wirklichkeitsreligiosität bezeichnet wird, die den Maler van
Gogh auch veranlaßt habe, es abzulehnen, biblische Bilder zu
malen.

Wenn bei diesem Vergleiche zwischen dem «Evangelium von
Anno Eins» und der «Frohen Botschaft von 1782», dem
Evangelium der Menschenrechte, zwar wie bei jedem Vergleiche, von
einem «hinkenden Vergleiche» gesprochen werden muß, indem
die Bedeutung der Französischen Revolution bei weitem
diejenige der Gründung des Christentums übersteigt, so ist schon

die Gleichstellung, die van Gogh gewagt hat, eine historische
Tat und beweist, daß diese Beurteilung und sein weltanschaulicher

Standpunkt durchaus weltlich und nicht «religiös» waren.
Auch die Einstellung zum Leben, sein Lebensglaube, sein

Lebenshunger, seine ekstatische Naturfreude sind mit Verlaub
nichts «Religiöses», sondern etwas rein Menschliches. Man kann,
wenn der Zweck die Mittel heiligt, schließlich aus allem
Religiöses fabrizieren — mit Hülfe von Geschwätz, das oft zu stark

um die religiösen Denker herumwuchert. Die «religiösen Denker»

des Herrn Walter Nigg: Kierkegaard, Dostojewskij und

van Gogh entpuppen sich als sonderbare Heilige. Alle sind sie

komische «Denker» und religiös ist offenbar eine Bezeichnung,
von der man etwas anderes erwartet.

Bedauerlich ist, daß die Büchergilde Gutenberg auf diesen

Nigg hereingefallen ist.

Gib den «Freidenker» an Deine Freunde weiter


	Walter Niggs : religiöse Denker (Fortsetzung folgt)

