Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 11

Artikel: Walter Niggs : religiose Denker (Fortsetzung folgt)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11

DER FREIDENKER "85

Katholizismus unterstiitzte die absoluten Regierungen und pre-
digte den Menschen, daB sie die Belohnung fiir die Unterwiir-
figkeit auf Erden in einem kiinftigen — zwar nicht nachweis-
baren — Leben finden wiirden. Luther wollte einen theokrati-
schen Staat und die Protestanten folgten der paulinischen Pre-
digt in der Annahme einer gottgewollten Unterwiirfigkeit, und
Calvin glaubte, daf} die Tyrannen zum Besten der unsterblichen
Seele von Gott in seinem unerforschlichen Ratschlusse einge-
setzt wiren. Grasso liefert hierfiir schlagende historische Be-
weise und schlieBt: «Wihrend die christlichen Theologen die
Unterwerfung unter die Despoten predigten, waren es die Re-
volutionire — zum gro3ten Teil Atheisten, Deisten und Agno-
stiker —, die ihre Stimme fiir Freiheit und liberale Demokratie
erhoben.»

Man kann sich keinen groeren Gegensatz in der Staatsauf-
fassung vorstellen, als den zwischen Calvin und Jefferson. Gegen
die calvinistische Lehre, daB3 die Wahl des Staatsleiters Gottes
RatschluB sei und daB3 der gute Biirger sich daher ihm zu un-
terwerfen habe, prigte Jefferson in der Unabhingigkeitserkli-
rung den Begriff, daBl die Regierung von der Zustimmung der
Regierten abgeleitet sei, und daB3 die Regierten die Form der
Regierung zu dndern haben, wenn sie durch sie sich in ihrem
Lebemsrecht, ihrer Freiheit und ihrem Gliick gefihrdet sehen.
«Was ist der stirkere demokratische Glaube» betont Grasso.
«jener der christlichen Theologen oder jener der revolutioni-
ren Griinder unserer Vereinigten Staaten?! «Jeffersons Idee
der Menschenrechte ist nicht von der christlichen Theologie,
sondern vom englischen Rationalismus und der franzdsischen
Aufklirung abgeleitet.

Weit spiiter hat sich die christliche Lehre dem demokrati-
schen Gedanken anzupassen gesucht und noch heute sehmen sich
viele ihrer Vertreter nach den «guten alten Tagen» ihrer beson-
deren Privilegien auf Kosten ihrer Anhénger zuriick.

Umgekehrt aber, so fihrt Grasso fort, ist die Lehre von der
Unterwerfung dem Christentum und dem Kommunismus ge-
meinsam. In beiden Fillen handelt es sich um autoritire Or-
ganisationen, die auf dem Standpunkte stehen, das alleinige Mo-
nopol der Wahrheit zu besitzen und daher jeden o6ffentlich ver-
folgen zu diirfen, der eine eigene Meinung hat.

Der aktive politische Zusammenschluf3 aller geistig freien
Menschen, so schlieBBt der Verfasser, ist heute mehr als je das
Gebot der Stunde. '

Inzwischen hat ja ebenfalls in Amerika Blanshard in seinem
in dieser Zeitschrift (Die Achse Washington—Rom, 35. Jahr-
gang Nr. 2) ausfithrlich besprochene Buche «AMERICAN
FREEDOM AND CATHOLIC POWER>» auf die Gefahr der
Aushéhlung der biirgerlichen Freiheit durch das Entstehen
eines Staates im Staate unter den Einfliissen der kirchlichen
Kreise mit aller Eindringlichkeit hingewiesen. Sein erstes Ka-
pitel «The duty to speak» (die Pflicht zu sprechen) ist ein
Warnruf, der mit dem von Grasso belegten voll iibereinstimmt.

Ganz kurz sei zum Schlusse an unsere deutschen Erfahrungen
erinnert. Im westdeutschen Bunde deutscher Linder sind die
von den Nazis aufgeldsten freireligiosen Gemeindem und der
Deutsche Monistenbund fiir wissenschaftliche Weltanschau-
ung und ethische Kultur wieder errichtet. In der unter sowjet-
russischer Besetzung befindlichen Deutschen Demokratischen
Republik hingegen gibt es weder eine freireligise Gemeinde,
noch den Monistenbund. Ja, unsere fritheren Mitglieder haben
uns gebeten, ihnen unsere Zeitschrift nicht mehr zu senden.
Fiihrende Vertreter beider christlichen Bekenntnisse sind nach
.Moskau eingeladen worden und haben mit den russischen Kir-

Alleinauslieferung des «Freidenkers» fiir Deutschland:

Verlag Kurt Haslsteiner, Stuttgart O, KernerstraBe 32,
Postcheckkonto: Stuttgart 28 471.

chen verhandelt. Fiir Atheisten und Agnostiker besteht dort
kein Interesse. Und schlagender kann wohl die Behauptung des
Mr. Dulles iiber den Zusammenhang von Kommunismus und
Atheismus micht widerlegt werden. Das Gegenteil scheint mir
groBere Wahrscheinlichkeit zu haben. Das Monopol fiir die
allein selig machende Wahrheit ist, wie Grasso mit vollem Recht
hervorgehoben hat, eine Eigenart, die die Kirchen mit den Kom-
munisten gemeinsam haben. Der wissenschaftlich denkende
Mensch weif3, dal es keine letzten Wahrheiten gibt, sondern
daB jede neue Erkenntnis durch weitere Forschung korrigiert,
vielleicht auch wiederlegt werden kann, ohne dadurch ‘fiir die
Gegenwart ihren Wert zu verlieren. Die Ueberzeugung besserer
Ordnung aller menschlichen Verhilinisse durch denselben for-
schenden Geist und die menschliche Vernunft unter strikter Ab-
lehnung jedes Gewissens- und Gesinnungszwanges ist fiir die
christlichen Kirchen ebenso unannehmbar, wie fiir den Kom-
munismus. Wer es hinnimmt, sich durch Unterwerfung auf Er-
den nach seinem Tode ein gliickliches Leben im Himmel ver-
dienen zu konmen, ist auch in Gefahr, an-ein ewiges Gliick auf
Erden nach dem eigenen Tode zu glauben, das man sich durch
Unterwerfung fiir die spiteren Geschlechter schaffen kann. Der
Kommunismus wird sich mit jeder Kirche aussshnen kénnen,
niemals aber mit dem freien Geiste, der kein Dogma, auch kein
kommunistisches Dogma anerkennen kann, der keine Autoritat
iiber sein Denken und Forschen duldet. Wie anders sihe die
Welt heute aus, wenn Jeffersons «Bill of rights» im Jahre 1945
Weltgesetz geworden wiire!
Dr. Franz Koebner, Stuttgart.

Walter Niggs: Religiose Denker

Von Ernst Akert.
(Fortsetzung und SchluB)

IIL

Als dritten religiosen «Denker» prisentiert uns Walter Nigg
den hollindischen Maler Vincent van Gogh, dessen Vater ein
holldndischer protestantischer Pfarrer war. Der junge van Gogh
zeigte friih zeichnerische Begabung, aber auch pietistische Allii-
ren, die ihn je linger je mehr bis zum Wahnsinn verfolgten. Er
versuchte sich nach Absolvierung einer Lehrzeit in einem Kunst-
handelsgeschift bei seinem Oheim in London, als Gehiilfe in
einem Geschift in Paris, dann als Aufseher in einem Knaben-
pensionat in London, dann als Gehilfe bei einem Methodisten-
prediger und schlieflich als Buchhandlungsgehiilfe in Holland.
Typisch ist ein schroffes Benehmen des etwas eckigen van Gogh
gegeniiber den Kunden im Kunsthandelsgeschift in Paris, wo
er den Kunsthandel als Gewinnsucht und diese als «anstindigen
Diebstahly erklirte und deshalb entlassen wurde. Mit 24 Jahren
begann van Gogh mit Hiilfe seiner Eltern sich in Amsterdam
auf die Maturitit vorzubereiten, damit er nachher hitte Theo-
logie studieren kénnen, aber die intensive, krankhafte Beschif-
tigung mit pietistischen Problemen machte ihn unfihig, sich
die nétigen Kenntnisse in der griechischen und hebriischen
Sprache anzueignen!



86 DER FREIDENKER

Nr. 11

Um die mangelnde Fahigkeit zur Konzentration im Spra-
chenstudium zu erlangen, begann er sich zu kasteien, sich
mit einem Khniippel zu schlagen, in der kalten Jahreszeit auf
dem bloBen Boden einer Scheune zu schlafen und sich des
I'leischgenusses zu enthalten, sodaf seine Schwester sich zu dem
Ausspruch veranlaBt sah, <Er wird noch stumpfsinnig vor Frém-
migkeit!» In seiner religiosen Verkrampftheit schrieb er hiu-
fig fromme Briefe an seine Eltern mit Bibelspriichen und in
einer Schrift, die oft nicht mehr leserlich war, aus lauter Tin-
tenkleksen ohne Sinn bestand. Er sah ein, daB} er sein Ziel, ein
biirgerlicher Pfarrer zu werden, nicht erreichen konnte, brach
seine Studien ab und wollte ohne theologisches Studium Laien-
prediger werden. Nach Absolvierung eines drei Monate dauern-
den Kurses in einer Missionsschule wollte man ihn nicht als
Missionar verwenden, da er ein ungestiimes Wesen zeigte. Aber
er ging auf eigene Faust vor und zog in ein armseliges Dorf des
belgischen Kohlenreviers, in die Borinage, um den ausgemergel-
ten Kohlenarbeitern, den Aermsten unter den Armen, das Evan-
gelium nahe zu bringen. Dabei besal} van Gogh kein Redner-
talent entweder iiberstiirzten sich seine Worte oder sie blieben
ihm im Halse stecken, wenn er auf Ablehnung stie8. Durch Ge-
barden half er seiner Unféhigkeit nach, sich klar auszudriicken.
Ja er soll sogar mit einem Zungenfehler behaftet gewesen sein!
Nachdem er schon in den ersten Tagen seines Wirkens in der
Borinage all sein Geld und seine Kleider verschenkt hatte, be-
zog er eine leerstehende Hiitte, wo er in einem leeren Raum
lebte, nur auf einem Strohsack schlief, bedeckt von einer Jacke.
Er wollte ganz wie die Kohlenarbeiter leben, in gleicher Armut
und ihnen gleich sein, weshalb er sich das Gesicht mit Ruf be-
strich. In hingebender Weise pflegte er die Kranken, bis er in
einer Typhusepidemie selbst vom Fieber fast aufgerieben wur-
de. Als van Gogh nach mehr als zweijihriger Tatigkeit als Mis-
sionar im Kohlendistrikt in seinem Wirken auch revolutioniiren
Gedanken Ausdruck gab, seiner Empérung iiber die grenzen-
lose Ausbeutung der Arbeiter Worte lieh, wurde er von dem
biirgerlichen Missionskomitee in Briissel fallen gelassen. Dies
bewirkte bei van Gogh eine Krise seines Glaubensbekenntnisses.
Er fing an zu zweifeln und das Ende «war der Bruch mit der
pietistischen Christentumsauffassung». Er ging ins Lager der
Ketzer iiber. Er kehrte sich vom kirchlichen Christentum mit
solcher Endgiiltigkeit ab, daB3 dieser Schritt nie mehr riick-
gingig gemacht werden konnte. Bis zu seinem Tode wollte van
Gogh vom offiziellen Christentum nichts mehr wissen. Es kam
zum Bruch mit seinem Vater, dem er rund heraussagte, daf3 er
das ganze System dieser Gottesverehrung abscheulich finde und
es mit seinem sonntéglichen Kirchgang fiir immer vorbei sei.
Van Gogh empfand jetzt die Begriffe, die sein Vater als Ver-
treter der Kirchlichkeit itber Gott, Menschen, Sittlichkeit und
Tugend hatte, nur als dummes Geschwiitz und, wenn er in der
Bibel las, so sah er wiederum ganz andere Dinge als sein Vater.
«Was er sich nach einem akademischen Rezeptchen da heraus-
holt, das kann ich darin durchaus nicht finden.» Eine férmliche
Wut gegen die Kirche ergriff ihn, <in der man verstockt und
versteinert wird». «Orthodoxe Pfarrer mit Schweinsgesichtern»
konnte er fortan nicht mehr ausstehen. «Die ganze Universitit,
zum mindesten, was die Theologische anbelangt, betrachte ich
als eine unsaghare Schwindelwissenschaft, als eine Zuchtschule
-des Pharisdiismus.» Soweit war van Gogh sicher ein «Denker»,
aber es bedurfte des Entzuges des Brotkorbes, um ihm die
Augen zu 6ffnen. Daf3 er glaubte, ein anderes als das offizielle
Christentum sollte moglich sein, sollte verwirklicht werden
konnen, das war ein offenbarer Irrtum und ein Beweis, daf3 seine

Denkfihigkeit eben doch auBlerordentlich beschrinkt war. Die
Einsicht, da} der Standpunkt und die Religion der «anstindigen
Leute die Welt zu einer Art Narrenhaus» machten, ist ein
Schritt zur Klarheit, aber es gehort noch etwas mehr dazu. Der
Fall muf3 zu Ende gedacht werden.

Van Gogs «Religiositit» blieb an einem Gott kleben, an etwas,
«das er nicht definieren konnte, das ihm lebendig und wirklich
erschien, als eine Art System, etwas Wunderbares; das Leben
oder 'die menschliche Natur, das war sein Gott oder so gut als
sein Gott. Der Gott der Pfaffen war fir ihn mausetot!»

In der modernen Zeit, meint Walter Nigg mit Recht, ist mit
der Evangeliumsverkiindung in direkter Form iiberhaupt nicht
mehr an die Menschen heranzukommen. Die christliche Kirche
hatte der Not der vom Kapitalismus ausgebeuteten Arbeiter-
massen gegeniiber versagt, sie war in einer Gleichgiiltigkeit
stecken geblieben, die unbegreiflich war oder vielmehr nur zu
begreiflich, weil sie eben zum Biittel der herrschenden Klassen
geworden war. «Die Arbeiter hatten sich deshalb dem Sozialis-
mus zugewendet, der sich tatkriftig fiir die Besserung der un-
haltharen Lage des Proletariates einsetzte und fiir dasselbe un-
endlich mehr getan hat als die versagende Kirche» (Nigg).

Van Gogh wandte sich wieder dem Zeichnen zu und fand nach
einer Zeit groBter Not den Weg zum Kiinstler. Wie eine Be-
sessenheit, wie eine Wut kam es iiber ihn. «Unaufhérlich zwang
ihn sein ,Ddmon’ zu arbeiten». Vor der gréBten Not bewahrte
ihn die treue Freundschaft seines Bruders, der nicht an seinem
Wiederaufstiege zweifelte.

In einem Briefe an seinen Freund Rappard schreibt van
Gogh: «Die Franzosische Revolution ist das allergrof3te moderne
Ereignis, das moderne Evangelium, nicht minder erhaben als
das von Anno Eins!» Diese Gleichstellung der Folgen der Fran-
zdsischen Revolution mit denjenigen der Griindung der christ-
lichen Religion zeugt von einem Wirklichkeitssinn und einer
objektiven Geschichtsbetrachtung, die von Walter Nigg als
Wirklichkeitsreligiositit bezeichnet wird, die den Maler van
Gogh auch veranlaBt habe, es abzulehnen, biblische Bilder zu
malen.

Wenn bei diesem Vergleiche zwischen dem «Evangelium von
Anno Eins» und der «Frohen Botschaft von 1782», dem Evan-
gelium der Menschenrechte, zwar wie bei jedem Vergleiche, von
einem «<hinkenden Vergleiche» gesprochen werden muf3, indem
die Bedeutung der Franzosischen Revolution bei weitem die-
jenige der Griindung des Christentums iibersteigt, so ist schon
die Gleichstellung, die van Gogh gewagt hat, eine historische
Tat und beweist, dal diese Beurteilung und sein weltanschau-
licher Standpunkt durchaus weltlich und nicht «religios» waren.

Auch die Einstellung zum Leben, sein Lebensglaube, sein
Lebenshunger, seine ekstatische Naturfreude sind mit Verlaub
nichts «Religidses», sondern etwas rein Menschliches. Man kann,
wenn der Zweck die Mittel heiligt, schlieBlich aus allem Reli-
gidses fabrizieren — mit Hiilfe von Geschwiitz, das oft zu stark
um die religiosen Denker herumwuchert. Die «religiosen Den-
ker> des Herrn Walter Nigg: Kierkegaard, Dostojewskij und
van Gogh entpuppen sich als sonderbare Heilige. Alle sind sie
komische «Denker» und religids ist offenbar eine Bezeichnung,
von der man etwas anderes erwartet.

Bedauerlich ist, daf3 die Biichergilde Gutenberg auf diesen
Nigg hereingefallen ist.

Gib den «Freidenker» an Deine Freunde weiter!



	Walter Niggs : religiöse Denker (Fortsetzung folgt)

