
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 10

Artikel: Kleiner Besuch nach Islam (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Stebler, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74 DER FREIDENKER Nr. 10

völkerung, für die er die verkehrte Politik der Regierung
verantwortlich macht. Das Heilmittel erblickt er nicht in irgend
einer Gesetzmacherei ; die Bureaukratie, spottet er, konnte nicht
helfen, die Feudalaristokratie braucht ihr Geld, um den
Narrheiten des Hofes, der Armee, der großen Städte zu frönen, die
Geldaristokratie kannte die Oberschlesier nicht als Menschen,
sondern nur als Maschinen, die Hierarchie girierte das Elend
des Volkes wie eine Anweisung auf den Himmel! Nur «volle
und unumschränkte Demokratie» verspricht Hilfe ; Bildung mit
ihren Töchtern Freiheit und Wohlstand allein garantieren eine

Besserung.
Virchow bekennt sich als Arzt offen zum Sozialpolitiker und

zum Sozialreformer, der nicht palliative, sondern radikale
Mittel fordert. Durch die eingehende Beschäftigung mit
der Not der Oberschlesier haben sich die politischen Anschauungen

Virchows sowohl vertieft als verschärft. In den Tagen
der März-Revolution von 1848 hat er sich zwar nicht aktiv
beteiligt, er knüpfte aber an den Sieg der Revolution doch die

Hoffnung, daß daraus die wissenschaftliche und praktische
Medizin möglichst viel Nutzen ziehen werde. Er bekennt sich zum
«demokratischen Königtum», d. h. zu einer Republik mit
erblichem Präsidenten. Klar und unzweideutig vertritt er den

Standpunkt, daß die sozialen Fragen im Vordergrund stehen
und daß der alte Unterschied zwischen «Bürgern» und «Arbeitern»

fortfallen müsse. In diese Zeit fällt auch sein berühmtes
Wort: «Der Arzt ist der natürliche Anwalt der Armen».

Sowohl als Arzt wie als Politiker entwickelte Virchow eine

unglaubliche Vielseitigkeit: seine geistige Ueberlegenheit wird
überall anerkannt und gewürdigt. Nicht ohne Widerstand setzt

er sich ein für ein Reichsministerium für öffentliche
Gesundheitspflege, Begründung eines obersten Gesundheitsrates,
Beschränkung der Arbeitszeit, für das Recht unbemittelter Kranken

auf Verpflegung durch den Staat, freie Aerztewahl für die
Armen, unentgeltliche Ausbildung der Studierenden mit Fortfall

der Kollegiengelder. Viele dieser Postulate blieben
allerdings fromme Wünsche, was uns nicht wundern darf im
Hinblick darauf, daß diese auch heute noch nur zum Teil erfüllt
oder doch in den Hintergrund gedrängt sind.

Kleiner Besuch beim Islam (Fortsetzung und Schluß)

Anderseits scheinen die übrigen Religionsgemeinschaften weder
untätig zu sein, noch können sie sich über mangelnden Besuch
beklagen. Daß es beispielsweise in Assuan ein katholisches Hilfswerk
gibt, merkt man schon an den Anschlägen im Hotel, die einen
auffordern, milde Gaben für besagtes Hilfswerk zu spenden. Es handelt
sich hier tatsächlich um ein Spital, in dem die Aermsten der Armen
Aufnahme finden und das ständig überfüllt ist; ob man es dabei
noch auf die Gewinnung neuer Seelen abgesehen hat, ist mir
unbekannt. Denn die Mohammedaner lassen sich ohnehin nicht so leicht
zum Christentum bekehren. Ich traf später auf dem Schiff einen
sehr sympathischen Pater irgend eines Ordens an, der seit dreißig
Jahren, wie er mir sagte, in den Ländern des Nahen Ostens wirkte:
Aegypten, Transjordanien, Syrien, Palästina, und dessen Aufgabe
es war, Anhänger des Islams zum Katholizismus zu bekehren. Auf
meine Frage, wieviele er denn schon bekehrt hätte, antwortete er
in schönster Offenheit: drei.

Pro Stück also hatte er zehn Jahre gebraucht. Das Ergebnis ist
nicht gerade überwältigend, eher aufschlußreich.

Aber um nach Aegypten zurückzukehren, auch die Kopten scheinen

den Mohammedanern nicht nachzustehen. Ich habe zwar eine
einzige Beobachtung gemacht, und zwar in Luxor, einem Nest von
vielleicht zwanzig- oder dreißigtausend Einwohnern, die in der
Mehrzahl koptisch sein sollen, da sah ich wiederum eine überfüllte
Kirche, und zwar am Abend eines gewöhnlichen Wochentages. Ob

Die Schikanen an der «Charité», der Konflikt mit der
preußischen Regierung und anderes mehr gestalteten Virchows Lage
immer sorgenvoller.

Die Reaktion ging sogar so weit, ihn im Jahr 1848 aus
politischen Gründen seines Amtes zu entheben. Befreiung aus dieser
Situation brachte ihm die im nämlichen Jahr erfolgte Ernennung

zum ordentlichen Professor für pathologische Anatomie
in Würzburg. Hier wird er gleich von Anfang an als die eigentliche

Seele und die treibende Kraft der Fakultät angesehen.
Nicht nur die Studenten, auch seme Fachkollegen bezeichnen
die Vorlesungen und Demonstrationen Virchows als
«unübertrefflich». Ernst Hüchel, der anfangs der fünfziger Jahre als

blutjunger Student die Universität Würzburg bezieht, ist von
der Persönlichkeit und Lehrtätigkeit Virchows besonders
begeistert. Häckel distanziert sich später immer mehr von
Virchow; bei beiden bestanden eben zu tief greifende charakter-
liche Unterschiede. — Die Würzburger Jahre, in denen
Virchow Anerkennung im vollsten Maße erlebte, zählen zu den
besonders glücklichen und wurden zu einer Periode reichsten
Schaffens. Hier legte er auch den Grundstein zur Zellularpathologie*.

1853 brachte Virchow einen ehrenvollen Ruf nach Zürich,
den er aber ablehnte; 1856 folgte er einer Berufung nach Berlin.

Vom politischen Kampfplatz hatte er sich in jener Zeit
fast völlig zurückgezogen, um sich ganz der Forschung und der
Wissenschaft zu widmen. Für semen Tatendrang, für sein Schaffen

auf dem Gebiete der wissenschaftlichen Medizin, der
pathologischen Anatomie, für seine Bestrebungen in Staat und Ge>

meinde, in Vereinen und Gesellschaften aller Art bot ihm Berlin

den einzig geeigneten Boden und Ausgangspunkt.
Vom Jahre 1860 an wendet sich Virchow wieder der staatlichen

und kommunalen Politik zu. Diese neue Wendung ist mit
der bei ihm immer stärker zum Bewußtsein gekommenen
Notwendigkeit zu erklären, daß der Einzelne und die Völker an
ihren Geschicken aktiv und bestimmend mitzuwirken haben.

* Zellularpathologie — die Lehre, daß die kleinste organische Einheit,
die Zelle, Träger des Lebens und ihre krankhafte Veränderung Ursache
jeglicher Erkrankung sei.

möglicherweise etwas Besonderes gespielt wurde, weiß ich nicht;
jedenfalls handelte es sich zahlenmäßig um das Vielfache von
Kirchenbesuchern, wie sie bei uns üblich sind.

Ob es zwischen Mohammedanern und Christen Spannungen gäbe?
Mein Dragoman in Assuan verneinte es strikte; es sei alles in
Harmonie, der Dragoman von Luxor schwieg sich darüber aus und ein
mohammedanischer Gewährsmann in Kairo bestritt derartige
Spannungen aufs heftigste; anderer Meinung war wiederum mein jugo-
slavischer Pensionsinhaber in Alexandria, der Aegypten aus
dreißigjähriger Erfahrung kennt und der sogar die Ereignisse des 26.

Januar zum Teil auf religiöse Intoleranz zurückführt.

*

Damit auch eine heitere Note zu ihrem Rechte komme: daß wirklich

die Frauen keinen Zutritt zu den Moscheen hätten oder dort
nur auf einem besonderen, bescheidenen Platz geduldet würden,
wollte mir nicht recht in den Kopf, trotzdem es mir zweimal
bestätigt wurde und ich tatsächlich in keiner Moschee je eine Frau
sah. Aber ich wollte es genau wissen und befragte denn in Kairo
einen höhern Beamten eines staatlichen Betriebes, mit dem ich
irgendwie zusammenkam, darüber. Der überlegte erst eine Weile
und erkundigte sich schließlich auf arabisch bei seinem Adjunkten,
um mir nachher ungefähr folgendes zu sagen: «Es stimmt. Wissen
Sie, ich habe das nämlich selber nicht genau gewußt; ich bin seit
zehn Jahren überhaupt in keiner Moschee gewesen.»

Wenn so etwas am grünen Holze geschieht



Nr. 10 DER FREIDENKER 75

Ueber die zwischen den Völkern und den Gesellschaftssclilcliten
bestehenden Meinungsverschiedenheiten und Interessengegensätzen

sucht er sich ein objektives und möglichst unparteiisches
Urteil zu bilden. «Jedenfalls», so schreibt Posner, «geht durch
seine gesamte politische Tätigkeit ein Grundzug:
Ueberzeugungstreue und Charakterfestigkeit.» Gerade diese Tugenden
verschafften ihm im Volk viel Sympathie, Vertrauen und eine
ungeheure Popularität. Er war einer der Gründer der
Fortschrittspartei, wurde 1862 in die Stadtverordnetenversammlung
und 1880 zum preußischen Reichstagsabgeordneten gewählt. Als
eine seiner ersten Taten ist zu verzeichnen die Umwandlung der
Armenschulen in Volksschulen und die Verbesserung der
schulhygienischen Verhältnisse. Er setzte die Kanalisation von
Berlin Und die Anlage von Rieselfeldern durch. Im
Deutschfranzösischen Krieg von i870/71 organisierte er die Sanitätszüge
des Berliner Hilfsvereins nach dem französischen Kriegsschauplatz,

führte den ersten Zug ins Feld und lieferte damit
sprechende und praktische Beweise seiner Hilfsbereitschaft. Alle
seine naturwissenschaftlichen Erfahrungen suchte er zur Grundlage

der Gesetzgebung zu machen. Er bemühte sich um vermehrten

Vogelschutz, um Verbesserung der Forstwirtschaft, Anlage
von Eichenwäldern und Hebung der Fischzucht. Was ihn als

Abgeordneten so verehrungswürdig machte, war die aufopfernde

Hingabe an das große Ganze und die Berücksichtigung auch
der kleinsten Einzelheiten, wenn aus ihnen ein Nutzen für das

Völkswohl zu erwarten war.
Zu den grundlegenden wissenschaftlichen Arbeiten gehören

seine Blutuntersuchungen^ seme Abhandlungen über Trom-
bose, Nervenentzündung, Embolie, Tuberkulose, Rachitis,
Gicht, sein großes Werk zur Geschwulstlehre und nicht zuletzt
seine Beiträge zur Grundlage der modernen Anthropologie.
Auch auf dem Gebiete der Ethnologie und Urgeschichte imd
der medizinisch-historischen Medizin lieferte er wertvolle
Studien. Aus Seinem Schrifttum gehören zu den bekanntesten

Veröffentlichungen: «Sammlung gemeinverständlicher
wissenschaftlicher Vorträge», «Gesammelte Abhandlungen zur
wissenschaftlichen Medizin», «Untersuchungen über die Entwicklung

des Schädelgrundes», «Die Zellularpathologie», «Gesam-

Mohammed verbietet bekanntlich den Wein. Auch das darf man
jedenfalls auf hygienische oder soziologische Gründe zurückführen.
Nun sind aber kluge Köpfe darauf gestoßen, daß die Religion wohl
den Wein, nicht aber den Alkohol verbietet. Ein Mohammedaner, der
genügend Geld hat, darf also dem Schnaps zusprechen soviel er will.
Und außerdem fällt eine gewisse Merkwürdigkeit auf. Während man
in einer arabischen Gaststätte tatsächlich nirgends Wein zu trinken
kriegt — nur die von Europäern geführten schenken Rebenblut aus

— sieht man in den Tageszeitungen massenhaft Bilder von Gelagen
der oberen Zehntausend mit Flaschen und Gläsern auf dem Tisch,
die dem Europäer merkwürdig bekannt vorkommen. Da all diese
Paschas vermutlich kaum Kamillentee aus ihren Weingläsern trinken,

darf man ruhig annehmen, die Vorschriften der Religion seien

— ähnlich wie bei uns — nur für die Unbemittelten da.

In Alexandria — ich kann das nicht bestätigen, ich weiß es bloß

von meinem jugoslavischen Gastgeber, der natürlich selber Partei
ist — soll gegenwärtig eine «Volksbewegung» im Gange sein, die
nach einem Gesetz ruft, das den Ausschank von Alkohol im
Umkreis von 500 Metern um eine Moschee verbietet. Es werden
religiöse Motive in den Vordergrund geschoben; der wirkliche Grund

— immer nach meinem Gewährsmann — bestehe darin, die
ausländische Gastwirtekonkurrenz zu erledigen, da in Alexandria so-

viele Moscheen herumstehen, daß praktisch der Alkoholverkauf
überhaupt unmöglich würde. Wäre aber einmal die ausländische
Konkurrenz erledigt, so könnte man auf den Gesetzesartikel wieder
zurückkommen. Wie weit die Vermutung zutrifft, kann ich
wiederum nicht beurteilen; fest steht jedenfalls, daß man eine politi-

Alleinauslieferung des «Freidenkers» für Deutschland:

Verlag Kurt Hasisteiner, Stuttgart 0, Kernerstraße 32,

Postcheckkonto : Stuttgart 28 471.

melte Abhandlungen aus dem Gebiete der öffentlichen Medizin
und der Seuchenlehre», «Handbuch der speziellen Pathologie
und Therapie».

In dankbarer und gerechtfertigter Anerkennung der hier nur
z. T. angeführten Verdienste errichtete die Stadt Berlin um die
Jahrhundertwende ein Krankenhaus, das sie nach dem Namen
ihres Ehrenbürgers das Rudolf Virchow-Krankenhaus benannte.

Dieses wurde 1906, also vier Jahre nach Virchows Tod,
vollendet, umfaßt 53 Gebäude, wurde im Pavillonstil erbaut und
kostete 17 Millionen Mark.

Wenn wir Rudolf Virchow als Gesamterscheinung betrachten
und beurteilen, so erkennen wir als besonders hervorstechenden
Grundzug eine große Güte, einen ausgeprägten Sinn für soziale
Probleme, ein Verantwortlichkeitsgefühl von seltenem Ausmaß
und nicht zuletzt das aufrichtige Bestreben, alle Gaben seines
Geistes in den Dienst der Allgemeinheit zu stellen. In schöner

Würdigung seiner Tätigkeit wird von Virchow gesagt, daß er
stets beseelt war von einem starken Gefühl der Korporation,
mochte es sich dabei um ärztliche oder gemeinnützige Vereine,
um anthropologische Gesellschaften, um Naturforscherversammlungen

oder internationale Kongresse handeln. Virchow
darf für sich in Anspruch nehmen, nicht nur ein Reformator
auf medizinischem Gebiet, sondern auch ein begeisterter, von
hohen Idealen getragener Vorkämpfer für ein einiges und
freiheitliches Deutschland gewesen zu sein. Von ihm stammt, wie
Fritz Mauthner ausführt, das geflügelte Wort «Kulturkampf».
Darunter verstand er allerdings nicht einen konfessionellen
Kampf, sondern einen höhern, die ganze Kultur betreffenden
Kampf. Von Bismarck, der das Schlagwort vom Kulturkampf
in eine seiner Reden übernommen hatte, sagte Virchow, daß er
«ein wirklicher Mann sei, der mit Mannhaftigkeit die Situa-

sche Forderung, den Hinauswurf der Ausländer, auf diese Weise
religiös zu untermauern sucht.

*

Und wiederum an einem Freitag in Alexandria. Im dunkelsten
Araberviertel stoße ich auf ein seltsames Schauspiel. Auf dem weiten

Platz vor einer Moschee, inmitten einer großen Zuschauermenge,
stehen sich zwei Reihen Männer, alte und junge, zusammen mögen
es zwanzig bis fünfundzwanzig sein, gegenüber und tanzen. Das
heißt, sie werfen zum monotonen Singsang irgend eines bärtigen
Hohepriesters den Oberkörper rhythmisch hin und her Allah

Allah Allah je zwei Takte links, zwei Takte rechts. Der
Schweiß läuft ihnen in Strömen vom Gesicht. Sie sind allesamt in
Trance. Der Hohepriester betet sein monotones Allah Allah
vor und klatscht dazu im Takt in die Hände; dabei beschleunigt er
unmerklich das Tempo; die Bewegungen, das heißt, es sind keine
Bewegungen mehr, es sind Zuckungen, werden dementsprechend
rascher, die Leute röcheln mit weit geöffnetem Mund, sie sind
vollständig von ihrer Uebung absorbiert, man hat den Eindruck von
Schwerarbeitern, die am Ende ihrer Kräfte angelangt sind, und doch

geht es immer weiter und immer schneller: Allah Allah
Allah

Der Anblick ist irgendwie unheimlich. Unheimlich deshalb, weil
der Europäer ihren Sinn nicht erfaßt. Ich habe keine blasse Ahnung,
was. da gespielt wird, ich sehe nur fanatische, verzerrte Gesichter,
höre nur das stoßweise, grausige Keuchen und Röcheln der Tan-



76 DER FREIDENKER Nr. 10

tion auszunützen sich bemüht habe». Dessen ungeachtet
gehörte Virchow zu einem seiner schärfsten Gegner.

Wie bei jeder Beurteilung großer Männer werden auch bei
Virchow negative Eigenschaften erwähnt. Er fand Kritiker, die

behaupteten, er sei mehr kritisch als schöpferisch veranlagt
gewesen. Diese übersahen gewöhnlich, daß jede Neuschöpfung
Kritik bedingt. Gewiß, Virchow kämpfte gegen veraltete
Anschauungen, weil er ohne deren Widerlegung nicht vorwärts
kommen konnte. In seinem Leben und Wirken gab es aber eine
Periode eigenen und originellen Schaffens, die von einer Menge

neuer Tatsachen und Begriffen ausgefüllt war. Ernst Höckels
schiefes Urteil,Virchow als einen einseitigen Verstandesmenschen

mit kühlem Herzen zu schildern, wird dadurch widerlegt, daß

nicht nur seine zahlreichen Schüler, Assistenten und Mitarbeiter

durch den vielen persönlichen Verkehr mit ihrem Meister

von seinem persönlichen Charakter nachhaltig beeindruckt und
beeinflußt wurden, daß nicht nur die Großen, auch die Kleinen

an ihm hingen und fühlten, daß Virchow seine Sachen

nicht bloß mit dem Verstände, sondern auch mit dem Herzen
führte. Die Zeichen der Liebe und höchsten Anerkennung, die
ihm seine Fachgenossen, der Staat und die breite Menge des

Volkes darbrachten, zeugen sicher und zur Genüge für die warme

Anhänglichkeit und hohe Achtung des auch im Privat- und
Familienkreis still und anspruchslos lebenden, aus ehemaligen
kümmerlichen Verhältnissen kommenden pommerschen
Landwirtssohnes.

Der eingangs erwähnte Biograph Carl Posner charakterisiert
Virchow in seinen Schlußbetrachtungen in folgender Weise :

«Bis zum Ende gewissenhafte Erfüllung aller übernommenen
Pflichten, treue, charaktervolle Ausdauer in dem, was er für
recht erkannte, sind die Wahrzeichen seiner Lebensführung. Er
hat unter uns geweilt als ein Vorbild fester Männlichkeit und
so wollen wir nicht nur des bahnbrechenden Gelehrten, des großen

Genius, sondern auch des edlen Menschen gedenken!»
J. Wr.

Gib den «Freidenker» an Deine Freunde weiter

zenden und das monotone Allah Allah des Vorbeters und
vermute dahinter irgendwelche religiöse Riten. Man lache nicht:
es war alles verdammt echt, es war keine von Cook gemanagte
Schaustellung für reiche Amerikaner, wie etwa die Pseudo-Apachen
in Hamburg; unheimlich echt und beklemmend war das alles. Plötzlich

begann einer in der Reihe zu taumeln, ein noch junger Mann;
sein Nebenmann bemühte sich um ihn, flüsterte ihm irgend etwas
ins Ohr, streichelte ihm den Kopf, wie eine Mutter ihr Kind
streichelt, und auf einmal nahm der Tanz eine andere Wendung; die
Leute wippten in den Knien auf und nieder, immer nach dem monotonen

Allah-Takt; es war, als erholten sie sich in dieser Bewegung
von den vorangegangenen Zuckungen. Die Leute ringsum, alles
Araber, schauten aufmerksam zu, zum Teil grinsten sie — ich wagte
nicht zu grinsen und verzog mich; fünf Minuten weiter vor einer
andern Moschee dasselbe Schauspiel. Wieder wurden die Oberkörper

hin und hergeworfen, und plötzlich brach ein Teilnehmer
zusammen. Hier unterbrach nun der Vorbeter das Ritual; man
bemühte sich um den am Boden Liegenden; was mit ihm geschah,
konnte ich nicht sehen; jedenfalls ging es keine fünf Minuten, bis
das Schauspiel mit dem krächzenden, langsamen Gesang des Allah-
Mannes wieder von vorne begann. Während alle andern sich in dieser

Zeit etwas ausruhten und sich den Schweiß vom Gesicht wischten,

tanzte einer ganz allein weiter links rechts Allah
Allah in die Trance verbissen sozusagen; es war eine Orgie von
Fanatismus.

Zuhause bestätigte mir mein Jugoslave dann das, was ich
vermutete: es war ein Tanz der Derwische. Derwische sind eine poli-

Walter Niggs: Religiöse Denker
Von Ernst Akert.

II.

Der zweite seiner «Religiösen Denker» ist Dostojewskij (1821
bis 1881). In seiner Jugend soll er im Walde plötzlich durch den
Ruf «Der Wolf kommt» in Schrecken versetzt worden sein. Er
floh aus dem Walde und traf einen pflügenden Bauern, der ihn
beruhigte und ihn liebkosend über den Irrtum aufklärte. Es

war also nur eine Einbildung, die ihn geschreckt hatte. Nigg
hält diese Einbildung Dostojewskijs aber für ein Symbol seiner
spätem religiösen Entwicklung. Gewiß, die Gegenstände seines

religiösen Denkens waren, wie bei allem Religiösen, eingebildet.
Es ist nichts Reales, Wirkliches dahinter. Alles Religiöse ist
Einbildung. Dostojewskij, halb Europäer, halb Asiate, liebte
Westeuropa, trotzdem er es bereits als ein totes Land betrachtete,

das schon in Fäulnis und Verwesung begriffen sei, wo er
die Sterbeglockenklänge höre. Die «gottlosen Gebärden des

Westens» versetzten ihn in panischen Schrecken. Er hatte ein
ausgeprägtes Gefühl für die ungeheure Gärung, in der sich das

Abendland schon zu seiner Zeit befand, und war von der
prophetischen Ahnung durchdrungen: «Es ist die Zeit für etwas

Tausendjähriges, für etwas Ewiges gekommen, für das, was sich
auf der Erde seit dem Anfang der Zivilisation vorbereitet habe.
Die Welt wird erst nach ihrer Heimsuchung durch den bösen

Geist gerettet werden. Der böse Geist ist nahe. Unsere Kinder
werden ihn vielleicht schauen.» Der Epileptiker Dostojewskij
hat wohl als Dichter Blicke in die Zukunft tun können, aber es

lag eben so sicher auch eine krankhafte Komponente in seinem
leidenschaftlichen Denken, das sich aufs intensivste mit dem
damals in Rußland aufkommenden Nihilismus auseinandersetzte

(Der Wolf kommt). Seine Romane sind aus tiefstem Leide
geboren und' entbehren jeden Humors. Sie sind getränkt mit
dem Schrei nach Erlösung, einem metaphysischen Sehnen und
psychopathischen Selbstzerfleischen seiner eigenen Psyche.
Nach seinem eigenen Bekenntnisse hatte Dostojewskij eine
Gottesleugnung in sich, von der sich seine Gegner nichts träu-

tisch-religiöse Sekte und in Aegypten verboten, aber wie eben alles
erlaubt ist was man hierzulande verbietet, scheinen sie mehr oder
weniger öffentlich doch eine bestimmte Rolle zu spielen. Dabei
mußte ich auch vernehmen, daß ich Glück gehabt hatte; Ausländer
sind als Zuschauer nicht besonders erwünscht; mein Gastgeber
jedenfalls hatte während der dreißig Jahre seines Hierseins das Schauspiel,

das sich häufig bieten soll, nie aus der Nähe gesehen, sondern
immer etwa von einem sichern Fensterplatz aus; als unmittelbarer
Zuschauer dazustehen, schiene ihm zu riskiert, meinte er. Nun, die
Dummen haben noch immer Glück gehabt.

*

Als Ausländer wird man nie hinter alle arabischen Geheimnisse
kommen. Aber man kriegt etwa einen Vorgeschmack von dem, was
den Ungläubigen bevorstände, wenn diese fanatische und immer
mehr fanatisierte Masse eines Tages die Dämme überflutete. Denn
die Anhänger des Islams stehen zahlenmäßig eindrucksvoll da.

Nein, es ist nicht leicht sich ein Bild zu machen. Fest steht wohl
auch hier, daß nur die untern Schichten aktiv religiös sind. Aber
weil es in den arabischen Ländern überhaupt — mit einer
verschwindend kleinen Minderheit — nur untere Schichten gibt und
weil hier Religion gleichbedeutend ist mit politischem Fanatismus,
so kommt man nicht um den Eindruck herum, daß hier unterirdische

Kräfte gebunden sind, die sich eines Tages eruptiv entladen
können. Und die Spinx kann warten; die Zeit arbeitet für sie.

Jakob Stebler.


	Kleiner Besuch nach Islam (Fortsetzung und Schluss)

