
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 35 (1952)

Heft: 8

Buchbesprechung: Literatur

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 DER FREIDENKER Nr. 8

Muße und Interesse, um sich dem Zauber einer solchen Wanderung

durch diese etwas abseits liegenden Gebiete der
Geistesgeschichte hingeben zu können. Genuß und Gewinn werden
nicht ausbleiben.

Damit stehen wir bereits vor der Schlußbetrachtung, und da

erheben sioh für uns sehr ernsthafte Schwierigkeiten. Hier wertet

der Verfasser ganz subjektiv-persönlich die Resultate seiner
Arbeit aus, und hier müssen wir dem Verfasser die Gefolgschaft
offen versagen. Es zeigen sich Widersprüche und Gegensätze,
die wir in offener und hoffentlich fruchtbarer Auseinandersetzung

dem Verfasser und dem Leser unserer Zeitung vorlegen
wollen.

Nigg gibt seiner Schlußbetrachtung den schönen Titel: «Die
Heimkehr des Ketzers», und er begründet diese Heimkehr wie

folgt:
Nigg sieht im modernen und heutigen Menschen schlicht und

einfach den geborenen Ketzer. Der moderne Mensch hat eine

Riesenmühe, an den Grundwahrheiten der Christenlehre
festzuhalten, er wendet sich immer deutlicher und bestimmter dem
Diesseits und der Realität zu. Er verträgt auch nicht mehr die
Bindungen, die ihm vom Christentuni her auferlegt werden ;

er zerrt an diesen Bindungen, bis sie reißen; er will frei sein.
Ohne Freiheit läßt sich der moderne Mensch nicht mehr denken.

Und er will auch auf eigenen Füßen stehen, aus eigener
Verantwortung heraus leben und handeln. Er bekennt sich zur
Selbständigkeit, zur Mündigkeit, zur Autonomie. Es will auch
dem modernen Menschen nicht mehr gelingen, in der ratio oder
Vernunft eine Widersacherin zu sehen. Er bekennt sich zur
Vernunft und will sie anwenden, wo und wie er kann. Er ist der

geborene Rationalist.

Nigg nimmt diese Entwicklungen hin als Gegebenheiten, mit
denen sich auch der Theologe heute abzufinden habe. An dieser

Entwicklung kann nichts mehr geändert und sie kann auch nicht
mehr rückgängig gemacht werden. Sei's drum

Aber genau an dieser Stelle bricht nun der theologische
Apologet in Nigg durch. Hier weist er mit ausgestrecktem Drohfinger

hinaus in die Nacht der Leere, des Nichts; der moderne
Mensch möge das wohl bedenken : Hält er fest am Diesseits, an
der Freiheit, an der Autonomie und am Rationalismus, so muß
er sich auch dessen klar werden, was hinter diesen vier großen
Entwicklungsphasen schließlich warte imd lauere; denn dort

LITER AT U R

Hartwig, Theodor, Hamlets Hemmungen. Psychologische
Studie. Wien, Verlag Rudolf Cerny, 1952. 104 Seiten.

Preis Fr. 3.—

Mit Vergnügen kündet die Redaktion das Erscheinen einer
' neuen Schrift unseres verdienten Gesinnungsfreundes Prof.

Theodor Hartwig an, über die uns von zwei ganz verschiedenen
Seiten kurze Besprechungen zugegangen sind. Wir freuen uns
über die geistige Frische und die Schaffenskraft, über die Hartwig

trotz seines hohen Alters noch verfügt, kann er doch im
kammenden Herbst seinen achtzigsten Geburtstag feiern.

*

Diese psychologische Studie zeigt uns den Verfasser wenigstens
scheinbar auf einem neuen Tätigkeitsgebiet. Wenn man sich aber
in sie vertieft, so erkennt man bald, daß dahinter ein ganz bedeutendes

Wissen steckt, das man sich nicht von heute auf morgen
aneignet. Hartwig geht von der Tatsache aus, daß die bisherige Hamlet-
Forschung die Gedanken, die Sigmund Freud über Hamlet ausge¬

lauert das Nichts, dort wartet die schwarze Nacht des Nihil und
des Nihilismus mit allen ihren Abgründen und Einöden, mit
ihrem Grauen und Schrecken. Nun, so meint Nigg, in dieser
Nacht des Nihilismus halten es die modernen Mensclien doch
nicht lange aus; sehnsüchtig suchen sie ihren Weg zurück, heraus

aus der Nacht an das Licht der ewigen Sonne, an das Licht
der christlichen Wahrheit, in das Licht des Seelenheils und der
Geborgenheit in Gott dem Vater. Der moderne Mensch als der
geborene Ketzer kehrt heute wieder zurück in seine eigentliche
Heimat, in seinen Glauben, er kehrt zurück in das Land des

Christenglaubens.
Und noch etwas gehört als ganz wesentlich zu dieser eigenartigen

Heimkehr des Ketzers: Er darf sein Reisegepäck mitnehmen
und behalten. Was will das heißen? Er darf seine Bekenntnisse

zur Freiheit, zur Autonomie, zum Rationalismus, die ihn einst
aus dem Land des Glaubens herausgelockt haben, er darf das

alles behalten, wenn er aus der Nacht des Nihilismus in das

Sonnenland des Christenglaubens zurückkehrt; denn dieses

Sonnenland ist ja heute eben ein weiteres, ein helleres und
anderes Christentum geworden; da liegt ja heute ein Christenglaube,

der so weit gespannt ist, daß er auch den Ketzer noch
zu umfassen vermag. Der Himmel des neuen Glaubens dehnt sich
heute so weit aus, daß die Wahrheit des Ketzers noch in der
Wahrheit des Christentums enthalten sein kann. Darum werden

die rüokkehrenden Ketzer, dankbar für diese Weite und
Größe, das ihnen lieb und unentbehrlich gewordene Reisegepäck

mitnehmen, und sie werden sich nunmehr in diesem weiter
und heller gewordenen Christenland geborgen und zu Hause
fühlen. Das ist es, was Nigg mit seiner «Heimkehr des Ketzers»
meint. Es ist wohl originell und hört sich ganz hübsch an —
aber es kann nun doch nicht mehr überzeugen. Wir formulieren
unsere Widerlegungen wie folgt:

Ja gewiß, der moderne Mensch bekennt sich zur Freiheit, zur
Autonomie und zum Rationalismus. Das hat Nigg richtig
gesehen. Aber eines ist ihm dabei entgangen: Diese drei Werte,
so hoch wir sie auch stellen, wir verehren sie eigentlich nicht
um ihrer selbst willen. Hinter ihnen liegt die große Umwälzung
in der grundlegenden Seinsfrage. Der moderne Mensch weiß und
glaubt, daß der Grund des Seins nicht mehr der christliche Gott
und auch nicht mehr eine christlich gemeinte Gotteswelt ist,
sondern ein Transzendentes, das wohl jenseits unserer Erkennt-

sprochen hat, völlig unberücksichtigt läßt und greift das Problem
von der psychoanalytischen Seite an, aber — das muß gesagt sein —
nicht als Schüler oder Nachbeter Freuds, sondern aus den eigenen
umfassenden Studien heraus. Der Schreiber dieser Ankündigung
muß es sich als Sachunkundiger versagen, auf den Inhalt der vom
Verlag in gefälliges Gewand gekleideten Schrift einzutreten. Aber
so viel hat er gemerkt, daß sich das scheinbar enge und rein
literarische Thema unter Hartwigs Feder zu Horizonten ausweitet, für
die Hamlet im Trauerspiel nicht Grenze, sondern Mittel- und
Ausgangspunkt der Betrachtung ist. Die Schrift wird jeder mit Genuß
und Gewinn lesen, dem es darum geht, in die Tiefe der dramatischen
Dichtung, hier also des «Hamlet», einzudringen und von hier aus
weitere Ausblicke zu gewinnen. Br.

*

Theodor Hartwig, dessen unermüdlicher Forschergeist die
verschiedensten soziologischen und psychologischen Probleme gelöst
hat, hat sich in seiner letzten Schrift «Hamlets Hemmungen», mit
einem literarisch-psychologischen Problem auseinandergesetzt. Er
knüpft an einen etwas skizzenhaften Deutungsversuch von S. Freud
an, geht jedoch weit darüber hinaus, bis in diesem seelischen Labyrinth

die letzten Hüllen fallen und der Leser, wenn er seinen «Hamlet»

wieder hernimmt, sich endlich in der von einem großen Dichter



Nr. 8 DER FREIDENKER 59

nisgrenzen, nicht aber jenseits unserer kosmischen Seinswelt

liegt. Wo der moderne Mensch vom Diesseits redet, meint er
nicht nur die aussagbare, die erkennbare und erfahrbare Seite
des Diesseits, sondern immer auch den hinter den Erkenntnisgrenzen

liegenden unerkennbaren, aber durchaus noch diesseitigen

Grund des Seins. Erst von diesem wissenschaftlich und
philosophisch geklärten Sein her bekommt das Begehren nach
Freiheit, nach Autonomie und ratio seinen Sinn. Freiheit
wovon? Freiheit vom Zwang zum Absolutismus des christlichen
Glaubens. Freiheit wozu? Freiheit zur Anerkennung des Diesseits

in seiner ganzen erkennbaren und unerkennbaren Seinsfülle.

Wir wollen Autonomie, um uns im Gewebe der diesseitigen

Verpflichtungen unsere persönlichen Bezirke abzugrenzen
und um uns richtig einordnen zu können ; wir wollen ratio, weil
sie uns als menschliche Einsicht den relativ zuverlässigsten
Bescheid über das Diesseits zu geben vermag.

Auf dieser weltenweiten Seinsgrundlage bauen wir auch, in
Zusammenarbeit mit Wissenschaft und Philosophie, einen dem
Diesseits eigenen Wahrheitsbegriff auf; er hat mit dem

christlich-jenseitigen Wahrheitsgriff nichts, aber auch gar nichts
gemeinsam. Darum entscheiden wir uns, im Bewußtsein der vollen
Tragweite dieses Entscheides, zum Diesseits und zum diesseitigen

Wahrheitsbegriff und lehnen alle jenseitig-christlichen
Wahrheitsansprüche als Irrtümer und überholte Illusionen ab.

Was soll nun angesichts dieser Entscheide und Tatsachen
noch das Gerede von einem Nihilismus, der hinter Freiheit,
Autonomie und ratio lauere und drohe? Unser Weg führt ja
nicht aus der realen Welt hinaus ins Nichts, ganz umgekehrt:
Unser Weg führt aus einer heute nichtig und haltlos gewordenen

Illusion hinaus und herein in die unabsehbare und denkbar
realste Fülle des realen Seins. Alles Gerede von Nihilismus
verliert hier seinen Sinn und seinen Wert. Die Theologie aller
Richtungen will hier die Sachlage nicht so sehen, wie sie
tatsächlich besteht. Aus ihrem theologisch-apologetischen Interesse

heraus fälscht sie bereits das Problem und hält fest an der
Alternative: Entweder Christentum oder Nihilismus! Diese
Alternative aber ist von Grund aus falsch und darum nicht mehr
verwendbar. Hält aber die Theologie krampfhaft an dieser
falschen Alternative fest, so wird sie selbst auch zuerst die schlimmen

Folgen dieser falschen Einstellung zu tragen haben.
Und da ist nun dem sonst so aufgeschlossenen und umsichti¬

gen Theologen Nigg noch ein anderer Fehler unterlaufen:
Unbedenklich identifiziert er den Ketzer mit dem modernen, mit
dem heutigen Menschen, mit dem modernen Diesseitsmenschen.
Das ist nun sicher und handgreiflich falsch Der Ketzer hat sich,
wie wir vorn gesehen haben, wohl aus dem Gefüge der Kirche,
nicht aber aus dem Christentum selbst herausbegeben. Der
moderne Diesseitsmensch dagegen hat das Haus des Christentums
definitiv verlassen und hat die Türe hinter sich zugezogen. Er
will und kann nicht mehr in diesem Hause wohnen, und er hat
seine bestimmten Gründe dazu. Er läßt sich nicht mehr in dieses

Haus zurückrufen, trotz allen Mahnungen und Lockungen, die
nicht nur von der Kirche, die auch von Nigg dem Scheidenden

nachgerufen werden — und Nigg hat da Einiges zu seiner
Verfügung! Er sucht uns Abtrünnigen z. B. Christus nahe zu bringen

und ruft:
Seht doch, seht! Christus ist ja auch Ketzer! Mit seiner Lehre

hat er sich vom Alten Bund gelöst und ein Neues Evangelium
verkündet, eine Lehre, die der Alten Lehre gegenüber eine reine
Ketzerei darstellt. Wenn nun der Herr dieser Kirche, wenn
Christus selbst Ketzer ist, dann seid doch ihr abtrünnigen Ketzer

innerhalb dieser Kirche erst recht geborgen. In einer solchen
Kirche fühlt ihr euch wie zu Hause, hier fühlt ihr euch daheim.
Darum kehrt zurück! Die Ketzerei gehört ja zum Wesen und
Kern unseres heutigen erweiterten Christentums.»

Verlorene Liebesmühe! Was kann uns dieser Ketzer-Christus
noch sagen? Zum Ersten: Das Christentum verfügt ja heute gar
nicht mehr über ein einheitliches Christusbild, darum besitzt
sie auch gar keine einheitlich geschlossene Christologie mehr.
Jede Christologie ist nur Funktion der jeweiligen Gotteslehre,
aber auch hier in der Gotteslehre ist keine Einheit mehr vorhanden.

Der Ketzer-Christus ist der Christus einer nur kleinen
Gruppe von Christen, er ist der Christus der liberalen Theologie.

Er ist aber nicht der Christus des Christentums und daher
völlig unverbindlich. Entscheidend ist immer die Gottesfrage
und nicht die Christusfrage.

Zum andern: Dürften wir mit Nigg in Christus einen Ketzer
sehen, so müßten wir doch sofort feststellen: Diese Ketzerstellung

ist ja gar nicht das Wesentliche an Christus. Das Wesentliche

ist seine Lehre, und der positive Gehalt dieser Lehre ist
eine reine und deutliche Jenseitslehre. Dem christlich gebliebenen

Ketzer mag das Bild vom Ketzerchristus etwas sagen, ihn

bewußt und unbewußt aufgespeicherten geheimnisvollen Magie
zurecht findet. Es ist wirklich bewundernswert, daß der Autor aus
einem so oft und so hartnäckig durchgearbeiteten Acker neue
Frucht hat ernten können und Wesentliches gefunden hat, woran
fast alle bisher vorbeigeblickt haben. Und wie bei jedem Fund ist
es gerade das Einfach-Zwingende und Natürlich-Organische, das
aufzufinden ihm gelungen ist: daß Hamlets berühmtes Zaudern in
seinem Oedipus-Komplex selbst begründet ist, daß er, der so oft den
Tod des Vaters gewünscht haben muß, kein Recht hatte, den der
seine Traumgedanken verwirklichte zu bestrafen, darum das

beständige Zögern Hamlets die rächende Tat auszuführen.

Es scheint nun, da es gefunden ist, durchaus einfach und
selbstverständlich zu sein. Was mir aber bemerkenswert erscheint, ist
nicht so sehr das Resultat — so bedeutend es auch sein mag —
sondern die neue Methode oder Methodik der Kunstbetrachtung, die
diesen so lange verborgenen Zusammenhang — ich möchte fast
sagen naturnotwendig — zu Tage gefördert hat. Denn ich glaube, daß
der Autor einen neuen Weg der Kunst- oder Literaturbetrachtung
gefunden hat, einen fast möchte ich sagen biologisch-psychologischen

Weg. Denn der Autor ist der Meinung, daß die Gestalten eines
wirklich großen Dichters Menschen sind, die nachdem sie lebendig
dem Kopf des Dichters entsprungen sind — wie Minerva dem Kopf
Jupiters — ihr Eigenleben haben, ganz unabhängig vom Wissen und
Willen des Dichters. Sie reagieren selbständig und ihre Handlungen

haben psychologische Gesetzlichkeiten und Ursächlichkeiten, wie
die eines wirklichen lebendigen Menschen und man kann den Wurzeln

ihres Handelns nachgehen, wie denen eines lebendigen
Menschen und ihr Dichter hat da sozusagen gar nichts mehr dreinzureden.

Und je größer der Dichter ist — das heißt je stärker und
intuitiver seine Schaffensfähigkeit ist — desto stärker wird das
seelische Eigenleben seiner Figuren. Und daß der Autor gleichzeitig
mit diesem Zusammenhang auch die sozusagen Ur-Schöpferkraft
eines wahren Dichters aufgedeckt hat, macht diese Arbeit noch viel
wertvoller, weil sie einen wesentlichen Beitrag darstellt zur
Morphologie des künstlerischen Produktionsprozesses. Dr. R. S.

Brevier für Diesseitsgläubige. Band I. Ernst Moser,
Philosophie der Selbstverwirklichung. 148 Seiten, kartoniert,
Fr. 4.50. Institut Aebnit, Muri bei Bern, 1951.

Die Art der Darstellung wirkt eigenartig; vor allem muß man
sich an die vielen Wiederholungen gewöhnen. Es ist aber nicht zu
bestreiten, daß das Buch dadurch ebenso an Eindringlichkeit
gewinnt, wie durch seine schöne, gewählte Sprache. Unter
«Selbstverwirklichung» versteht der Verfasser «die Entfaltung des Menschen



60 DER FREIDENKER Nr. 8

mag es vielleicht in die Kirche zurückführen. Der moderne
Diesseits-Mensch aber entscheidet sich nach den großen Seinsund

Wahrheitsgrundlagen. Bei ihm verschlägt imd verfängt das

Lockmittel eines Ketzer-Christus überhaupt nicht mehr.
Umgekehrt: Hätte Christus seine Ethik auf einer einwandfreien
Diesseitslehre und ohne alle Jenseits-Illusionen aufgebaut, so

wäre er heute der unsere! Dann wäre sicher auch seine Ethik
besser und wirksamer ausgefallen.

Nein, auf unsere Heimkehr, auf die Heimkehr des modernen
Diesseitsmenschen wartet der Verfasser vergebens. Der Ketzer,
der ja immer noch im Hause des Christentums geblieben ist,
der mag vielleicht, bewogen durch das schöne Ketzerbuch Niggs,
zur Kirche heimkehren. Der moderne Diesseitsmensch aber, der
das etwas muffig gewordene Haus des Christentums für immer
verlassen hat, der wird sicher in dieses Haus nicht mehr
heimkehren. Denn da, wo er steht und lebt, in der unendlich weiten
Realität dieser einzigen Welt, da ist er bereits zu Hause, da ist
er daheim.

Und da wartet nun er, der moderne Diesseitsmensch, auf den

ewig-gestrigen Jenseitsmensohen. Hier im Diesseits wartet er auf
den Tag, an dem auch der Jenseitsmensch endlich den Weg aus
dem muffigen Haus und aus der Nacht seines Nihilismus, aus
der Nacht der leeren Illusionen herausgefunden haben wird
und an dem er heimgekehrt sein wird in die einzig reale Welt,
in unser Diesseits! Omikron.

Der Fall Marr
Vor einiger Zeit gingen durch die Presse knappe Andeutungen,

Stalin hätte in einer Debatte sowjetischer Sprachwissenschaf

ter als höchste Instanz entschieden; kaum ein Leser wurde
klar, worum der Gelehrtenstreit ging, aber der Eindruck wurde
erweckt, als hätte Väterchen wieder einmal seine gewichtige
Nase in etwas gesteckt, wovon er nichts verstehen kann.

Die widerlichen Begleitumstände des Streites um Lysénkos
Theorien — Anrufung des Zentralkomitees während eines

Gelehrtenkongresses durch Lysenko, der seine Widersacher
beschimpfte und politisch verdächtigte, und die Entscheidung der
Laienbonzen, worauf allen, die anderer Meinung waren, nichts

mehr übrig blieb, als reuig zu widerrufen — legte es nahe, daß

im Falle Marr wieder die Parteibonzen die Wissenschaft
stranguliert und gleichgeschaltet haben mögen. Diesmal liegen die
Dinge jedoch grundlegend ändert

Zür Zeit der Oktoberrevolution war N. Y. Marr mit dem
Studium kaukasischer Sprachen beschäftigt («Japhetitische
Studien» nannte er es) ; das junge Sowjetregime, in dem damals
noch Idealisten saßen, spornte die Gelehrten an, kühn alte
Maßstäbe zu mißachten, wenn sie glaubten neue Wege zu
finden, die weiter vorwärts weise«; Märr schhöppte ein paar
marxistische Sehlagworte auf und schneiderte damit eine liiigüisth
sehe Lehre zurecht, die er großschnauzig «Marxistische
Sprachwissenschaft» benannte. Es ist bezeichnend für den Verfall des

Marxismus-Leninismus im heutigen Sowjetreich, in dem eine

Clique die Diktatur des Proletariats ausübt, nachdem sie die
ehrlichen Vertreter des wissenschaftlichen Sozialismus aus dem

Wege geschafft hat — es ist bezeichnend, daß Marfs Machwerk
die unantastbare Reiehsdoktrine über Philologie gewesen war,
bis Stalin dem Spät aber doch ein Ende bereitete. Folgendes
waren die Hauptpunkte dieser wissenschaftlichen Hochstapelei:

Marr verwarf natürlich Vor allem die Methoden und Ergebnisse

aller Vorgänger, ob sie nun Russen oder andere Europäer
waren, die Indo-Germanistik bezeichnete er als das reaktionäre
Produkt einer bourgeois-idealistischen Phantasie, die sich in
ihrer Mystik dazu verstieg, eine verlorengegangene Grundsprache

anzunehmen. Sprachvergleichung ist daher auch nur
idealistische Mystik, denn es gibt keine Sprachfamilien, die nur
untereinander verglichen werden können. Nein, für Marr gab es

einen Uranfang, wie Adam und Eva im Paradies: alle Wörter
stammen von vier Grundsilben her und Marr verriet den
Fachleuten — ohne sie je ahnen zü lassen, wieso und warum — daß

alle Wörter aller Sprachen der Welt von folgenden vier ge-
heimnisvollen Silben herzuleiten wären: SAL, BER, JON,
ROSCH.

Wenn also von idealistischer Mystik gesprochen werden konnte,

dann wàï es diese, die «sozialistische» Welt erschütternde

Lehre; also mußte man ihr ein pseudo-marxistisches Mäntelchen

umhängen. In einem Schnellsieder-Lehrbrief mag Marr
einmal gelesen haben, daß die Entstehung und Förderung
religiöser Vorstellungen es einer Schamanenklasse ermöglichte,
eine parasitäre Vorrechtsstellung zu beziehen. Daraus machte er

zu dem, was er unter dem Zwang seiner Anlagen werden muß, und
zu dem, was er nach seinem freien Entschluß werden will.» Er zeigt,
wie stark das menschliche Streben im Vormenschlichen wurzelt und
welche Rolle auch beim Kulturmenschen noch unbewußte Abläufe
spielen. Als charakteristisch für den Menschen bezeichnet er vier
geistige Vermögen: Hell bewußtes Erleben, Erkennen, Wille und
Leistung.

Bei seinen Ausführungen über Willensfreiheit hätte er vielleicht
zunächst ausdrücklich die landläufige Vorstellung ablehnen sollen,
wonach der Wille überhaupt indeterminiert, also ursachlos ist. Er
versteht unter Willensfreiheit die «Freiheit, Ziele zu wählen» und
die «Freiheit, die Art der Verwirklichung gegebener Ziele zu
bestimmen».

Moser hat Verständnis dafür, daß sich jemand die höchste
Vervollkommnung unter dem Bilde eines Gottes vorstellt, lehnt aber
Jenseitsglauben ab. Ein Gott muß, so erläutert er, nicht ein Weltenlenker

sein, er kann auch «ein in schöpferischem Vorstellen geschaffenes

Bild der menschlichen Vollkommenheit», eine «willenerweckende

Leitgestalt» sein. Sein eigenes Ideal indes ist «der Hohe
Mensch», ein Bild unerreichbarer Vollkommenheit, Weisheit und
innerer Freiheit,

Alles in allem: ein Buch, das vielen, die um neuen Lebensinhalt
ringen, zur Selbstbesinnung und zu gesteigerter Schaffensfreude
helfen mag. Prof. Dr, G. von Frankenberg.

Die Anregung. Kleine Bücherei zeitnahen Wissens.

Eben vor der Drucklegung der vorliegenden Nummer erhält die

Redaktion vom Verlag Kurt Hasisteiner in Stuttgart die
nachgenannten drei Schriften zur Besprechung zugestellt:

Max Gerstenberger, Sterne. Mythos und Wissenschaft. Die Anregung.

Kleine Bücher zeitnahen Wissens. Nr. 1. Preis 60 Pfennige.

Karl Becker, Die Religionen und der Krieg. Die Anregung. Kleine

Bücherei zeitnahen Wissens. Nr. 2. Preis 60 Pfennige.

Gerhard von Frankenberg, Fallende Schleier. Ein Bild der leben-

digén Welt. Die Anregung. Kleine Bücherei zeitnahen Wissens.

Nr. 3. Preis 60 Pfennige.

Die vorgenannten drei Schriften, die zur Jahrestagung des
Deutschen Monistenbundes (München, 18. bis 20. Juli 1952) herausgekommen

sind, dürften alle Gesinnungsfreunde interessieren. Wir
werden in der nächsten Nummer auf den Inhalt der Schriften näher

zu sprechen kommen. Der Verlag Karl Hasisteiner in Stuttgart, als,

alleinige Auslieferungsstelle unseres Organs in Deutschland, bürgt
uns im Vornherein für die Qualität der Schriften. W. Schieß.


	Literatur

