Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 35 (1952)

Heft: 8

Buchbesprechung: Literatur
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 DER FREIDENKER Nr. 8

MufBe und Interesse, um sich dem Zauber einer solchen Wande-
rung durch diese etwas abseits liegenden Gebiete der Geistes-
geschichte hingeben zu kénnen. Genufl und Gewinn werden
nicht ausbleiben.

Damit stehen wir bereits vor der SchluBbetrachtung, und da
erheben sich fiir uns sehr ernsthafte Schwierigkeiten. Hier wer-
tet der Verfasser ganz subjektiv-persénlich die Resultate seiner
Arbeit aus, und hier miissen wir dem Verfasser die Gefolgschaft
offen versagen. Es zeigen sich Widerspriiche und Gegensitze,
die wir in offener und hoffentlich fruchtbarer Auseinander-
setzung dem Verfasser und dem Leser unserer-Zeitung vorlegen
wollen.

Nigg gibt seiner SchluB3betrachtung den schonen Titel: «Die
Heimkehr des Ketzers», und er begriindet diese Heimkehr wie
folgt:

Nigg sieht im modernen und heutigen Menschen schlicht und
einfach den geborenen Ketzer. Der moderne Mensch hat eine
Riesenmiihe, an den Grundwahrheiten der Christenlehre festzu-
halten, er wendet sich immer deutlicher und bestimmter dem
Diesseits und der Realitét zu. Er vertrdgt auch nicht mehr die
Bindungen, die ihm vom Christentum her auferlegt werden;
er zerrt an diesen Bindungen, bis sie reifen; er will frei sein.
Ohne Freiheit 1iBt sich der moderne Mensch nicht mehr den-
ken. Und er will auch auf eigenen Fiilen stehen, aus eigener
Verantwortung heraus leben und handeln. Er bekennt sich zur
Selbstiindigkeit, zur Miindigkeit, zur Autonomie. Es will auch
dem modernen Menschen nicht mehr gelingen, in der ratio oder
Vernunft eine Widersacherin zu sehen. Er bekennt sich zur Ver-
nunft und will sie anwenden, wo und wie er kann. Er ist der
geborene Rationalist. .

Nigg nimmt diese Entwicklungen hin als Gegebenheiten, mit
denen sich auch der Theologe heute abzufinden habe. An dieser
Entwicklung kann nichts mehr gedndert und sie kann auch nicht
mehr riickgingig gemacht werden. Sei’s drum!

Aber genau an dieser Stelle bricht nun der theologische Apo-
loget in Nigg durch. Hier weist er mit ausgestrecktem Drohfin-
ger hinaus in die Nacht der Leere, des Nichts; der moderne
Mensch moge das wohl bedenken: Hilt er fest am Diesseits, an
der Freiheit, an der Autonomie und am Rationalismus, so muf3
er sich auch dessen klar werden, was hinter diesen vier groflen
Entwicklungsphasen schlieflich warte und lauere; denn dort

lauert das Nichts, dort wartet die schwarze Nacht des Nihil und
des Nihilismus mit allen ihren Abgriinden und Eindden, mit
ihrem Grauen und Schrecken. Nun, so meint Nigg, in dieser
Nacht des Nihilismus halten es die modernen Menschen doch
nicht lange aus; sehnsiichtig suchen sie ihren Weg zuriick, her-
aus aus der Nacht an das Licht der ewigen Sonne, an das Licht
der christlichen Wahrheit, in das Licht des Seelenheils und der
Geborgenheit in Gott dem Vater. Der moderne Mensch als der
geborene Ketzer kehrt heute wieder zuriick in seine eigentliche
Heimat, in seinen Glauben, er kehrt zuriick in das Land des
Christenglaubens.

Und noch etwas gehért als ganz wesentlich zu dieser eigenarti-
gen Heimkehr des Ketzers: Er darf sein Reisegepick mitnehmen
und behalten. Was will das heillen? Er darf seine Bekenntnisse
zur Freiheit, zur Autonomie, zum Rationalismus, die ihn einst
aus dem Land des Glaubens herausgelockt haben, er darf das
alles behalten, wenn er aus der Nacht des Nihilismus in das
Sonnenland des Christenglaubens zuriickkehrt; denn dieses
Sonnenland ist ja heute eben ein weiteres, ein helleres und an-
deres Christentum geworden; da liegt ja heute ein Christen-
glaube, der so weit gespannt ist, da} er auch den Ketzer noch
zu umfassen vermag. Der Himmel des neuen Glaubens dehnt sich
heute so weit aus, dafl die Wahrheit des Ketzers noch in der
Wahrheit des Christentums enthalten sein kann. Darum wer-
den die riickkehrenden Ketzer, dankbar fiir diese Weite und
GroBe, das ihnen lieb und unentbehrlich gewordene Reisege-
pick mitnehmen, und sie werden sich nunmehr in diesem weiter
und heller gewordenen Christenland geborgen und zu Hause
fiithlen. Das ist es, was Nigg mit seiner «Heimkehr des Ketzers»
meint. Es ist wohl originell und hért sich ganz hiibsch an —
aber es kann nun doch nicht mehr iiberzeugen. Wir formulieren
unsere Widerlegungen wie folgt:

Ja gewil}, der moderne Mensch bekennt sich zur Freiheit, zur
Autonomie und zum Rationalismus. Das hat Nigg richtig ge-
sehen. Aber eines ist ihm dabei entgangen: Diese drei Werte,
so hoch wir sie auch stellen, wir verehren sie eigentlich nicht
um ihrer selbst willen. Hinter ihnen liegt die grole Umwiilzung
in der grundlegenden Seinsfrage. Der moderne Mensch weif3 und
glaubt, da} der Grund des Seins nicht mehr der christliche Gott
und auch nicht mehr eine christlich gemeinte Gotteswelt ist,
sondern ein Transzendentes, das wohl jenseits unserer Erkennt-

LITERATUR

Hartwig, Theodor, Hamlets Hemmungen. Psychologische
Studie. Wien, Verlag Rudolf Cerny, 1952. 104 Seiten.
Preis Fr. 3.—.

Mit Vergniigen kiindet die Redaktion das Erscheinen einer
neuen Schrift unseres verdienten Gesinnungsfreundes Prof.
Theodor Hartwig an, iiber die uns von zwei ganz verschiedenen
Seiten kurze Besprechungen zugegangen sind. Wir freuen uns
iiber die geistige Frische und die Schaffenskraft, iiber die Hart-
wig trotz seines hohen Alters noch verfiigt, kann er doch im
kammenden Herbst seinen achtzigsten Geburtstag feiern.

*

Diese psychologische Studie zeigt uns den Verfasser wenigstens
scheinbar auf einem neuen Titigkeitsgebiet. Wenn man sich aber
in sie vertieft, so erkennt man bald, daB dahinter ein ganz bedeu-
tendes Wissen steckt, das man sich nicht von heute auf morgen an-
eignet. Hartwig geht von der Tatsache aus, dafl die bisherige Hamlet-
Forschung die Gedanken, die Sigmund Freud iiber Hamlet ausge-

sprochen hat, vollig unberiicksichtigt 1aB8t und greift das Problem
von der psychoanalytischen Seite an, aber — das muB gesagt sein —
nicht als Schiiler oder Nachbeter Freuds, sondern aus den eigenen
umfassenden Studien heraus. Der Schreiber dieser Ankiindigung
muf} es sich als Sachunkundiger versagen, auf den Inhalt der vom
Verlag in gefilliges Gewand gekleideten Schrift einzutreten. Aber
so viel hat er gemerkt, dall sich das scheinbar enge und rein lite-
rarische Thema unter Hartwigs Feder zu Horizonten ausweitet, fiir
die Hamlet im Trauerspiel nicht Grenze, sondern Mittel- und Aus-
gangspunkt der Betrachtung ist. Die Schrift wird jeder mit GenuB
und Gewinn lesen, dem es darum geht, in die Tiefe der dramatischen
Dichtung, hier also des «Hamlet», einzudringen und von hier aus
weitere Ausblicke zu gewinnen. Br.

Theodor Hartwig, dessen unermiidlicher Forschergeist die ver-
schiedensten soziologischen und psychologischen Probleme gelost
hat, hat sich in seiner letzten Schrift «Hamlets Hemmungen», mit
einem literarisch-psychologischen Problem auseinandergesetzt. Er
kniipft an einen etwas skizzenhaften Deutungsversuch von S. Freud
an, geht jedoch weit dariiber hinaus, bis in diesem seelischen Laby-
rinth die letzten Hiillen fallen und der Leser, wenn er seinen «Ham-
let» wieder hernimmt, sich endlich in der von einem groBen Dichter



Nr. 8

DER FREIDENKER 59

nisgrenzen, nicht aber jenseits unserer kosmischen Seinswelt
liegt. Wo der moderne Mensch vom Diesseits redet, meint er
nicht nur die aussaghare, die erkennbare und erfahrbare Seite
des Diesseits, sondern immer auch den hinter den Erkenntnis-
grenzen liegenden unerkennbaren, aber durchaus noch diessei-
tigen Grund des Seins. Erst von diesem wissenschaftlich und
philosophisch geklirten Sein her bekommt das Begehren nach
Freiheit, nach Autonomie und ratio seinen Sinn. Freiheit wo-
von? Freiheit vom Zwang zum Absolutismus des christlichen
Glaubens. Freiheit wozu? Freiheit zur Anerkennung des Dies-
seits in seiner ganzen erkennbaren und unerkennbaren Seins-
fiille. Wir wollen Autonomie, um uns im Gewebe der diesseiti-
gen Verpflichtungen unsere personlichen Bezirke abzugrenzen
und um uns richtig einordnen zu koénnen; wir wollen ratio, weil
sie uns als menschliche Einsicht den relativ zuverlissigsten Be-
scheid iiber das Diesseits zu geben vermag.

Auf dieser weltenweiten Seinsgrundlage bauen wir auch, in
Zusammenarbeit mit Wissenschaft und Philosophie, einen dem
Diesseits eigenen Wahrheitsbegriff auf; er hat mit dem christ-
lich-jenseitigen Wahrheitsgriff nichts, aber auch gar nichts ge-
meinsam. Darum entscheiden wir uns, im BewuBtsein der vollen
Tragweite dieses Entscheides, zum Diesseits und zum diesseiti-
gen Wahrheitsbegriff und lehnen alle jenseitig-christlichen
Wahrheitsanspriiche als Irrtiimer und iiberholte Illusionen ab.

Was soll nun angesichts dieser Entscheide und Tatsachen
noch das Gerede von einem Nihilismus, der hinter Freiheit,
Autonomie und ratio lauere und drohe? Unser Weg fiihrt ja
nicht aus der realen Welt hinaus ins Nichts, ganz umgekehrt:
Unser Weg fiihrt aus einer heute nichtig und haltlos geworde-
nen Illusion hinaus und herein in die unabsehbare und denkbar
realste Fiille des realen Seins. Alles Gerede von Nihilismus ver-
liert hier seinen Sinn und seinen Wert. Die Theologie aller
Richtungen will hier die Sachlage nicht so sehen, wie sie tat-
sichlich besteht. Aus ihrem theologisch-apologetischen Inter-
esse heraus filscht sie bereits das Problem und hilt fest an der
Alternative: Entweder Christentum oder Nihilismus! Diese Al-
ternative aber ist von Grund aus falsch und darum nicht mehr
verwendbar. Hilt aber die Theologie krampfhaft an dieser fal-
schen Alternative fest, so wird sie selbst auch zuerst die schlim-
men Folgen dieser falschen Einstellung zu tragen haben.

Und da ist nun dem sonst so aufgeschlossenen und umsichti-

gen Theologen Nigg noch ein anderer Fehler unterlaufen: Un-
bedenklich identifiziert er den Ketzer mit dem modernen, mit
dem heutigen Menschen, mit dem modernen Diesseitsmenschen.
Das ist nun sicher und handgreiflich falsch! Der Ketzer hat sich,
wie wir vorn gesehen haben, wohl aus dem Gefiige der Kirche,
nicht aber aus dem Christentum selbst heraushegeben. Der mo-
derne Diesseitsmensch dagegen hat das Haus des Christentums
definitiv verlassen und hat die Tiire hinter sich zugezogen. Er
will und kann nicht mehr in diesem Hause wohnen, und er hat
seine bestimmten Griinde dazu. Er 148t sich nicht mehr in dieses
Haus zuriickrufen, trotz allen Mahnungen und Lockungen, die
nicht nur von der Kirche, die auch von Nigg dem Scheidenden
nachgerufen werden — und Nigg hat da Einiges zu seiner Ver-
fiigung! Er sucht uns Abtriinnigen z. B. Christus nahe zu brin-
gen und ruft: .

Seht doch, seht! Christus ist ja auch Ketzer! Mit seiner Lehre
hat er sich vom Alten Bund gel6st und ein Neues Evangelium
verkiindet, eine Lehre, die der Alten Lehre gegeniiber eine reine
Ketzerei darstellt. Wenn nun der Herr dieser Kirche, wenn
Christus selbst Ketzer ist, dann seid doch ihr abtriinnigen Ket-
zer innerhalb dieser Kirche erst recht geborgen. In einer solchen
Kirche fiihlt ihr euch wie zu Hause, hier fiihlt ihr euch daheim.
Darum kehrt zuriick! Die Ketzerei gehort ja zum Wesen und
Kern unseres heutigen erweiterten Christentums.»

Verlorene Liebesmiihe! Was kann uns dieser Ketzer-Christus
noch sagen? Zum Ersten: Das Christentum verfiigt ja heute gar
nicht mehr iiber ein einheitliches Christushild, darum besitzt
sie auch gar keine einheitlich geschlossene Christologie mehr.
Jede Christologie ist nur Funktion der jeweiligen Gotteslehre,
aber auch hier in der Gotteslehre ist keine Einheit mehr vorhan-
den. Der Ketzer-Christus ist der Christus einer nur kleinen
Gruppe von Christen, er ist der Christus der liberalen Theolo-
gie. Er ist aber nicht der Christus des Christentums und daher
vollig unverbindlich. Entscheidend ist immer die Gottesfrage
und nicht die Christusfrage.

Zum andern: Diirften wir mit Nigg in Christus einen Ketzer
sehen, so miilten wir doch sofort feststellen: Diese Ketzerstel- -
lung ist ja gar nicht das Wesentliche an Christus. Das Wesent-
liche ist seine Lehre, und der positive Gehalt dieser Lehre ist
eine reine und deutliche Jenseitslehre. Dem christlich geblie-
benen Ketzer mag das Bild vom Ketzerchristus etwas sagen, ihn

bewuBt und unbewuBt aufgespeicherten geheimnisvollen Magie zu-
recht findet. Es ist wirklich bewundernswert, daB der Autor aus
einem so oft und so hartnickig durchgearbeiteten Acker neue
Frucht hat ernten konnen und Wesentliches gefunden hat, woran
fast alle bisher vorbeigeblickt haben. Und wie bei jedem Fund ist
es gerade das Einfach-Zwingende und Natiirlich-Organische, das auf-
zufinden ihm gelungen ist: daB Hamlets berithmtes Zaudern in sei-
nem Oedipus-Komplex selbst begriindet ist, dal er, der so oft den
Tod des Vaters gewiinscht haben muf}, kein Recht hatte, den der
seine Traumgedanken verwirklichte zu bestrafen, darum das be-
stindige Zogern Hamlets die richende Tat auszufiihren.

Es scheint nun, da es gefunden ist, durchaus einfach und selbst-
verstindlich zu sein. Was mir aber bemerkenswert erscheint, ist
nicht so sehr das Resultat — so bedeutend es auch sein mag — son-
dern die neue Methode oder Methodik der Kunstbetrachtung, die
diesen so lange verborgenen Zusammenhang — ich mochte fast sa-
gen naturnotwendig — zu Tage gefordert hat. Denn ich glaube, dal}
der Autor einen neuen Weg der Kunst- oder Literaturbetrachtung
gefunden hat, einen fast mochte ich sagen biologisch-psychologi-
schen Weg. Denn der Autor ist der Meinung, daf} die Gestalten eines
wirklich groBen Dichters Menschen sind, die nachdem sie lebendig
dem Kopf des Dichters entsprungen sind — wie Minerva dem Kopf
Jupiters — ihr Eigenleben haben, ganz unabhingig vom Wissen und
Willen des Dichters. Sie reagieren selbstindig und ihre Handlungen

haben psychologische Gesetzlichkeiten und Ursichlichkeiten, wie
die eines wirklichen lebendigen Menschen und man kann den Wur-
zeln ihres Handelns nachgehen, wie denen eines lebendigen Men-
schen und ihr Dichter hat da sozusagen gar nichts mehr dreinzu-
reden. Und je groBer der Dichter ist — das heilt je stirker und
intuitiver seine Schaffensfahigkeit ist — desto stirker wird das
seelische Eigenleben seiner Figuren. Und dal} der Autor gleichzeitig
mit diesem Zusammenhang auch die sozusagen Ur-Schépferkraft
eines wahren Dichters aufgedeckt hat, macht diese Arbeit noch viel
wertvoller, weil sie einen wesentlichen Beitrag darstellt zur Mor-
phologie des kiinstlerischen Produktionsprozesses. Dr. R. S.

Brevier fiir Diesseitséliiubige. Band I. Ernst Moser, Philo-
sophie der Selbstverwirklichung. 148 Seiten, kartoniert,
Fr. 4.50. Institut Aebnit, Muri bei Bern, 1951.

Die Art der Darstellung wirkt eigenartig; vor allem mufl man
sich an die vielen Wiederholungen gewohnen. Es ist aber nicht zu
bestreiten, dal das Buch dadurch ebenso an Eindringlichkeit ge-
winnt, wie durch seine schone, gewihlte Sprache. Unter «Selbstver-
wirklichung» versteht der Verfasser «die Entfaltung des Menschen



60 DER FREIDENKER Nr. 8

mag es vielleicht in die Kirche zuriickfiihren. Der moderne
Diesseits-Mensch aber entscheidet sich nach den groflen Seins-
und Wahrheitsgrundlagen. Bei ihm verschligt und verfiingt das
Lockmittel eines Ketzer-Christus iiberhaupt nicht mehr. Um-
gekehrt: Hitte Christus seine Ethik auf einer einwandfreien
Diesseitslehre und ohne alle Jenseits-Illusionen aufgebaut, so
wire er heute der unsere! Dann wire sicher auch seine Ethik
besser und wirksamer ausgefallen.

Nein, auf unsere Heimkehr, auf die Heimkehr des modernen
Diesseitsmenschen wartet der Verfasser vergebens. Der Ketzer,
der ja immer noch im Hause des Christentums geblieben ist,
der mag vielleicht, bewogen durch das schéne Ketzerbuch Niggs,
zur Kirche heimkehren. Der moderne Diesseitsmensch aber, der
das etwas muffig gewordene Haus des Christentums fiir immer
verlassen hat, der wird sicher in dieses Haus nicht mehr heim-
kehren. Denn da, wo er steht und lebt, in der unendlich weiten
Realitédt dieser einzigen Welt, da ist er bereits zu Hause, da ist
er daheim.

Und da wartet nun er, der moderne Diesseitsmensch, auf den -

ewig-gestrigen Jenseitsmenschen. Hier im Diesseits wartet er auf
den Tag, an dem auch der Jenseitsmensch endlich den Weg aus
dem muffigen Haus und aus der Nacht seines Nihilismus, aus
der Nacht der leeren Illusionen herausgefunden haben wird
und an dem er heimgekehrt sein wird in die einzig reale Welt,
in unser Diesseits! Omikron.

Der Fall Mdrr

Vor einiger Zeit gingen durch die Presse knappe Andeutun-
gen, Stalin hiitte in einer Debatte sowjetischer Sprachwissen-
schafter als hochste Instanz entschieden; kaum ein Leger wurde
klar, worum der Gelehrtenstreit ging, aber der Eindruck wurde
erweckt, als hiitte Viterchen wieder einmal seine gewichtige
Nase in etwas gesteckt, wovon er nichts verstehen kann.

Die widerlichen Begleitumstinde des Streites um Lysenkos
Theorien — Anrufung des Zentralkomitees wihrend eines Ge-
lehrtenkongresses durch Lysenko, der seine Widersacher be-
schimpfte und politisch verdichtigte, und die Entscheidung der
Laienbonzen, worauf allen, die anderer Meinung waren, nichts

mehr iibrig blieb, als reuig zu widerrufen — legte es nahe, daf3
im Falle Marr wieder die Parteibonzen die Wissenschaft stran-
guliert und gleichgeschaltet haben mdgen. Diesmal liegen die
Dinge jedoch grundlegend andexs.

Zur Zeit der Oktoberrevolution war N. Y. Marr mit dem Stu:
dium kaukasischer Sprachen beschiftigt («Japhetitische Stu-
dien» nannte er es); das junge Sowjetregime, in dem damals
noch Idealisten salen, spornte die Gelehrten an, kiihn alte
MaBstibe zu milachten, wenn sie glaubten neue Wege zu fin-
den, die weiter vorwiris weisen. Marr schuappte ein paar mar-
xistische Schiagworte auf und schneiderte damit eine linguistis
sche Lehre zurecht, die er groBschnauzig «Marxistische Sprach-
wissenschaft» benannte. Es ist bezeichnend fiir den Verfall des
Marxismus-Leninismus im heutigen Sowjetreich, in dem eine
Clique die Diktatur des Proletariats ausiibt, nachdem sie die
ehrlichen Vertreter des wissenschaftlichen Sozialismus aus dem
Wege geschafft hat — es ist bezeichnend, dafl Marrs Machwetk
die unantastbare Reichsdoktrine iibet Philologie gewesen war,
bis Stalin dem spit aber doch ein Ende bereitete. Folgendes wa-
ren die Hauptpunkte dieser wissenschaftlichen Hochstapelei:

Marr verwarf natiirlich vor allem die Methoden und Ergeb-
nisse allet Vorgiinger, ob sie nun Russen oder andere Europier
waren, die Indo-Germanistik bezeichnete er als das reaktionire
Produkt einer bourgeois-idealistischen Phantasie, die sich in
ihrer Mystik dazu verstieg, eine verlorengegangene Grundspra-
che anzunehmen. Sprachvergleichung ist daher atich nur idea-
listische Mystik, denn es gibt keine Sprachfamilien, die nur un-
tereinander verglichen werden kénnen. Nein, fiir Marr gab es
einen Uranfang, wie Adam und Eva im Paradies: alle Worter
stammen von vier Grundsilben her und Marr verriet den Fach-
leuten — ohne sie je ahnen zu lassen, wieso und warum — daf3
alle Worter aller Sprachen der Welt von folgenden vier ge- .
heimnisvollen Silben herzuleiten wiren: SAL, BER, JON,
ROSCH.

Wenn also von idealistischer Mystik gesprochen wetden koni-
te, dann war es diese, die «sozialistische» Welt erschiitternde
Lehre; also muBte man ihr ein pseudo-marxistisches Mintel-
chen umhingen. In einem Schnellsieder-Lehrbrief mag Marr
einmal gelesen haben, daf} die Entstehung und Forderung reli-
gioser Vorstellungen es einer Schamanenklasse erméglichte,
eine parasitire Vorrechtsstellung zu beziehen. Daraus machte er

zu dem, was er unter dem Zwang seiner Anlagen werden muf}, und
zu dem, was er nach seinem freien EntschluB werden will.» Er zeigt,
wie stark das menschliche Streben im Vormenschlichen wurzelt und
welche Rolle auch beim Kulturmenschen noch unbewufte Abliufe
spielen. Als charakteristisch fiir den Menschen bezeichnet er vier
geistige Vermogen: Hell bewuBtes Erleben, Erkennen, Wille und
Leistung.

Bei seinen Ausfiihrungen iiber Willensfreiheit hitte er vielleicht
zunichst ausdriicklich die landldufige Vorstellung ablehnen sollen,
wonach der Wille iiberhaupt indeterminiert, also ursachlos ist. Er
versteht unter Willensfreiheit die «Freiheit, Ziele zu widhlen» und
die «Freiheit, die Art der Verwirklichung gegebener Ziele zu be-
stimmen».

Moser hat Verstindnis dafiir, da sich jemand die hochste Ver-
vollkommnung unter dem Bilde eines Gottes vorstellt, lehnt aber
Jenseitsglauben ab. Ein Gott muB, so erldutert er, nicht ein Welten-
lenker sein, er kann auch «ein in schopferischem Vorstellen geschaf-
fenes Bild der menschlichen Vollkommenheit», eine «willener-
weckende Leitgestalt» sein. Sein eigenes Ideal indes ist «der Hohe
Mensch», ein Bild unerreichbarer Vollkommenheit, Weisheit und
innerer Freiheit,

Alles in allem: ein Buch, das vielen, die um neuen Lebensinhalt
ringen, zur Selbstbesinnung und zu gesteigerter Schaffensfreude
helfen mag. Prof. Dr. G. von Frankenberg.

Die Anregung. Kleine Biicherei zeitnahen Wissens.

Eben vor der Drucklegung der vorliegenden Nummer erhilt die
Redaktion vom Verlag Kurt Haslsteiner in Stuttgart die nachge-
nannten drei Schriften zur Besprechung zugestellt:

Max Gerstenberger, Sterne. Mythos und Wissenschaft. Die Anregung.
Kleine Biicher zeitnahen Wissens. Nr. 1. Preis 60 Pfennige.

Karl Becker, Die Religionen und der Krieg. Die Anregung. Kleine
Biicherei zeitnahen Wissens. Nr. 2. Preis 60 Pfennige.

Gerhard von Frankenberg, Fallende Schleier. Ein Bild der leben-
digén Welt. Die Anregung. Kleine Biicherei zeitnahen Wissens.
Nr. 3. Preis 60 Pfennige.

Die vorgenannten drei Schriften, die zur Jahrestagung des Deut-
schen Monistenbundes (Miinchen, 18. bis 20. Juli 1952) herausge-
kommen sind, diirften alle Gesinnungsfreunde interessieren. Wir
werden in der nichsten Nummer auf den Inhalt der Schriften niher
2u sprechen kommen. Der Verlag Karl Haslsteiner in Stuttgart, als
alleinige Auslieferungsstelle unseres Organs in Deutschland, biirgt
uns im Vornherein fiir die Qualitidt der Schriften. W. SchieB.



	Literatur

