
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 6

Artikel: Das Problem der Ideologie : a) Destutt de Tracy und Napoleon
Bonaparte [Teil 1]

Autor: s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREIDENKER 43

Kirchengemeinschaft vorliegen; der Heilige Geist muß Beistand
leisten und drein blasen.

Aber trotz dieser Sicherungen lauern Gefahren aller Art auf
beiden Seiten dieses neuen Weges der Dogmenbegründung. Es

sind Katholiken, die darauf aufmerksam gemacht haben: Wie,
wenn sich eines schönen Tages plötzlich wieder einmal die
Glaubensüberzeugung breit macht und durchsetzt, daß der Teufel
mit den und den Frauen leiblichen Verkehr pflegt? Ist dann
nicht diese neue Hexenlehre wiederum ebenso unbedingt und
absolut sicher wie unser Mariendogma? Muß dann nicht eine

neue Hexenverfolgung mit allen ihren Schrecken und Aengsten
wieder einsetzen? Wer will diese neue Hexenverfolgung
eindämmen und unterdrücken, da ja nun der Begriff der Tatsächlichkeit

in die Hand und in das Belieben der Glaubensgemeinschaft

gestellt worden ist? Diese Befürchtungen aufgeklärter
Katholiken entbehren nicht einer wenigstens formalen Berechtigung;

die Widerlegungsversuche von Seiten der Kirche sind

Beschwichtigungen, die nicht zu überzeugen vermögen.
Auf jeden Fall hat die Kirclie, die sich der Gefahren des

neuen Weges wohl bewußt ist, allen Grund, ihre Vorsicht bei
neuen Dogmenbildungen zu verdoppeln und die fehlende letzte
Garantie der Realität zu ersetzen weniger durch den Beistand
des Heiligen Geistes als durch die kluge Einsicht in die ihr
heute noch zur Verfügung stehenden und in die ihr heute
bereits verschlossenen Möglichkeiten.

Auch wir übersehen die Gefahren dieses neuen Weges nicht —
und trotzdem erfüllt uns diese neue Dogmenbegründung mit
einer bestimmten freudigen Zuversicht. Da wir mit der
Wissenschaft und mit dem gesunden Menschenverstand eintreten
für Tatsächlichkeit und Realität, sind wir wohl imstande zu
ermessen, was dieser Rückzug der Kirche aus Realität und Realismus

und Wissenschaft zu bedeuten hat. Es liegt in diesem Rückzug

wohl kluge Berechnung und Einsicht, aber es liegt darin
keine sieghafte Stärke. Dem Einspruch und Widerspruch der
realistisch eingestellten Wissenschaften wagt sich die Kirche
also nicht mehr zu stellen. Die Kirclie darf heute eine leibliche
Himmelfahrt Mariae nicht mehr als ebenbürtig-reales Faktum

Ein gedruckter Prospekt mit dem vorstehenden Text wurde
unlängst den Teilnehmern einer Veranstaltung der Ortsgruppe Bern
in die Hand gedrückt. Der dem Prospekt auf der 4. Seite beige-
»ebene Gutschein ist zu adressieren: «Die Stimme der Hoffnung»,
Postfach 204, Zürich 50.

Statt «Stimme der Hoffnung» ist man nach der Lektüre versucht
m sagen «Die Stimme der Hoffnungslosen». Seit nahezu 2000 Jahren

wird das Christentum quasi gratis verkündet und seit wir einen
Radio kennen, wird es überhaupt franko ins Haus geliefert. Und nun
;ibt es trotz alledem noch Klause, die das Christentum mit 33
Unterrichtsbriefen an den Mann bzw. die Frau bringen wollen! Unterrichtsbriefe

— nach dem Muster von Langenscheidts Sprachbriefen oder
ähnlichem! Es ist nicht auszudenken, wie blöd unsere Welt
zusehends wird. Ein schönes Diplom soll den «Student» belohnen!
Wozu? Gibt es hüben und drüben nicht schon eine Art Diplom bei
1er Konfirmation oder Firmung? Wie dem auch sei, ein Diplom
îines so hoffnungslosen Christentums würde ich nicht einmal im
deinsten Räume meiner Wohnung aufhängen, also wozu denn ein
Diplom! Wer zu faul ist, das sogenannte «Buch der Bücher» zu
esen, dem kann auch mit Unterrichtsbriefen und bestandenem
christlichem Diplom nieht geholfen werden. Ein Student dieser
Briefe wird das Christentum nach wie vor nur vom Hören-Sagen
tennen. Nachdem es aber den diplomierten Christen am Firnis
genigt, beantragen wir der «Stimme der Hoffnungslosen» ihre
Unterrichtsbriefe als Beigabe den Waschpulverpaketen beizulegen. Ge-

5en eine entsprechende Entschädigung wird sich wohl ein «diplomierter

Christ» zu diesem nicht mehr unbekannten Wege entschließen

können.

in das übrige reale Geschehen hineinstellen. Dieses Skandalon
darf die Kirche dem modernen Realismus und dem Stand der
heutigen Wissenschaft doch nicht mehr zumuten. Im Mittelalter

hätte sie das noch wagen können, heute nicht mehr. Darum

zieht sie sich klugerweise auf sich selbst und ihre eigenen
Möglichkeiten zurück.

Und eben aus diesem Rückzug schöpfen wir unsere freudige
Zuversicht. Wir sind überzeugt, daß am Ende des Weges, den
die Kirche mit ihrer neuen Dogmenbegründung beschreitet,
keine ecclesia triumphans steht und auch keine kirchliche
Weltherrschaft ; wir sind überzeugt, daß da ein Weg beschritten wird,
der aus der Wissenschaft und Realität heraus führt und weiterhin

zurückführen kann in die Einsamkeit, in die Einsiedelei
und in die Katakombe. Omikron.

Das Problem der Ideologie
a) Destutt de Tracy und Napoleon Bonaparte

Das Wort «Ideologie» stammt aus dem Zeitalter der französischen

Revolution. Es ist von Antoine Destutt de Tracy
geprägt worden als Bezeichnung einer philosophischen Disziplin,
die das Fundament für sämtliche Wissenschaften bilden sollte.
Als den eigentlichen Begründer der «science des idées»1 nennt
Tracy Condillac, den er für einen Fortsetzer der Locke'schen

Analyse des menschlichen Verstandes hält. Ideologie ist für
Destutt ein Teil der Zoologie. Sie braucht auf keinerlei religiöse
Vorstellungen Rücksicht zu nehmen, sondern soll nach der
Weise uneingeschränkter Naturforschung verfahren. Metaphysik

gilt Tracy als eine «Kunst der Einbildung», «destinés à nous
satisfaire et non à nous instruire»2. Die Ideologie untersucht das

Bildungsgesetz und den Ursprung der Ideen. Mit ihrer Hilfe soll
eine gesicherte Grundlage für Natur- und Menschenerkenntnis
geschaffen werden.

Die Ideologie hat aber nicht nur eine theoretische, sie hat von
allem Anfang an eine praktische Bedeutung; denn sie allein

1 Wissenschaft der Ideen.
2 dazu bestimmt, uns zu befriedigen und nicht uns zu unterrichten.

Es darf uns wundern, zu welch' hoffnungslosem Unsinn sich das

Christentum noch versteigt, bis es endlich zusammenbricht.
Leox.

Keine evangelische Armeeseelsorge mehr in Polen
Wie aus Warschau bekannt wird, hat der Oberbefehlshaber des

polnischen Heeres die evangelische Seelsorge im Heer verboten. Der
leitende Armeegeistliche und sein Stellvertreter wurden in den
Ruhestand versetzt und die evangelische Garnisonskirche in
Warschau der dortigen evangelischen Gemeinde übergeben. Aus den

Truppenteilen wurden die evangelischen Militärpfarrer entfernt.

«Bieler Tagblatt» Nr. 81, vom 7. April 1951.

Mit anderen Worten heißt das, daß nur noch eine katholische
Armee-Seelsorge geduldet wird. Spanien und Polen treffen sich,

trotz der verschiedenen politischen Farbe.

Die Bibel für 21 Pfennige!
Etwa 250 000 Lutherbibeln fehlen noch, um alle Nachfragen nach

verbilligten Bibeln erfüllen zu können, erklärte die Hamburger
Buchimport GmbH. Die Firma konnte auf Grund einer großzügigen
Stiftung der «Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft» bis

jetzt 106 000 deutsche Lutherbibeln gegen das geringe Entgelt von
21 Pfennigen an mehr als tausend kirchliche Stellen, Schulen,
Volkshochschulen und sonstige Institutionen ausgeben. Ein Teil der
englischen Bibelspende wurde nach West-Berlin weitergeleitet.

«Bieler Tagblatt», Nr. 81, vom 7. April 1951.



44 DER FREIDENKER Nr. 6

vermittelt die tragfähige Basis der politischen, moralischen und
pädagogischen Wissenschaften. Die Ideologen sind nicht Männer
der Theorie; ihre Lehre, in der ein Stück Aufklärung wieder
belebt wird, gründet auf der Anerkennung von Vernunft und
Freiheit. Als Volkserzieher und Politiker suchten sie diesen

Prinzipien Geltung zu verschaffen. Dabei stießen sie vor allem
auf den Widerstand Napoleons, der eine Zeitlang mit ihnen
sympathisiert hatte. Bonaparte wollte als Kaiser jede selbständige
wissenschaftliche Untersuchung politischer, wirtschaftlicher und
moralphilosophischer Natur verhindern, um keine philosophisch

begründete Opposition aufkommen zu lassen. Die
Ideologen wären Republikaner, die die Errungenschaften der
Revolution nicht preisgeben wollten. Viele von ihnen waren auch
Freidenker. Weil sie Religion und Staat, jegliche Autorität
überhaupt, kritisierten, mußten sie mit Napoleon in Konflikt
kommen. In ihnen erblickte Napoleon seine gefährlichsten
Feinde und er suchte sie verantwortlich zu machen für die

katastrophalen Fehler seiner imperialistischen Politik. «C'est
à l'idéologie», rief er im Staatsrat 1812 aus, «à cette ténébreuse

métaphysique, qui en cherchant avec subtilité les causes
premières veut sur ces bases fonder la législation des peuples, au
lieu d'approprier les lois à la connaissance du cœur humain et

aux leçons de l'histoire, qu'il faut attribuer toutes les malheurs
de notre belle France»3. Mit Napoleon wandte sich die ganze
Restauration gegen die Ideologen, so wie sie sich auch gegen
Aufklärung und Revolution wendete, um Offenbarungslauben
und Traditionalismus gegen Vernunft und Freiheit auszuspielen.

b) Idolenlehre Bacons; Helvétius und Holbach

Jede Philosophie, die eine vernünftige Ordnung der menschlichen

Beziehungen anstrebt und auch den Menschen zu einer
wahren Erkenntnis der Natur führen will, stößt auf zwei Fra-

3 JVur der Ideologie, dieser verworrenen Metaphysik, welche durch
Spitzfindigkeit die ersten Ursachen sucht und auf diesen Fundamenten
die Gesetzgebung der Völker gründen will, anstatt die Gesetze mit der
Erkenntnis des menschlichen Herzens und den Lehren der Geschichte zu
vereinigen, ist all das Unglück unseres schönen Frankreichs zuzuschreiben.

Hoffentlich werden diese Bibeln nicht zur Handfabrikation von
Zigaretten verwendet, wie dies mit den amerikanischen Bibeln in
Japan der Fall war! Im Preis ist die Bibel angemessen. Billiger ist
fast nicht mehr möglich.

Wo der Kirch tum am höchsten!
In der «Berner Tagwacht» vom 13. April 1951 lesen wir in einem

Artikel «Innerschweizerische Glossen» u. a. folgendes:

«Im Lande Schwyz, das bekanntlich von einer starken katholisch-
konservativen Mehrheit in Regierung und Parlament regiert wird,
herrschen auch in bezug auf den Verdienst und die Besoldungen
der Geistlichen, die ja alle katholisch sind, bejammernswerte
Zustände. So bejammernswert, daß ein Sozialdemokrat es für
angebracht hielt, zugunsten dieser «Hungerleider» einen Vorstoß zu
unternehmen. Und warum das? In einer kürzlich veröffentlichten
Statistik bekam man Aufschluß. Es verdienen nämlich im Kanton
SChwyz 11 Geistliche 6000 Fr. und mehr im Jahr, 26 Geistliche 5000
bis 6000 Fr. im Jahr, 14 Geistliche 4000—5000 Fr. im Jahr, 12 Geistliche

weniger als 4000 Fr. im Jahr, von welch letztern ein Pfarrherr
auf ganze 2600 Franken kommt! Wie «fürstlich» unter solchen
Umständen das Hilfspersonal wie Köchinnen und Hausdiensten
entlöhnt werden können, läßt sich leicht im Kopfe ausrechnen. Es gibt
demnach auch ein geistliches Proletariat, und daß es ausgerechnet
im katholisch-konservativen, frommen Lande Schwyz zu finden ist,
ist besonders bezeichnend.»

Was mag sich wohl der aufgeschlossene, unselbständig Erwerbende
oder gar der für diese «gottgewollte Ordnung» agitierende Christ¬

gen: Welches sind die Gründe, die den Menschen daran
hindern, sein Leben der Vernunft (und damit der Natur) entsprechend

einzurichten, und: woher stammen jene Hindernisse,
welche die Entfaltung der Erkenntnis hemmen? Die Begründer
der Ideologie suchten diese Frage zu lösen. Dabei griffen sie
auf Condillac und Locke zurück; insbesondere Francis Bacons
«Instauratio Magna»4 und dessen im «Novum Organon»5
enthaltene Idolenlehre6 wurde von ihnen außerordentlich
geschätzt. Die Idolenlehre Bacons hat ihren Platz in der «pars
destruens*7 des «Novum Organon». In ihr sollen jene Hindernisse,

die der Naturerkenntnis und somit dem Fortschritt zum
Heile der Menschheit im Wege stehen, weggeräumt werden. Der
menschliche Geist ist wohl fähig die Natur zu erkennen, wenn
er sich ihr durch Experiment und Induktion annähert. Bevor
dies jedoch möglich ist, muß man ihn von seinen Götzenbildern,
d. i. Idolen, befreien, damit er die Dinge wieder getreu «spiegeln»

kann. Die Idole haben einen doppelten Ursprung; sie sind
entweder von außen in den Geist gekommen oder sie sind ihm
angeboren. Das Gefühl und der Wille schalten sich störend in
unsere Erkenntnisbemühungen ein. Die Idole sind Erzeugnisse
des Willens, die unser Vorstellen und Urteilen vom wahren
Sachverhalt abziehen. Bacon unterscheidet vier Arten von Idolen.

Diese sind, kurz aufgezählt, die Idola Tribus, die Idola
Specus, die Idola Fori, und die Idola Theatri8. Während die
Götzenbilder des Stammes ihren Grund in der menschlichen
Natur oder im Geschlecht des Menschen selbst haben, sind die
Götzenbilder der Höhle jene die Erkenntnis beeinträchtigenden
Faktoren, die jeder Einzelne für sich allein besitzt. Sie entstehen

als Folge der eigentümlichen und besonderen Natur eines

Jeden, als Folge der Erziehung, des Umgangs mit Anderen, der

Autoritäten, die einer pflegt und verehrt und schließlich als

Folge der Verschiedenheit der Eindrücke. Die Götzenbilder des

4 Große Schulung und Einrichtung (der Wissenschaften) — Buch
Bacons.

5 Neues Werkzeug (des Erkennens) — Buch Bacons.
6 Lehre von den Götzenbildern.
' Zerstörenden Teil.
8 Idole des Stammes, der Höhle, des Marktes, des Theaters.

lich-Soziale beim Lesen dieser Statistik denken? — Wahrscheinlich:
Im Jenseits wird es besser!

Die Freidenkerbewegung im Ausland
Einem Bericht des Ortsgruppe Groß-Hamburg des Deutschen

Freidenkerverbandes entnehmen wir u. a. folgendes:
«Die Ortsgruppe hat bereits im Jahre 1945 wieder die Arbeit, auf

genommen, für die zur Schulentlassung kommende, aber nicht mehi
kirchlich gebundene Jugend würdige Jugendweihe-Feiern zu ver
anstalten. Gemeinsam mit der Freireligiösen Gemeinde wird dies(
Arbeit in der «Arbeitsgemeinschaft Jugendweihe» durchgeführt.

Die arbeitende Bevölkerung Hamburgs hat sich größtenteils schoi
seit Jahrzehnten desinteressiert von den christlichen Anschauungei
abgewendet. Die große Masse der Einwohnerschaft nimmt am kirch
liehen Leben nicht mehr den geringsten Anteil. Umso mehr wachs
das Interesse an freigeistigen Feiern. Diese Tatsache geht eindeu
tig aus den ständig wachsenden Teilnehmerzahlen der Jugendweihi
hervor. Es beteiligten sich:

im Jahre 1946 200 Jugendliche
1947 1200 »

1948 1800 »

1949 2200 »

1950 2800 »

1951 3000

Wir gratulieren unseren Hamburger Gesinnungsfreunden zu ihre
erfolgreichen Arbeit. Wir freuen uns, daß es anderswo mit der frei
geistigen Sache besser steht als in der Schweiz, die immer mehr zi

einem «christlichen Reservat» wird. W. Schieß.



Nr. 6 DER FREIDENKER 45

Marktes stammen aus dem Zusammenleben der Menschen. Und
schließlich gibt es die Idole des Theaters, welche sich von den

Lehrsätzen und Fabeln der «Philosophie» und aus den verkehrten

Regeln der Beweisführung herleiten.
Bacon war für eine reinliche Trennung von Philosophie und

Theologie. Seine diesbezüglichen Argumente, die sich vor allem

gegen den Aberglauben richten, wurden von der Aufklärung auf
die Religion selbst übertragen. Als Beweggrund für die
Entstehung des Aberglaubens nennt Bacon die gesellschaftlichen
Interessen des geistlichen Standes. Damit wird der Kampf gegen
die Idole zur Gesellschaftskritik, die auf die Staatsmacht und
den Klerus zielt. Die Aufklärer führten in diesem Sinne Bacons
Lehre fort. Die Idolenkritik wurde von ihnen radikal
ausgeweitet zu einer Lehre von den Vorurteilen, die nicht nur die
Naturwissenschaft, sondern auch die Sozietät selbst von
vornherein zum Gegenstand nimmt.

In den Augen der französischen Aufklärer verhindert das

«préjugé»9 die Erkenntnis des Staates und der Gesellschaft,
indem es vorgefaßte Meinungen des Standes und Berufes geltend
macht; Staat und Gesellschaft haben selbst ein Interesse daran,
sich von der Erkenntnis durch Verdeckung auszuschließen,
damit die rationale Ordnung des menschlichen Zusammenlebens
nicht erforscht werden könnte. Helvétius und Holbach beklagen
es, daß die Vorurteile dem Menschen bei der Verwirklichung
seines Glücks und der Herstellung einer vernünftigen Sozialverfassung

sich entgegenstemmen. «C'est à l'erreur que sont dues

les chaînes accablantes que les Tyrans et les Prêtres forgent
partout aux nations» (Holbach)10. Das Werk des Helvétius
verdient besondere Erwähnung, weil es später für Marx und Nietzsche

eine hohe Bedeutung erlangen sollte. Für Marx wurde dessen

soziologisch-interessenpsychologische Analyse des Menschen
und seiner geistigen Erzeugnisse, für Nietzsche die Leistung des

Psychologen des «amour de la puissance»11 wichtig. Die Studien
des Helvétius bewahren das Erbe der großen Moralisten.
Helvétius will die Abhängigkeit des Geistes, worunter er nicht nur
die Gesamtheit der Ideen und Vorurteile, sondern auch das

Denkvermögen überhaupt begreift, von den sozialen Gegebenheiten

aufzeigen.
«Unsere Ideen sind die notwendigen Konsequenzen der

Gesellschaften, in denen wir leben», sagt Helvétius. Je nach dem
Standort in der Sozietät verschieben sich die Perspektiven. Damit

wird die Milieutheorie des 19. Jahrhunderts antizipiert. Die
Erziehung besitzt demnach den ersten Rang in der Prägung des

Menschen : «L'éducation peut tout»12. Eine Veränderung der

Pädagogik, die zum Wohle der Menschheit nötig wäre, setzt eine

Veränderung der Staatsform voraus. Die Aufklärung über die
Moral und Erziehung endet in der philosophisch-politischen
Staatskritik.

In «De l'Esprit» sucht Helvétius zu beweisen, daß die Selbstliebe

aus dem Menschen macht, was er ist. Sie ist der Motor und
das Prinzip seines Handelns. Um seine Wünsche zu verwirklichen,

muß der Mensch auch die erforderlichen Mittel wollen.
So führt die Selbstliebe notwendig zur «amour de la puissance».
Die Liebe zur Macht bewirkt das Festhalten an Vorurteilen,
sowohl individuellen als auch sozialen. Aufklärung bedeutet

Enthüllung dieses Sachverhaltes. Es entsteht der Verdacht, daß
ihe Inhalte der Religion und der Staatslehre nur Vorwände sind,
mit deren Hilfe eine bestehende Ordnung aufrechterhalten wer-

9 Das Vorurteil.
10 Nur der Irrtum ist schuld an den drückenden Ketten, welche die

Priester und die Tyrannen den Nationen überall schmieden.
11 Liebe zur Macht.
12 Die Erziehung vermag alles.

den soll. Damit führt die Philosophie in die Politik. Helvétius
bekämpft den Absolutheitsanspruch des französischen Staates

und der katholischen Kirche seiner Zeit. In den Schriften
Holbachs wird eine systematische Demaskierung und Enthüllung
der allgemeinen «préjugés» vorgenommen. Für beide Denker
ist die Religion eine irreale Welt des Ersatzes. Sie ist ein
Erzeugnis der Machthaber, die damit eine konkrete Ordnung
sanktionieren wollen. Altar und Thron verursachen alle Irrtümer
der Menschheit. Weil sie die Freiheit verneinen, müssen sie

auch die der Vernunft zugängliche Wahrheit negieren. f
(Fortsetzung folgt.)

Wilfred Monod
(Fortsetzung und Schluß.)

Niemals wird die evangelische Kirche in der vordersten Reihe
für die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden kämpfen,
so lange ihre Meinung von der persönlichen Frömmigkeit ihr
erlaubt, an ein individuelles Seelenheil zu glauben, das nicht in
dem Heil der Gesamtheit eingeschlossen ist. Auf das historische
Christentum gilt das berühmte Distichon des Pierre Corneille
auf Richelieu:

Er hat zu viel Gutes getan, um schlecht von ihm zu sprechen.
Er hat zu viel Schlechtes getan, um gut von ihm zu sprechen.

Europa bietet in religiöser Hinsicht ein ähnliches Schauspiel
wie das römische Reich zur Zeit von Jesu Geburt. Der Skeptizismus

wie der Aberglaube stiegen gleich den Wellen einer Hochflut

zum Sturme gegen die Ruinen einer großen Religion und
überfluteten die majestätischen Reste. Nur daß heute diese

Religion nicht mehr die des mythologischen Heidentums ist,
sondern die des kirchlichen Christentums. Das ist der ganze
Unterschied.

Die drei rivalisierenden Kirchen: die römische, griechische
und protestantische haben das gemeinsam: daß ihnen als höchstes

Gut das persönliche Seelenheil nach dem Tode gilt und sie

dieses von einem Glauben abhängig machen. So wurde denn
auch die Person Jesu bisher vorwiegend dogmatisch gesehen;

künftig aber wird sie sozial gedeutet werden. Nachdem sie das

Monopol der Kirche war, wird sie Besitz der Menschheit werden.

Jesus gab sich der Welt als der Verkünder und Begründer
des Reiches Gottes, von dem die Propheten gesungen hatten.
Sein Ziel war nicht die Aufrichtung eines kirchlichen Gebäudes,
sondern die Schaffung einer gesunden Gesellschaft auf einer
befreiten Erde.

Die Historiker des Jahres 2000 werden sagen: Bisher gab es

zwei Arten von Christentum, das messianische und das dogmatische.

Das erste ist das jüdische Christentum, geistig, moralisch,
sozial. Es herrschte in der Epoche seiner Anfänge und es

herrscht heute im 21. Jahrhundert. Das doktrinäre Christentum

aber, das klerikale und mystische, das die politische Macht

zur Zeit Konstantins eroberte, hat in Europa bis zum Ausgange
des 19. Jahrhunderts geherrscht. Auch im Protestantismus.

Den verhängnisvollen Umschlag ins Doktrinäre hat der
bekannte Berliner Kirchenhistoriker Ad. Harnack in seinem viel
beachteten Buche über das Wesen des Christentums dahin
geschildert, daß um das Jahr 200 unserer Zeitrechnung der lebendige

Glauben in ein Glaubensbekenntnis umgewandelt wurde.
Aus der praktischen Nachfolge Christi wurde die Christologie,
aus der brennenden Hoffnung auf das irdische Reich Gottes die

Doktrin der Unsterblichkeit. Der Prophetismus entartete zur
Theologie. Die Gebete wurden zu Litaneien Welcher Zerfall
in nur 120 Jahren!


	Das Problem der Ideologie : a) Destutt de Tracy und Napoleon Bonaparte [Teil 1]

