Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 5

Artikel: Wilfred Monod : Le christianisme européen est un astre qui s'éteint [Teil
1]

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38 DER FREIDENKER

Nr. 5

geistige Vereinigung im Jahre 1923 aus der. Taufe gehoben
wurde. Wihrend Jahren hat er in verschiedenen Aemtern der
Ortsgruppe Bern und des Hauptvorstandes gedient und sich um
unsere Sache verdient gemacht, so dafl wir ihm zu Dank ver-
pflichtet sind.

Wir freuen uns, Ernst Akert anlidB8lich seines 80. Geburtstages
an dieser Stelle unsere Anerkennung und unsern Dank ausspre-
chen zu konnen. Auf ein weiteres Dezennium!

Namens des Zentralvorstandes und

der Orstgruppe Bern des FVS: W. SchieB3.

Wilfred Monod

«Le christianisme européen est un astre qui s'éteint.»

Unter der warmen Wintersonne an der afrikanischen Kiiste
Siziliens las ich im Schatten eines Haines dicht belaubter Jo-
hannisbrotbhdume in einem kleinen ‘Buche, das mir der Zufall
in die Hidnde gespielt hatte. Es enthilt Vortridge eines weithin
bekannt gewordenen protestantischen Pfarrers von Paris, Wil-
fred Monod, die dieser anfangs unseres Jahrhunderts in der
Schweiz und in Paris gehalten und im Jahre 1903 unter dem
Titel «Le fin du Christianisme» (Das Ende des Christentums)
verdffentlicht hat. Von der Aufnahme, die das gehaltvolle Buch
gefunden hat, weil3 ich nichts. Ich vermute aber, daB der Autor
von der iiberwiltigenden Mehrheit seiner Kollegen aufs dufler-
ste angefeindet wurde, vor allem wegen seiner heftigen Ankla-
gen wider jegliches Kirchentum. Seine Vortrige bieten eine
Fiille drastischer, aber sorgfiltig belegter Absurditiiten aus bei-
den Lagern, des Katholizismus wie des Protestantismus, und ver-
dienen deshalb auch von den Lesern dieser Zeitschrift gelesen
zu werden, obwohl inzwischen fast ein halbes Jahrhundert ver-
flossen ist. Haben sich doch die Kirchen seither nicht gebes-
sert . .. Grundsitzlich wertvoll ist zudem die historische Schau
itber die unter einander so sehr verschiedenen Formen des
Christentums, die sich im Laufe der zwei Jahrtausende be-
kidmpften, abldsten und widersprachen. Dieser Nachweis der
geschichtlichen Relativitit aller christlichen Glaubenslehren ist
uns immer aufs neue willkommen, macht er doch auf die iiber-
haupt denkfidhigen unter den noch kirchenglidubigen Kopfen
besonderen Eindruck angesichts des zu allen Zeiten von allen
Kirchen und Theologien jeweils geltend gemachten Anspruchs
auf die unbedingte Absolutheit ihrer Dogmen. Ich benutze die
MufBle meiner Ferien, einige Proben aus dem Buche zu iiber-
setzen, vor allem als Hinweis auf das wertvolle Material, das sich
hier unserem Kampfe gegen Muckerei bietet; zugleich aber als
Erinnerung daran, da auch unter den offiziellen Vertretern
der Kirche immer wieder einige tapfer gegen theologische Ver-
knocherung protestieren. Vielleicht sind deren sogar mehr als
wir ahnen. Sie werden nicht bekannt, weil sie unter der Diktatur
der dialektischen Theologie heute nicht zu Wort kommen kon-
nen oder aber weil sie in ihren Predigten allzuviel Riicksicht
auf die Mehrheit ihrer primitiv frommen Horer (und Hére-
rinnen!) nehmen zu sollen meinen.

Europa ist entchristlicht. Das majestitische Gebaude, das so
lange Zeit die Seele des Abendlandes beherbergte, zerfillt zu
einer Ruine. Jenes Christentum war integraler Teil eines Ge-
samtsystems der Dinge, das heute iiberwunden ist. Man braucht
nur irgend ein philosophisches, literarisches oder wissenschaft-
liches Werk des 17. Jahrhunderts aufzuschlagen, um zu sehen,
daB8 damals eine andere Welt war. Alles ist seither erneuert
worden, um den Menschen herum und in ihm. Wir sehen nicht

mehr die gleichen Sterne, wir bewohnen nicht mehr den glei-
chen Kérper, wir beobachten nicht mehr die gleiche Natur, wir
studieren nicht mehr die gleiche Geschichte. Die Formeln des
christlichen Dogmas ragen geheimnisvoll und vereinsamt in un-
sere Intelligenz, wie die Ruinen einer Abtei im Zentrum einer
modernen Stadt ... Aber die Kirche wird nicht allein ignoriert
oder verachtet, sie wird auch gehal3t. Gewill wurde sie das auch
schon frither. Doch unter den heidnischen Kaisern Roms war
sie gehaflt wegen ihrer Tugenden; heute ist sie es hdaufig wegen
ihrer Irrtiimer oder Verbrechen. Einst war sie den Satten listig
als eine vorwirts dringende Gewalt revolutionirer Heiligkeit.
Heute wird sie verabscheut von dem kimpfenden Proletariat
als eine Macht des blinden Konservativismus. («Wenn ich euch
von diesen Dingen sprechen hore», erwiderte ein Berliner Ar-
beiter einem Evangelisten, «knirsche ich mit den Zihnen.»)
Einst konnte die Kirche abgelehnt werden im Namen eines nie-
driger stehenden Ideals; heute wird sie es allzu oft im Namen
eines Ideals, das hoher ist als das ihre.

Auf das Christentum driickt der Ha3 der ganzen Menschheit.
Unser gewil3 gemi@Bigter Gelehrter Frédéric Passy schrieb 1902
im konservativen «Journal des Economistes»: «Franklin sagte
im 18. Jahrhundert, daB3 jeder der sich Rechenschaft zu geben
wisse von den ungeheuren Blutopfern, welche der Besitz der
Antillen gekostet hat, nicht ohne Entsetzen ein Stiick Zucker
betrachten konne ... Unterdriickung und Verknechtung der
Eingeborenen von Afrika und Indien durch die Portugiesen,
Massaker der Bewohner in den Antillen, in Peru und Mexiko
durch die Spanier, Ausmerzung der Rothiute durch die Ameri-
kaner, Organisierung des Sklavenhandels und der Sklaverei
durch die Englidnder, die Franzosen und andere, Verknechtung
der Gelben durch die Hollinder, Wiederaufrichtung der Leib-
eigenschaft nach der Aufhebung der Sklaverei unter dem Namen
freiwilliger Beschiftigung. Alle die Beziehungen der europii-
schen Nationen zu den anderen Kontinenten sind nichts als ein
langes Martyrium, eine ununterbrochene Reihe von Verwiistun-
gen, Rdubereien und Morden, ebenso viehisch wie grausam.»

Der angesehene Historiker Seignobos schrieb 1901: «Wir be-
sitzen nicht eine einzige Zeile von Jesus. Unter den Ausspriichen,
die ihm zugeschrieben werden, kénnen wir durch kein wissen-
schaftliches Hilfsmittel diejenigen feststellen, die wirklich von.
ihm stammen. Die Geschichtsforschung hat nicht das Recht, sich
irgend eine Meinung zu bilden iiber die Grundsitze eines Man-
nes, der so schlecht bekannt ist.» Und wenige Monate spiiter
duBerte Salomon Reinach, dafl wir Jesus nicht einmal aus zwei-
ter Hand kennen.

Im Dezember 1902 schrieb Kropotkin an Monod: «Das Chri-
stentum wie jede andere Religion totet den Geist des Forschens,
entfernt vom Studium der Natur, prigt die Gewohnheit des Ge-
horsams ein. Die moralischen Grundsitze des Christentums
,Liebe deinen Nichsten, behandle ihn, wie du wiinschest von
ihm behandelt zu werden’ sind allgemein menschlich. Wir fin-
den sie auch bei den primitivsten Wilden. Wir diirfen die Be-
deutung des Christentums nicht iiberschitzen. Wir sollen nicht
sagen, daB alles was gut ist, christlich ist. Und vergessen wir
nicht, daB3 der christliche Gott immer der biose Gott der Juden
ist, der Richer. Christus hat gegen einige seiner Vorschriften
protestiert, aber nur sehr hescheiden, viel zu vage. Immerhin
war das prichtig fiir seine Zeit. Aber seine Apostel haben sich
bereits zu Opportunisten erniedrigt.»

Elisée Reclus, ein Pfarrerssohn, der berithmte anarchistische
Geograph, schrieb an Monod, daf3 Christus, dieser Name, diese
Figur, dieses Symbol niemals in der Kirche die Auffassung einer



Nr.5

DER FREIDENKER 39

von Vorurteilen freien Gesellschaft bewirkt habe, die von brii-
derlicher Liebe ergriffen und dem Erforschen der Wahrheit hin-
gegeben gewesen sei. Niemals sei das Evangelium die «frohe Bot-
schaft» gewesen. «Man kann und soll heute nicht mehr den
Christus predigen. Er ist ins Museum der Geschichte eingegan-
gen. Er lebt nicht unter uns. Was wir Christus nennen und was
mehr gilt als Christus, das sind Sie selber, das ist Ihr Ideal, das
langst iiber die Bergpredigt hinaus gegangen ist und sich vom
Romerbrief losgelost hat.»

In den «Annales de la Jeunesse laique» konnte man 1902
lesen: «Das Leben, das religiose Gefiihl haben sich vom Chri-
stentum zuriickgezogen. Der orthodoxe Protestantismus, er-
schreckt durch die Fortschritte des protestantischen Liberalis-
mus, der am Ende statt Religion nur eine naive spiritualistische
Philosophie ist, fliichtet mehr und mehr in den Buchstaben der
heiligen Schriften. Der Katholizismus ist iiberhaupt keine Reli-
gion mehr, sondern ein Aberglaube, den wir zu bekimpfen
haben.»

Monod zitiert dann einige der Bestimmungen des Heiligen
Stuhls aus neuester Zeit, wie z. B., dal wer auf den Knien die
Treppe von Lourdes hinauf rutscht, dieselben geistlichen Vor-
teile genief}t wie bei der gleichen Prozedur auf der Scala Santa
in Rom; oder dafl man beim Singen der Litaneien fiir die heilige
Jungfrau sich damit begniigen diirfe, nur einmal nach drei An-
rufungen das «ora pro nobis» folgen zu lassen. Er erwihnt fer-
ner unter den in den pipstlichen Erlassen heute noch behandel-
ten Fragen: an welche Stelle des Altars das Evangelienbuch zu
legen sei, ob man eine Statue des Jesuskindes in einer Prozes-
sion fiithren diirfe, ob eine aus Holz erbaute Kirche der Weihe
wiirdig sei usw.

Er verweist auch auf seltsame Verirrungen der protestanti-
schen Theologen. «Ich habe gelehrte Dissertationen von drei
verschiedenen Autoren gelesen iiber je eines der folgenden The-
men: 1. Man darf annehmen, daB3 Gott tatsichlich die Schwer-
kraft der Erdkugel auf die Stimme des Josua hin aufgehoben
hat, ohne daf3 die erworbene Geschwindigkeit alles von ihrer
Oberfliche hinwegfegte, denn statt sie briisk anzuhalten, ver-
wandte der Schopfer mindestens 40 Sekunden auf den Unter-
bruch der Erdumdrehung durch einen langsamen Widerstand.
2. Das neue Jerusalem wird aus einer kubischen Masse vom
Schwarzen Meere bis Nubien, vom Kaspischen Meere bis zur
Sahara bestehen. Das Zentrum dieser Stadt wird iiber Jerusalem
schweben, aufgehingt in unserer Atmosphire, aber ohne Rota-
tion. Die daraus zu vermutende Verlagerung des Gravitations-
zentrums der Erde wird nicht eintreten. 3. Die ersten Kapitel
der Genesis sind von Adam selber geschrieben, als von dem ein-
zigen Zeugen der wahrhaft qualifiziert war, von seiner Herkunft
zu sprechen. Ein solches Zeugnis hat mehr Wert als alle wisszn-
schaftlichen, philosophischen oder sonstigen Hypothesen.

Angesichts solcher Enthiillungen der Durchschnittsmentalitit
in den katholischen und protestantischen Massen diirfen wir
uns, meint Monod, nicht wundern, wenn dem Christentum mehr
und mehr die Lenkung der Geister entgleitet. Weiter gesteht er
das erschreckende Mifverhilinis zwischen dem evangelischen
Ideal und dem Vulgiirchristentum. Die Kirche, als Ganzes und
in ihrer materiellen Wirklichkeit genommen, bietet selber an
mehr als einer Stelle die Symptome eines senilen Zerfalls.

In dem Chaos der geschichtlichen und natiirlichen Zwangs-
liufigkeiten ist der Mensch von heute vom Schwindel ergriffen.
Er verliert die Reaktionsfihigkeit, ja selbst das BewuBtsein sei-
ner Verantwortlichkeit.

(Fortsetzung folgt.)

Die biblischen Wundef

Zu allen Zeiten waren die Wunder nicht etwa einfach erstaun-
liche oder auBergewshnliche Ereignisse, die sich als natiirliche
Vorginge erkldren lieen. Nein, das was diese Vorginge zu
Wundern macht, das besteht darin, daf3 sie sich wider den natiir-
lichen Verlauf der Natur ereigneten, durch den Eingriff eines
besonderen gottlichen Willens. Der antike Glaube an Wunder
entstand durch die mangelnde Erkenntnis der Natur und ihrer
Gesetze. Er wurde getragen vom religiosen Glauben an jene
itbernatiirlichen WillensduBerungen. Genau dieselbe Auffassung
des Wunders herrscht auch in der Bibel; wie im Alten Testa-
ment, so auch in den Evangelisten und bei Jesus selber; denn sie
entsprach der damaligen Wissenschaft, die durchaus von den
biblischen Personen geteilt wurde.

Diejenigen irren sehr, welche aus der Auffassung des. Wun-
ders eine besondere Offenbarung der Bibel machen. Es gibt
nichts dlteres und im Altertum allgemeineres. Die Bibel teilt
diesen Wunderglauben mit der ganzen iibrigen Welt von damals.
Doch hilt sie eher damit zuriick, wohl weil die Juden nur einen
einzigen Gott kannten und auBlerdem wenig Einbildungskraft
besitzen.

Die grof3en Propheten, Jesaias, Amos, Micha, Jeremias, Johan-
nes der Taufer, tun kein oder fast kein Wunder. Wenn einige in
das Leben Jesu eindrangen, so sind dafiir einzig seine Biogra-
phen durch ihre Milverstindnisse und legendéren Zusitze ver-
antwortlich, die von einer halbwegs aufmerksamen Textkritik
leicht und zwanglos ausgeschaltet werden konnen.

Jesus hat iiber das Wunder die volkstiimlichen Anschauun-
gen seiner Zeit geteilt. Es war keine wesentliche religiése An-
gelegenheit, wie heute im Katholizismus. Der Wunderglaube
war kein Zeichen von Frommigkeit. Jedermann teilte ihn, die
Weltkinder wie die Kinder Gottes. Herodes glaubte daran nicht
weniger als die Jiinger Jesu. Die Pharisier leugneten nicht die
Wundertaten Jesu; nur schrieben sie sie dem Teufel zu. Nicht
weniger als sie zweifelte Jesus, dal Satan und die Ddmonen
ebenso oder noch mehr als Gott Wunder tun kénnten. Er wollte
nicht, dal man die Wahrheit seiner Lehre an seinen Wundern
bestitigt fand.

Noch Augustin warnte die Katholiken vor dem Wahrheits-
beweis der christlichen Lehren durch die Wunder. Gewill mége
man die (christlichen) Wunder anerkennen, weil sie in der ka-
tholischen Kirche geschehen seien. Aber sie ereignen sich auch
anderswo ... Doch in dem Ma@e, wie sich die Zeiten verdunkel-
ten und das Denken des Volkes kiirzer und primitiver wurde,
verwurzelte sich mehr und mehr die Apologie der christlichen
Religion durch das Wunder. Eine schone Mirtyrer- oder Heili-
genlegende machten auf die Einbildungskraft des noch idol-
gliubigen Franken mehr Eindruck als philosophische oder
moralische Betrachtungen. Die Kirche setzte sich bei den bar-
barischen Vélkern als eine iibernatiirliche Institution durch.
Das Wunder wurde zum Eckstein ihres Lehrgebiudes.

Zu diesem Zwecke muflte sie die alte Auffassung des Wun-
ders uméndern und ihm eine dogmatische Wendung geben. Das
war das Werk der Philosophie des Mittelalters und besonders
des Thomas von Aquino. So bildete sich die Theorie des «mira-
clum rigorosums. Das Mirakel wurde zum Beweis der géttlichen
Offenbarung und zum Beweis der Wahrheit. «Ein Wunder geht
iiber die Ordnung aller Schépfung hinaus. Und das kann nur
Gott wirken» (Thomas v. Aquin, Summa theol. Pars I, Quaest.
105 und 110). Aber auch die protestantischen Scholastiker des
17. Jahrhunderts haben diese Theorie aufgenommen, und gar



	Wilfred Monod : Le christianisme européen est un astre qui s'éteint [Teil 1]

