
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 5

Artikel: Wilfred Monod : Le christianisme européen est un astre qui s'éteint [Teil
1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 DER FREIDENKER Nr. 5

geistige Vereinigung im Jahre 1923 aus der Taufe gehoben
wurde. Während Jahren hat er in verschiedenen Aemtern der
Ortsgruppe Bern und des Hauptvorstandes gedient und sich um
unsere Sache verdient gemacht, so daß wir ihm zu Dank
verpflichtet sind.

Wir freuen uns, Ernst Akert anläßlich seines 80. Geburtstages
an dieser Stelle unsere Anerkennung und unsern Dank aussprechen

zu können. Auf ein weiteres Dezennium!

Namens des Zentralvorstandes und
der Orstgruppe Bern des FVS: W. Schieß.

Wilfred Monod
«Le christianisme européen est un astre qui s'éteint.»

Unter der warmen Wintersonne an der afrikanischen Küste
Siziliens las ich im Schatten eines Haines dicht belaubter
Johannisbrotbäume in einem kleinen Buche, das mir der Zufall
in die Hände gespielt hatte. Es enthält Vorträge eines weithin
bekannt gewordenen protestantischen Pfarrers von Paris,
Wilfred Monod, die dieser anfangs unseres Jahrhunderts in der
Schweiz und in Paris gehalten und im Jahre 1903 unter dem
Titel «Le fin du Christianisme» (Das Ende des Christentums)
veröffentlicht hat. A^on der Aufnahme, die das gehaltvolle Buch
gefunden hat, weiß ich nichts. Ich vermute aber, daß der Autor
von der überwältigenden Mehrheit seiner Kollegen aufs äußerste

angefeindet wurde, vor allem wegen seiner heftigen Anklagen

wider jegliches Kirchentum. Seine Vorträge bieten eine
Fülle drastischer, aber sorgfältig belegter Absurditäten aus beiden

Lagern, des Katholizismus wie des Protestantismus, und
verdienen deshalb auch von den Lesern dieser Zeitschrift gelesen

zu werden, obwohl inzwischen fast ein halbes Jahrhundert
verflossen ist. Haben sich doch die Kirchen seither nicht gebessert

Grundsätzlich wertvoll ist zudem die historische Schau

über die unter einander so sehr verschiedenen Formen des

Christentums, die sich im Laufe der zwei Jahrtausende
bekämpften, ablösten und widersprachen. Dieser Nachweis der

geschichtlichen Relativität aller christlichen Glaubenslehren ist
uns immer aufs neue willkommen, macht er doch auf die
überhaupt denkfähigen unter den noch kirchengläubigen Köpfen
besonderen Eindruck angesichts des zu allen Zeiten von allen
Kirchen und Theologien jeweils geltend gemachten Anspruchs
auf die unbedingte Absolutheit ihrer Dogmen. Ich benutze die
Muße meiner Ferien, einige Proben aus dem Buche zu
übersetzen, vor allem als Hinweis auf das wertvolle Material, das sich
hier unserem Kampfe gegen Muckerei bietet; zugleich aber als

Erinnerung daran, daß auch unter den offiziellen Vertretern
der Kirche immer wieder einige tapfer gegen theologische
Verknöcherung protestieren. Vielleicht sind deren sogar mehr als

wir ahnen. Sie werden nicht bekannt, weil sie unter der Diktatur
der dialektischen Theologie heute nicht zu Wort kommen können

oder aber weil sie in ihren Predigten allzuviel Rücksicht
auf die Mehrheit ihrer primitiv frommen Hörer (und
Hörerinnen!) nehmen zu sollen meinen.

Europa ist entchristlicht. Das majestätische Gebäude, das so

lange Zeit die Seele des Abendlandes beherbergte, zerfällt zu
einer Ruine. Jenes Christentum war integraler Teil eines

Gesamtsystems der Dinge, das heute überwunden ist. Man braucht

nur irgend ein philosophisches, literarisches oder wissenschaftliches

Werk des 17. Jahrhunderts aufzuschlagen, um zu sehen,

daß damals eine andere Welt war. Alles ist seither erneuert
worden, um den Menschen herum und in ihm. Wir sehen nicht

mehr die gleichen Sterne, wir bewohnen nicht mehr den
gleichen Körper, wir beobachten nicht mehr die gleiche Natur, wir
studieren nicht mehr die gleiche Geschichte. Die Formeln des

christlichen Dogmas ragen geheimnisvoll und vereinsamt in
unsere Intelligenz, wie die Ruinen einer Abtei im Zentrum einer
modernen Stadt Aber die Kirche wird nicht allein ignoriert
oder verachtet, sie wird auch gehaßt. Gewiß wurde sie das auch
schon früher. Doch unter den heidnischen Kaisern Roms war
sie gehaßt wegen ihrer Tugenden; heute ist sie es häufig wegen
ihrer Irrtümer oder Verbrechen. Einst war sie den Satten lästig
als eine vorwärts drängende Gewalt revolutionärer Heiligkeit.
Heute wird sie verabscheut von dem kämpfenden Proletariat
als eine Macht des blinden Konservativismus. («Wenn ich euch

von diesen Dingen sprechen höre», erwiderte ein Berliner
Arbeiter einem Evangelisten, «knirsche ich mit den Zähnen.»)
Einst konnte die Kirche abgelehnt werden im Namen eines

niedriger stehenden Ideals; heute wird sie es allzu oft im Namen
eines Ideals, das höher ist als das ihre.

Auf das Christentum drückt der Haß der ganzen Menschheit.
Unser gewiß gemäßigter Gelehrter Frédéric Passy schrieb 1902

im konservativen «Journal des Economistes»: «Franklin sagte
im 18. Jahrhundert, daß jeder der sich Rechenschaft zu geben
wisse von den ungeheuren Blutopfern, welche der Besitz der

Antillen gekostet hat, nicht ohne Entsetzen ein Stück Zucker
betrachten könne Unterdrückung und Verknechtung der

Eingeborenen von Afrika und Indien durch die Portugiesen,
Massaker der Bewohner in den Antillen, in Peru und Mexiko
durch die Spanier, Ausmerzung der Rothäute durch die Amerikaner,

Organisierung des Sklavenhandels und der Sklaverei
durch die Engländer, die Franzosen und andere, Verknechtung
der Gelben durch die Holländer, Wiederaufrichtung der
Leibeigenschaft nach der Aufhebung der Sklaverei unter dem Namen

freiwilliger Beschäftigung. Alle die Beziehungen der europäischen

Nationen zu den anderen Kontinenten sind nichts als ein

langes Martyrium, eine ununterbrochene Reihe von Verwüstungen,

Räubereien und Morden, ebenso viehisch wie grausam.»
Der angesehene Historiker Seignobos schrieb 1901 : «Wir

besitzen nicht eine einzige Zeile von Jesus. Unter den Aussprüchen,
die ihm zugeschrieben werden, können wir durch kein
wissenschaftliches Hilfsmittel diejenigen feststellen, die wirklich von.
ihm stammen. Die Geschichtsforschung hat nicht das Recht, sich

irgend eine Meinung zu bilden über die Grundsätze eines Mannes,

der so schlecht bekannt ist.» Und wenige Monate später
äußerte Salomon Reinach, daß wir Jesus nicht einmal aus zweiler

Hand kennen.

Im Dezember 1902 schrieb Kropotkin an Monod: «Das

Christentum wie jede andere Religion tötet den Geist des Forschens,

entfernt vom Studium der Natur, prägt die Gewohnheit des

Gehorsams ein. Die moralischen Grundsätze des Christentums

,Liebe deinen Nächsten, behandle ihn, wie du wünschest von

ihm behandelt zu werden' sind allgemein menschlich. Wir
finden sie auch bei den primitivsten Wilden. Wir dürfen die

Bedeutung des Christentums nicht überschätzen. Wir sollen nicht

sagen, daß alles was gut ist, christlich ist. Und vergessen wir
nicht, daß der christliche Gott immer der böse Gott der Juden

ist, der Rächer. Christus hat gegen einige seiner Vorschriften

protestiert, aber nur sehr bescheiden, viel zu vage. Immerhin

war das prächtig für seine Zeit. Aber seine Apostel haben sich

bereits zu Opportunisten erniedrigt.»
Elisée Reclus, ein Pfarrerssohn, der berühmte anarchistische

Geograph, schrieb an Monod, daß Christus, dieser Name, diese

Figur, dieses Symbol niemals in der Kirche die Auffassung einer



Nr. 5 DER FREIDENKER 39

von Vorurteilen freien Gesellschaft bewirkt habe, die von
brüderlicher Liebe ergriffen und dem Erforschen der Wahrheit
hingegeben gewesen sei. Niemals sei das Evangelium die «frohe
Botschaft» gewesen. «Man kann und soll heute nicht mehr den
Christus predigen. Er ist ins Museum der Geschichte eingegangen.

Er lebt nicht unter uns. Was wir Christus nennen und was
mehr gilt als Christus, das sind Sie selber, das ist Ihr Ideal, das

längst über die Bergpredigt hinaus gegangen ist und sich vom
Römerbrief losgelöst hat.»

In den «Annales de la Jeunesse laïque» konnte man 1902

lesen: «Das Leben, das religiöse Gefühl haben sich vom
Christentum zurückgezogen. Der orthodoxe Protestantismus,
erschreckt durch die Fortschritte des protestantischen Liberalismus,

der am Ende statt Religion nur eine naive spiritualistische
Philosophie ist, flüchtet mehr und mehr in den Buchstaben der
heiligen Schriften. Der Katholizismus ist überhaupt keine Religion

mehr, sondern ein Aberglaube, den wir zu bekämpfen
haben.»

Monod zitiert dann einige der Bestimmungen des Heiligen
Stuhls aus neuester Zeit, wie z. B., daß wer auf den Knien die

Treppe von Lourdes hinauf rutscht, dieselben geistlichen Vorteile

genießt wie bei der gleichen Prozedur auf der Scala Santa

in Rom; oder daß man beim Singen der Litaneien für die heiliga
Jungfrau sich damit begnügen dürfe, nur einmal nach drei
Anrufungen das «ora pro nobis» folgen zu lassen. Er erwähnt ferner

unter den in den päpstlichen Erlassen heute noch behandelten

Fragen : an welche Stelle des Altars das Evangelienbuch zu
legen sei, ob man eine Statue des Jesuskindes in einer Prozession

führen dürfe, ob eine aus Holz erbaute Kirche der Weihe
würdig sei usw.

Er verweist auch auf seltsame Verirrungen der protestantischen

Theologen. «Ich habe gelehrte Dissertationen von drei
verschiedenen Autoren gelesen über je eines der folgenden
Themen: 1. Man darf annehmen, daß Gott tatsächlich die Schwerkraft

der Erdkugel auf die Stimme des Josua hin aufgehoben
hat, ohne daß die erworbene Geschwindigkeit alles von ihrer
Oberfläche hinwegfegte, denn statt sie brüsk anzuhalten,
verwandte der Schöpfer mindestens 40 Sekunden auf den Unterbruch

der Erdumdrehung durch einen langsamen Widerstand.
2. Das neue Jerusalem wird aus einer kubischen Masse vom
Schwarzen Meere bis Nubien, vom Kaspischen Meere bis zur
Sahara bestehen. Das Zentrum dieser Stadt wird über Jerusalem
schweben, aufgehängt in unserer Atmosphäre, aber ohne Rotation.

Die daraus zu vermutende Verlagerung des Gravitationszentrums

der Erde wird nicht eintreten. 3. Die ersten Kapitel
der Genesis sind von Adam selber geschrieben, als von dem
einzigen Zeugen der wahrhaft qualifiziert war, von seiner Herkunft
zu sprechen. Ein solches Zeugnis hat mehr Wert als alle
wissenschaftlichen, philosophischen oder sonstigen Hypothesen.

Angesichts solcher Enthüllungen der Durchschnittsmentalität
in den katholischen und protestantischen Massen dürfen wir
uns, meint Monod, nicht wundern, wenn dem Christentum mehr
und mehr die Lenkung der Geister entgleitet. Weiter gesteht er
das erschreckende Mißverhältnis zwischen dem evangelischen
Ideal und dem Vulgärchristentum. Die Kirche, als Ganzes und
in ihrer materiellen Wirklichkeit genommen, bietet selber an
mehr als einer Stelle die Symptome eines senilen Zerfalls.

In dem Chaos der geschichtlichen und natürlichen
Zwangsläufigkeiten ist der Mensch von heute vom Schwindel ergriffen.
Er verliert die Reaktionsfähigkeit, ja selbst das Bewußtsein seiner

Verantwortlichkeit.
(Fortsetzung folgt.)

Die biblischen Wunder
Zu allen Zeiten waren die Wunder nicht etwa einfach erstaunliche

oder außergewöhnliche Ereignisse, die sich als natürliche
Vorgänge erklären ließen. Nein, das was diese Vorgänge zu
Wundern macht, das besteht darin, daß sie sich wider den
natürlichen Verlauf der Natur ereigneten, durch den Eingriff eines
besonderen göttlichen Willens. Der antike Glaube an Wunder
entstand durch die mangelnde Erkenntnis der Natur und ihrer
Gesetze. Er wurde getragen vom religiösen Glauben an jene
übernatürlichen Willensäußerungen. Genau dieselbe Auffassung
des Wunders herrscht auch in der Bibel; wie im Alten Testament,

so auch in den Evangelisten und bei Jesus selber; denn sie

entsprach der damaligen Wissenschaft, die durchaus von den
biblischen Personen geteilt wurde.

Diejenigen irren sehr, welche aus der Auffassung des, Wunders

eine besondere Offenbarung der Bibel machen. Es gibt
nichts älteres und im Altertum allgemeineres. Die Bibel teilt
diesen Wunderglauben mit der ganzen übrigen Welt von damals.
Doch hält sie eher damit zurück, wohl weil die Juden nur einen
einzigen Gott kannten und außerdem wenig Einbildungskraft
besitzen.

Die großen Propheten, Jesaias, Arnos, Micha, Jeremias, Johannes

der Täufer, tun kein oder fast kein Wunder. Wenn einige in
das Leben Jesu eindrangen, so sind dafür einzig seine Biographen

durch ihre Mißverständnisse und legendären Zusätze
verantwortlich, die von einer halbwegs aufmerksamen Textkritik
leicht und zwanglos ausgeschaltet werden können.

Jesus hat über das Wunder die volkstümlichen Anschauungen

seiner Zeit geteilt. Es war keine wesentliche religiöse
Angelegenheit, wie heute im Katholizismus. Der Wunderglaube
war kein Zeichen von Frömmigkeit. Jedermann teilte ihn, die
Weltkinder wie die Kinder Gottes. Herodes glaubte daran nicht
weniger als die Jünger Jesu. Die Pharisäer leugneten nicht die
Wundertaten Jesu; nur schrieben sie sie dem Teufel zu. Nicht
weniger als sie zweifelte Jesus, daß Satan und die Dämonen
ebenso oder noch mehr als Gott Wunder tun könnten. Er wollte
nicht, daß man die Walirheit seiner Lehre an seinen Wundern
bestätigt fand.

Noch Augustin warnte die Katholiken vor dem Wahrheitsbeweis

der christlichen Lehren durch die Wunder. Gewiß möge
man die (christlichen) Wunder anerkennen, weil sie in der
katholischen Kirche geschehen seien. Aber sie ereignen sich auch
anderswo Doch in dem Maße, wie sich die Zeiten verdunkelten

und das Denken des Volkes kürzer und primitiver wurde,
verwurzelte sich mehr und mehr die Apologie der christlichen
Religion durch das Wunder. Eine schöne Märtyrer- oder
Heiligenlegende machten auf die Einbildungskraft des noch
idolgläubigen Franken mehr Eindruck als philosophische oder
moralische Betrachtungen. Die Kirclie setzte sich bei den
barbarischen Völkern als eine übernatürliche Institution durch.
Das Wunder wurde zum Eckstein ihres Lehrgebäudes.

Zu diesem Zwecke mußte sie die alte Auffassung des Wunders

umändern und ihm eine dogmatische Wendung geben. Das

war das Werk der Philosophie des Mittelalters und besonders
des Thomas von Aquino. So bildete sich die Theorie des «mira-
clum rigorosum». Das Mirakel wurde zum Beweis der göttlichen
Offenbarung und zum Beweis der Wahrheit. «Ein Wunder geht
über die Ordnung aller Schöpfung hinaus. Und das kann nur
Gott wirken» (Thomas v. Aquin, Summa theol. Pars I, Quaest.
105 und 110). Aber auch die protestantischen Scholastiker des

17. Jahrhunderts haben diese Theorie aufgenommen, und gar


	Wilfred Monod : Le christianisme européen est un astre qui s'éteint [Teil 1]

