
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 1

Artikel: Der Ritualmord in der Religion

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 DER FREIDENKER Nr. 1

die geistige Diktatur der Kirche, sondern auch gegen die
schreienden sozialen Mißstände seiner Zeit richtete. Damit hatte
er sich sowohl dem Haß und der Verfolgung der kirchlichen
wie der weltlichen Behörden und namentlich des Besitzbürgertums

ausgesetzt, dabei aber einen Mut an den Tag gelegt, wie
wir ihn nur bei den Märtyrern und Helden des Geistes antreffen

und bewundern können. Diesen Mann, sein Leben und Wirken

wollen wir in der nachfolgenden Darstellung zu schildern
versuchen. Es kann sich nicht darum handeln, auf Einzelheiten
der Religions-, Staats- und Sozialphilosophie Lamennais
einzutreten. Wir wollen vielmehr seine Gedankengänge mit den heute

geltenden Ansichten imd Theorien vergleichen und herauszuschälen

suchen, welche Bedeutung seinem Werk und seinen
Erkenntnissen auch jetzt noch zukommt.

Die mächtigste Bewegung im Frankreich des 18. und 19.

Jahrhunderts war ohne Zweifel die gesellschaftliche. In der
Revolutionszeit war namentlich die Kirche starken Verfolgungen
ausgesetzt. Das Volk begann an der Religion zu zweifeln: statt daß

die Geistlichkeit versucht hätte, die Versöhnung aller
Widersprüche und sozialen Gegensätze zu fördern und herbeizuführen,

vertröstete sie den leidenden Armen mit der Idee der
Gleichheit aller Menschen vor Gott : sie verwies ihn auf eine
Zukunft, die hinter dem irdischen Leben liegt.

Immerhin konnte die Kirche, da von allen Seiten am Aufbau
einer neuen Ordnung gearbeitet wurde, nicht untätig zusehen.

Innerhalb des Katholizismus bildete sich eine Bewegung, die

Kritik übte an der bisherigen Haltung der Kirche und die
Katholiken aufforderte, nicht jene Macht zu stützen und zu stärken,

welche den staatlichen Zwang fordert und die Freiheit
unterdrückt. Die Männer, die versuchten, der Irreligiosität der

damaligen Bourgeoisie entgegenzutreten und die Kirche wieder

zur Führerin der geistigen und sozialen Entwicklung zu machen,
wurden als christliche Sozialisten bezeichnet. Inwiefern diese

als Sozialisten charakterisiert werden können, dürfte aus den

nachfolgenden Ausführungen hervorgehen. Zu bemerken ist
hier nur, daß die damaligen christlichen Sozialisten mit den

Christlichsozialen von heute, die ja bekanntlich nicht nur sehr

romgetreu, sondern oft auch antisozialistisch denken und han¬

deln, wenige oder keine gemeinsamen Züge aufweisen. Lamennais

war ein Christ andern Formats. Der Zürcher Professor Hans
Barth schreibt in einer höchst lehrreichen Studie über Lamennais,

die ich z. T. als Unterlage für meine Darstellung benützte,
folgendes:"""

«Der Priester Lamennais wurde über Nacht eine Gestalt, von
der nicht nur Frankreich, sondern Europa im Tone
uneingeschränkter Hochschätzung sprach.»

Neben dem Gelehrten Pecqueur (1809—1887), einem
Sozialphilosophen, der in den Bahnen Saint-Simons wandelte und
Bûchez (179(5—1865), der sich namentlich als Gesellschaftskritiker

und als Propagandist für Produktionsgenossenschaften
hervortat, waren es Lamennais und Leroux, die den größten
Einfluß auf ihre Zeitgenossen auszuüben vermochten. Karl Marx
ist diesen Kämpfern kaum gerecht geworden, wenn er den von
ihnen vertretenen Standpunkt als einen «feudalistischen
Sozialismus» und als Rückfall in die Vergangenheit kennzeichnen
und abtun wollte. Daß der sogenannte christliche Sozialismus
seinen Vertretern doch etwas mehr war als das «Weihwasser,
womit der Pfaffe den Aerger der Aristokraten einsegnete», das

lehrt uns das Leben und Schicksal Lamennais. Wie keiner
seiner Zeitgenossen aus den Reihen der katholischen Geistlichkeit,
hat er mit Mut und Tatkraft in die Kämpfe seiner Zeit eingegriffen

und gewagt, bis zu den letzten Folgerungen zu schreiten.

In einem katholischen Lexikon ist über ihn zu lesen : Félicité
Robert de Lamennais, apologetischer Schriftsteller und Soziologe,

eine der einflußreichsten Persönlichkeiten im französischen

Katholizismus des 19. Jahrhunderts, geb. am 19. Juni
1782 in Saint-Malo als Sohn eines von Ludwig XVI. geadelten
Reeders, gest. 27. Februar 1854 in Paris.

In seiner Jugendzeit bildete er sich an der Lektüre der Autoren

des 18. Jahrhunderts: ein Onkel erzog ihn nach den Grundsätzen

von Rousseaus «Emile». Frühzeitig verlor er seinen Glauben,

kam aber unter den Einfluß seines älteren Bruders, der
Priester geworden war, und wurde wieder gläubig. In seinen

* Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte, Band 6. 1948. Verlag

Sauerländer & Co. Aarau.

Der Ritualmord in der Religion
Die Vorstellung vom menschlichen Sühnopfer, das zum Wohle

der Gesamtheit gebracht werden muß, stammt aus der Zeit der Kul-
turdämmerung, und man müßte sich wundern, daß noch heute
Menschen, die als Zivilisierte gelten wollen, über das schmerzverzerrte
Antlitz eines vorgeblichen Erlösers in Extase geraten können. Aber
in der Religion werden Steinzeitvorstellungen konserviert und ständig

neuen Generationen suggeriert.

Die Steinzeitmenschen erzeugten nicht ihren Lebensunterhalt,
sondern waren auf Glücks- und Zufälle in der Natur angewiesen;
diese suchten sie daher auf magische Weise zu erzeugen. Die Natur,
die ihnen heute Ueberfluß bot und morgen das notwendigste
versagte — das war eine Vielheit von «Geistern», die amoralisch,
launenhaft waren. Greise und Kranke konnten nicht miterhalten werden,

sie mußten zurückgelassen oder umgebracht werden. Da sie in
Traumgesichtern scheinbar weiterlebten und -handelten, wurden sie
eins mit den unsichtbaren Naturgeistern. Ihre nächsten Freunde
schienen die besten Mittler zu sein, um die Gunst der «Ahnen» zu
sichern. So entstanden die ersten Zauberpriester, deren Amt wichtig
genug erschien, um sie vom allgemeinen Lebensmittelerwerb
freizusetzen; sie waren die ersten gesellschaftlichen Schmarotzer, die
miterhalten werden mußten. Dazu kamen in der Troglodytenperiode
die Künstler, die in düsteren Höhlen unter unglaublich schwierigen

1 Der «Alte» ist gewöhnlich der örtliche Schamane, der die Fisch- und
Jagdzüge leitet; er hat die Gruppenordnung (Tradition) und
Nahrungsversorgung aufrechtzuerhalten.

Umständen in monatelanger Arbeit Tierbilder ritzten, an denen
Jagdzauber ausgeübt wurde. Die erste zielstrebige Nahrungsmittelerzeugung

ergab sich, als Jungtiere nicht mehr gejagt, sondern ge-
zämt und aufgezogen wurden. Das Wachstum der Herden — und
später der Aecker — mußte wieder magisch gesichert werden.

Jetzt kann etwas mehr erzeugt werden, als die Gruppe fürs erste
benötigt; es entstehen Gesellschaftsunterschiede durch Privatbesitz.
Damit endet das Kollektivbewußtsein; die Geister werden
eifersüchtig wie die Menschen, ihre Gunst muß erkauft werden. Man
kann nicht einfach eine Hütte bauen und den Bodengeistern
zumuten, das ruhig hinzunehmen, wenn sie nicht ihr Sühnopfer haben.
Als 1881 der König der Aschanti Gebäude reparieren ließ, die durch
ein Erdbeben gelitten hatten, ließ er 50 Jungfrauen schlachten,
deren Blut mit Lehm vermischt wurde. Vier Jahre später wurde die
Kirche in Holsworthy (Devon) restauriert; dabei fand man in der
Südwestecke ein menschliches Skelett mit Lehm um den Mund. Als
die Kirche in Blex (Oldenburg) erbaut wurde, gab eine Mauer nach,
da sie auf Sandboden stand; die Stadtgemeinde kaufte daher das

Kind einer armen Mutter in Bremerleke und mauerte es lebendig
ein. Nach Grimm ist in Dänemark unter jeder Kirche ein Lamm
eingemauert. Später begnügte man sich damit, den Schatten (Seele)
eines Fremden zu erhaschen und unter dem Grundstein (oder Brük-
kenpfeiler) einzubauen; er durfte davon nichts merken, man war
aber überzeugt, daß er binnen 40 Tagen sterben mußte2.

2 Man vergleiche dazu Josua VI, 26 und 1. Kg. XVI/34. Auch
Reichsmünzen mit dem Bild des Fürsten sind ein Ersatz für das lebendige Bau-
opfer.
^lV 8



Nr. 1 DER FREIDENKER 3

schriftstellerischen Arbeiten nahm er Stellung für die Kirche
und wendete sich von den Philosophen ab. In einem gemeinsam

mit seinem geistlichen Bruder verfaßten Buch, das durch
die kaiserliche Polizei konfisziert wurde, klagten sie den
Protestantismus und die ungläubige Philosophie des 18. Jahrhunderts

wegen ihrer gesellschaftszerstörenden Wirkungen an. In
spätem, ebenfalls mit dem Bruder ausgearbeiteten Werken,
kämpfte er gegen die kaiserliche Kirchenpolitik. Das von Napoleon

errichtete staatliche Unterrichtsmonopol, das auf die
Unterdrückung der katholischen Schule abzielte, griff Lamennais in
einer Broschüre «De l'université impériale» heftig an. 1815 floh
er nach England und 1816 wurde er zum Priester geweiht. 1817

erschien der 1. Band seiner großen Apologetik Verteidi-
gtmgslehrel «Essai sur l'indifférence en matière de réligion»
(Abhandlung über die Gleichgültigkeit in religiösen Fragen).
Diesem Werk verdankte er es, daß man ihn als «le premier
génie de notre temps» pries. Chateaubriand schrieb dem
Verfasser, daß sein Talent diesem Werk die Unsterblichkeit gegeben

habe, und Lamartine erklärte: C'est magnifique, pensé comme
de Maistre, écrit comme Rousseau.» (Das ist herrlich, gedacht
wie bei de Maistre, geschrieben wie von Rousseau). Lamennais
versuchte in diesem Werk nachzuweisen, daß der religiöse
Indifferentismus in allen seinen Formen zur Auflösung der
Gesellschaft führe. Dabei unterschied er drei Formen der religiösen

Indifferenz: Die einen halten die Religion für eine politische

Institution und glauben nicht, daß sie einem Volke
notwendig sei. Andern erscheinen alle bestehenden Religionen als

zweifelhaft. Als unbestreitbar wahr anerkennen sie nur die

natürliche Religion. Eine dritte Gruppe glaubt, daß die Religion

auf Offenbarung beruhe, doch gestattet sie, daß einige
geoffenbarte Wahrheiten verworfen werden dürfen, andere
jedoch — als fundamentale Sätze — erhalten bleiben müssen.

Das Problem, welches Lamennais beschäftigte, war die Frage
nach der Wahrheit imd Einheit der religiösen Erkenntnisse. Er
folgerte: Wenn die heilige Schrift die einzige Regel des Glaubens

ist und Jesus keine lebendige Autorität für die
Interpretation der Bibel hinterlassen hat, dann ist jeder einzelne

gezwungen, diese Auslegung für sich selbst vorzunehmen. Durch

Während der urkommunistischen Periode befand sich die
gesellschaftliche Waage im Gleichgewicht; gelegentliche Führerschaft wurde

von der Gemeinschaft nur «delegiert», um eine Aufgabe
durchzuführen. Je mehr sich der Privatbesitz differenzierte, desto tiefer
sank die eine Seite der Waage, während die andere umso höher stieg,
bis der Führer mit dem «Himmel» in Verbindung kam. Die Natur-
und Ahnengeister waren Götter geworden, die den Fortbestand der
Besitzverhältnisse zu wahren haben und den irdischen Fürsten
«delegieren», indem sie ihm einen Teil ihrer göttlichen Potenz (mana)
überlassen. Damit ist das Königtum erblich geworden, weil sich das

«mana», die magische Kraft, forterbt. In diesem Sinne sind die ältesten

religiösen Pyramidentexte zu verstehen, wenn es z. B. von
einem Pharao der 5. Dynastie heißt: «. er erscheint als Gott, er
nährt sich von seinem Vater und ißt seine Mütter. Er ist's, der ihre
Magie verzehrt und ihre Macht trinkt.» Der Kannibale glaubt die
Eigenschaften desjenigen, den er rituell verzehrt, in sich aufzunehmen,

und der Sinn der «hl. Kommunion» ist es, die magische
Gemeinschaft mit der Gottheit zyklisch zu erneuern.

Der Nomade ist ein geborener Aristokrat; mit dem Beginn von
Privatbesitz verengt sich der Adel auf Besitz. «Herr» —semitisch
Ba'al oder Mèleeh (in der Bibel fälschlich als «König» übersetzt),
ist «der Eigner». Ackerbau endlich führt zur Idee von der zyklischen
Auferstehung der Natur nach dem jährlich notwendigen Opfertod
des Korngottes (in der Neuen Welt war der Erlöser ein Mais-Gott).
Daher muß auch der König zu bestimmter Zeit Selbstmord begehen
oder wird umgebracht, wie bei den Benin der Banyankole in Baki-
tara (Uganda), den Fung am Blauen Nil, den Schilluks am Weißen

die Vielheit der Religionen und durch die willkürliche, sich oft
widersprechende Auslegung der Bibel geht deren Autorität und
damit auch die Einheit der Moral verloren.

(Fortsetzung folgt.)

Der Kirchenkampf im Osten —
einmal anders gesehen*

Es ist nicht das erste Mal, daß die Staatsmacht sich gegen die
Herrschgelüste der Kirche zur Wehr setzt, ja setzen muß. Schon
frühe verstanden es die Vertreter der Kirclie, gegenüber dem
Schaf, das das Wasser trübte, den gekränkten Wrolf zu spielen.
Oft will es scheinen, daß sich viele Staaten aisgemach und je
länger je mehr vom Wolfe wieder in die Rolle des «bösen Schafes»

drängen lassen. Die Zeitungen fast aller Schattierungen
triefen förmlich von Christlichkeit, christlichem Geist, christlicher

Kultur und sogar von «christlicher Wirtschaft», so daß

man sich schließlich fragen kann, ob man mit Recht die ganze
abendländische Kultur ohne weiteres als «christliche Kultur»
bezeichnen darf.

Haben die Christen übrigens berechtigten Grund, so stolz auf
die bald 2000 Jahre ihrer sogenannten christlichen Zeitrechnung

zurückzublicken? Ohne weiteres sei zugegeben, daß auch
die «christliche Zeit» viel Schönes und Gutes hervorgebracht
hat, aber auch unendlich viel Leid. Weltgeschichtlich betrachtet
ist diese Zeit jedoch nicht besser als vorchristliche Epochen.
Der kirchenamtliche Stempel genügt noch lange nicht, um die
in den Kirchenregistern eingetragenen Christusbekenner als

wirkliche Befolger seiner Lehre anerkennen zu können, weder
die Laien noch die Kleriker. Jakob Burckhardt spricht in
seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» sogar von «schrecklichen

Päpsten».) Wie viel Elend und wie viel Greueltaten hat
gerade die «alleinseligmachende Kirclie» auf ihrem Gewissen,

jene Kirche, die sich anmaßt, Gott auf Erden zu vertreten, jenen

* Dieser Beitrag stammt aus der Feder eines Gläubigen aus katholischer
Gegend. Er tut dar, daß noch nicht alles verfängt, was die katholische
Presse über die Glauhensverfolgungen auftischt.

Nil (Sudan), den Uniyoro, Kibanga, Sofala etc. Er muß in seiner
Vollkraft sterben, denn das verbürgt die Ergiebigkeit des Bodens. Der
König der alten Preußen bestieg einen Holzstoß (wie Herakles) und
legte selbst das Feuer daran, worauf ihn der Rauch gen Himmel führt
(Himmelfahrtsidee). Vielfach nimmt der Fürst an Weltkämpfen teil
(z. B. Wettlauf), um seine Tüchtigkeit zu beweisen. In den Albanerbergen,

unweit des heutigen Nemi, war eine Grotte, bei der ein
entlaufener römischer Sklave, der jemand erschlagen hatte, einen
Baum bewachte und sich anderen entlaufenen Sklaven zum Kampfe
stellen mußte; der Sieger hütete dann das Heiligtum. (Bezeugt bis in
die Zeit des Caligula).

Im späten Paläolithikum wurde nach dem Bestellen des Bodens
etwas Lebendiges (meist ein Mensch) geopfert, um mit der Saat
aufzuerstehen; der Leib des Opfers wurde teils verzehrt, teils als
Asche über den Boden gestreut (Saatopferbräuehe haben sich überall

in verhüllten Formen erhalten). In Siam pflügte der «Herr der
Heerscharen» 9 Ritualfurchen; ein mythischer König in Schweden
opfert 9 seiner Söhne in 9 Jahren; Minos von Kreta, der Gesetzgeber,
opfert jedes 9. Jahr 7 Jünglinge und 7 Jungfrauen aus dem Auslande
einem Stier, dem Sinnbild der Kraft und Fruchtbarkeit";) David
gebietet einer Hungersnot, indem er 7 Söhne Sauls «vor dem Herrn»
hängt in den Tagen der Ernte (2. Sam. 1—14). In Altpersien wurde
zum Neujahrsfest (Nauruz) dem König ein Gericht aus 7 Aehren und
9 Körnern verschiedener Feldfrüchte vorgesetzt, woraus ein Brot
bereitet wurde; die oblatenförmigen Mazzöth zum jüdischen Passah

3 Der Fürst setzte sich ein Stirnband mit Stierhörnern auf, woraus die
Krone entstand.



4 DER FREIDENKER Nr. 1

Gott, der nur die Liebe, niemals Rache und «ewige» Strafe
predigt. Es ist noch lange niclit bewiesen, daß das, was seit
Jahrhunderten Jesus Christus in den Mund gelegt wurde und weiterhin

gelegt werden wird — nur um die totalitäre Beherrschung
der Volksmassen durch die Kirche scheinbar als göttlichen Auftrag

begründen zu können — wirklich auch von Jesus stammt.
Das können alle theologischen Fakultäten nicht beweisen, höchstens

behaupten. Wahre Religiosität braucht übrigens nicht
Gelehrsamkeit, keine Reklame und lärmende Propaganda. Die oft
sehr theateralisch anmutenden Verherrlichungen und
Schaustellungen Gottes dienen meistens nur der Vergötterung des

Klerus, der Erhebung jener Mensclien, die vorgeben, Diener
Gottes zu sein und allein das Wort Gottes richtig predigen zu
können.

Schon frühe begann der Kampf der katholischen Kirche um
die weltliche Macht und die Vorherrschaft im Staate. Berüchtigt

ist in dieser Beziehung der Mönch Hildebrand, der
nachmalige Archidiakon der römischen Kirche, der im Jahre 1073,

nicht der damals üblichen Ordnung entsprechend, als Nachfolger

von Alexander II. zum Papst ausgerufen wurde und als
solcher den Namen Gregor VII. annahm. Dieser Papst, übrigens
von untadeligem, strengem Lebenswandel, aber ein Meister in
der Einmischung in die staatlichen Herrschaftsgebiete, scheute
kein Mittel, das die weltliche Staatsordnung untergraben,
dagegen der Kirche unbeschränkte Gewalt nicht nur in
kirchlichen, sondern auch in weltlichen Belangen verschaffen konnte.
Die päpstliche Gewalt sollte zur ersten und höchsten auf Erden
gemacht werden. Gregor VII. zwang den damaligen Kaiser
Heinrich IV., der sich dem päpstlichen Machtanspruch niclit
beugen wollte, zum «berühmten» Gang nach Canossa, zu einer
Zeit allerdings, da der päpstliche Bannstrahl noch wirksamer
war als später und heute.

Mehr Rückgrat gegenüber dem Papst zeigte Jakob I. von
England, Sohn der katholischen Königin Maria Stuart von Schottland,

aber protestantisch erzogen und mit einer Protestantin
vermählt. Obwohl er den Katholiken sonst sehr gewogen war,
duldete er niclit, daß «der Papst sich an den Platz stellte, der
allein dem Könige zukam». Jakob verlangte von allen Priestern

sind ein Ernteopfer von den Erstlingen. Die Hostie ist der Stellvertreter

des zyklischen Korngottes, weshalb der biblische Jesus gebietet,

das Brot in seinem Namen «zu brechen» und als seinen Leib in
Kommunionen zu verzehren. Der indische Demiurg, Prajapati, wurde

zerstückelt wie Osiris; die Azteken hatten zwei Jahresfeste, an
denen ein Abbild des Huitzilopochtli in Teig geformt wurde; dieses
Brot wurde gebrochen und feierlich verzehrt, wobei man achten
mußte, daß kein Bröselchen dieses mystischen Stoffes auf den
Boden fiel. Im Bacchuskult wurde das rohe Fleisch des «gerissenen
Opfers» verzehrt, aber später trat ein Stier an die Stelle des
Menschen.

Jedes Herstellen von Hostien ist eine Weltschöpfung im kleinen,
durchs Essen wird der Herr zerstückelt, muß aber wieder ganz werden

und auferstehen, um sich neuerdings zum Wohle der Menschen
darbieten zu können. Damit wird das Bestehen der Weltordnung4
verbürgt, daher ist jeder zyklische Heiland zugleich ein Gesetzgeber,
denn der ganze Kosmos kann nicht bestehen ohne seine einigende
Macht5.

Zusammenfassend stellen wir fest: man glaubte, daß das Verhalten

des Königs für Wetter, Ernte und Wohl seiner Untergebenen ver-

4 Indoarisch ARTA (Recht, Ritus. Ordnung), chinesisch TAO (bzw.
japanisch MICHI) Weg.

5 Pharao Bakenrenef, der Bocchoris der Griechen, war nach Diodor
sehr weise und soll einer der 6 großen Gesetzgeber Aegyptens gewesen sein.
Er entging dem Feuertod, wurde aber von seinem Nachfolger Sabakon
(Schabaka, 2. Kg. XVII, 4) verfolgt und verbrannt. (Vgl. Herod. II, 137/39).
Gemäß Diodor I, 58 hätte Sesostris (Senusret II.) sich für Aegypten
geopfert und wurde daher sehr verehrt.

den Suprematseid und ließ Priester, die ihn verweigerten, ins

Gefängnis werfen. Eine von den Jesuiten angestiftete Verschwörung

(1605), die bezweckte, den König, die Minister und alle
Mitglieder des Ober- und Unterhauses in die Luft zu sprengen,
um dann die katholische Kirche wieder zur Herrscherin in England

zu machen, wurde von einem katholischen Parlamentsmitglied

rechtzeitig verraten. Die Folge davon war, daß die
Strafgesetze gegenüber den «unbotmäßigen» Katholiken
verschärft und ihnen ein neuer Treueid abverlangt wurde, in dem
sie versprechen mußten, durcli keine Gebote oder Exkommunikationen

des päpstlichen Stuhles zur Untreue gegen den König,
als dem Inhaber der Staatsgewalt, sich verführen zu lassen. Wer
diesen Eid nicht leistete, verlor seine Güter und wurde
lebenslänglich ins Gefängnis geworfen. Einige katholische Priester
wurden wegen ihrer Weigerung sogar hingerichtet. Dies geschah
in England.

Was heute in der Tschechoslowakei und anderen osteuropäischen

Staaten geschieht, die Bekämpfung der Machtansprüche
der katholischen Kirche im Staate, ist also nicht ohne geschichtliches

Vorbild. Der Kampf des Staates geht nicht gegen die
Religion, sondern gegen den Klerus, der, unter Mißbrauch der
Religion, die Staatsgewalt an sich bringen möchte. Damit soll
nicht gesagt werden, daß diese Entwicklung in den Oststaaten
ohne Einschränkung nachahmenswert wäre, denn dadurch wird
nur eine Staatskirche geschaffen, die früher oder später den
einzelnen Bürger zur Staatskonfession zwingen, das heißt
gleichschalten kann, wie dies die katholische Kirche je und je
versuchte.

Daß im demokratischen Rechtsstaat die Geistlichkeit nicht
erwarten kann, daß sie sich straflos gegen die Gesetze des Landes

vergehen kann, ist ganz selbstverständlich. Weder der
Priesterrock noch der Purpur dürfen vor Strafe schützen. Uebrigens
sollte die Kirche nicht so zimperlich sein, hatte sie doch in der

Verfolgung Andersdenkender von jeher eine scharfe Peitsche

zu schwingen verstanden. Da die Exkommunikationen, besonders

seit dem Aufkommen der Reformation, nicht immer den

erwarteten Erfolg hatten, scheute die Kirche, wenigstens dort,
wo sie die Macht hatte, auch vor schärferen Mitteln niclit zii-

antwortlich ist, daher muß er in der Blüte seiner Jahre sich
aufopfern und darf nicht altern. Jesus, «König der Juden», soll im 30.

Lebensjahr geopfert worden sein, doch wird die Kommunion mit
ihm zyklisch erneuert, wobei Leib durch Brot (Korn), Blut durch
Wein symbolisiert sind. Mit wachsender Kultur wurde das Königsopfer

ersetzt, denn der König kann sein «mana» übertragen (Heilung

durch Handauflegen, Anspucken, etc.): an seiner Stelle sterben

Freiwillige, Leute mit besonderen Merkmalen, Freunde,
Kriegsgefangene und dafür gekaufte Sklaven. Vor dem Tode läßt man sie

einige Tage wie Könige herrschen, damit das Opfer richtig angenommen

werden kann, sie sind aber nur «Narrenkönige»6, daher die
Verspottung Christi (mit der Dornenkrone). Schließlich wurden
Abbilder geopfert, meist Brote in gewisser Form (Gerstenoblaten,
Wecken, Lebkuchen, etc.). Der Acker wurde mit dem Blute des

Sühnenopfers gedüngt oder dessen Asche darüber gestreut; Jesus

entschwindet in einer Himmelfahrt, bei der das dazu nötige Feuer
fortfiel, weil die Idee bereits «vergeistigt» wurde. Damit ist sie aber
für den modernen Kulturmenschen noch immer veraltet; im
Zeitalter des Kunstdüngers, Traktors und der Atomzertrümmerung
braucht man kein menschliches Sühnopfer mehr und die Vorstellung

von seiner Notwendigkeit ist, gelinde gesagt, ein Anachronis-
mus- irr i<-Otto Wolfgang.

f! Der «Narrenköuig» erhielt sich in Prinz Karneval (ehedem
verbunden mit Fruchtbarkeitsorgien), dessen Regime mit dem «Aschermittwoch»

endet. Er ist der Kornkönig, der in der letzten Garbe verbrannt
wird (jetzt nur mehr seine Insignien).


	Der Ritualmord in der Religion

