
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 4

Artikel: André Gide

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 DER FREIDENKER 29

sich wohl nicht umgehen ließ. Auf diese Weise wurden jene
Regeln, die die Grundfesten der Kultur bedeuten, stärker akzentuiert

und unter Zuhilfenahme göttlicher Kräfte gesichert.
Damit wurde der schwachen menschlichen Einsicht die Unantastbarkeit

jener Gesetze vor Augen geführt. Den Wendepunkt in
dieser Entwicklung stellt die Erkenntnis dar, «daß die Tugend
lehrbar ist». Es läßt sich vermuten, daß diese Erkenntnis dazu

berufen ist, an die Stelle religiöser Gefühle zu treten. «Die

Individualpsychologie hat das jedem Menschen innewohnende
Stück Gemeinschaftsgefühl erkannt und führt es als
unverbrüchlichen Bestandteil des menschlichen Wesens auf angeborene

Möglichkeiten zurück, die der Entwicklung harren.»
Deshalb müssen wir lernen, die unbegrenzte Entfaltung des

Gemeinschaftsgefühls zu gewährleisten. Die Menschen müssen zur
«idealen Gemeinschaft» erzogen werden, die dieseits, auf Erden
realisiert werden soll. Eine Lösung der Menschheitsfragen kann
nur gelingen, wenn in allen Bestrebungen politischer und sozialer

Natur «das körperliche und seelische Wohl der Gesamtheit
als unumstößlicher Faktor in die Rechnung des Lebens eingesetzt

wird.»
Die Individualpsychologie gibt sich Rechenschaft darüber,

daß sie als wissenschaftliche Bewegung niemals «außerweltliche»

Forderungen in ihr Gedankengebäude aufzunehmen

vermag. Was sie allein lehren kann, ist die «Logik des menschlichen
Zusammenlebens». Diese liefert eine Reihe von «Naturgesetzen»,
welche im Menschen als zoon politicon verankert sind.
Unumstößliche Einsicht wird stets bleiben, daß nur der vom
Gemeinschaftsgefühl beseelte Mensch richtig zu den Problemen des

Lebens Stellung zu nehmen befähigt ist. Jede Lösung der
Lehensfragen, die nieht das Interesse der Gesamtheit ins Auge
faßt, ist früher oder später zum Scheitern verurteilt. Der in der
Kindheit durch negative Erlebnisse nahegelegte falsche Lebensstil

kann durch die Vorspiegelung eines Zieles der persönlichen
Macht das Individuum irreführen. Dadurch gewinnt eine Fata

morgana die dominierende Kraft im Seelenleben, und läßt das

nach ihr haschende Individuum nicht zur Ruhe kommen. Durch
Wiederbelebung des verschütteten Gemeinschaftsgefühls ermöglicht

die Individualpsychologie eine verbesserte Anpassung an
das Leben, deren Beginn eine Versöhnung des abgeirrten
Individuums mit sich selbst und der Welt ist. Die Individualpsychologie

ist bestrebt, den Menschen finden zu lassen, was sich als

Notwendigkeit aus dem menschlichen Zusammenleben ergibt.
Ihre Lehren beanspruchen wissenschaftliche Geltung, wenngleich

sie mit Genugtuung zur Kenntnis nimmt, daß alle großen
Menschheitsbewegungen religiöser und sozialer Art ohne
wissenschaftliche Begründung gleiche Wege gegangen sind.

André Gide
Nie Nachricht vom Tode des berühmten Schriftstellers wird

weit über die Grenzen Frankreichs hinaus die ganze kultivierte
Welt mit Trauer erfüllen. Mit André Gide ist ein großer Mensch
und großer Dichter dahingegangen, einer der «resümierenden
Geister», in denen sich die kulturellen Leistungen verschiedener

Nationalitäten und verschiedener Epochen zu einem originalen

Ergebnis vereinigten. Dieser wahrhaft europäisch gesinnte
Franzose hat in einzigartiger Weise das Lebensgefühl einer
Epoche, der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts, ausgesprochen,
und seine literarisch-geistige Vielseitigkeit erweckte in den Herzen

einer ganzen Generation sowohl lebhafteste Anerkennung
wie auch — an Gegnern hat es ihm nie gefehlt — leidenschaftlichste

Ablehnung. Und doch kann, abseits «von der Parteien

Haß und Gunst», festgestellt werden, daß auch kommende
Jahrhunderte ihn noch nennen müssen, wenn sie von den repräsentativsten

und geistvollsten Vertretern abendländischer Kultur in
diesem im Hinblick auf die an geistigen Auseinandersetzungen
mehr als dramatischen Zeitalter Bezug nehmen werden.

Im Jahre 1869 in Paris geboren, genoß der junge, früh vaterlos

gewordene André Gide eine fast puritanisch zu bezeichnende
protestantische Erziehung, die den schwächlichen Knaben mit
äußerster Strenge zu Moralität und Sittlichkeit zu bilden trachtete.

Das bürgerliche Elternhaus legte besonderen Wert auf die

Bildung durch die Kunst, sodaß Musik, Theater, Literatur und
Malerei bereits dem kleinen Knaben nahegbracht wurden. Dabei

war von besonderer Wichtigkeit, daß er von früh auf «über
die Grenzen» sehen lernte und schon als Jüngling die europäische

Literatur in sich aufnahm. Hölderlin und Keats, Novalis
und Coleridge, Heine und Shelley wurden von ihm bewundert

— später traten noch Shakespeare, Tagore, Nietzsche und der
über alles geschätzte Goethe hinzu. Die universale Belesenheit,
die verständnisvolle Einfühlung in das Geisteserbe auch der

nichtfranzösischen Nationen machen einen wesentlichen
Bestandteil des Gide'schen Genius aus. Gide war in kultureller
Hinsicht ein hervorragender Vermittler und gerade für die

geistige Annäherung der mit gegenseitigen Mißverständnissen so

schwer belasteten Franzosen und Deutschen hat er wohl einen
der größten Beiträge geliefert.

Sein literarisches Lebenswerk ist ebenso mannigfaltig und gc-

st altenreich wie seine vielseitige, stets wandlungsfähige und

wandlungsbegierige Persönlichkeit. — Angefangen von den

«Cahiers d'André Walter» (1891), seinem Erstlingswerk, bis zum
«Theseus», seiner letzten bedeutenden Publikation, ergießt sich

der gewaltige Strom seiner Phantasie und Schaffenskraft in die

v erschiedenartigsten Typen von Menschen und Unmenschen, die

er mit derselben Liebe und Sorgfalt darzustellen gewohnt ist.

Und es ist immer der proteusartige André Gide und sein zum
Kunstwerk geformtes Leben, das aus seinen Romanen, Theaterstücken,

Hymnen und Essays hervorleuchtet, allerdings jeweils
— abgesehen von den autobiographisch gedachten, monumentalen

«Journal 1889—1942» — aus dem Erlebnismäßig-Einmaligen

in die überzeitlich gültige Sphäre der Kunst emporgehoben.

In seinen ersten Veröffentlichungen sind es vor allem die
persönlichen Probleme, mit denen der junge Dichter offensichtlich

zu ringen hat. Hinter dem bleichen, musikfanatischen André
Walter erkennt man ohne Mühe den Verfasser der «Cahiers»

— ähnliches gilt auch für die Hauptgestalten des «Traité de

Narcisse», der «Tentatives amoureuses», des «Voyage d'Urien»

usw. Der allgemeine Grundzug dieser Schriften ist das Bestreben,

aus dem Garten der Kunst in die Naturlandschaft des

Lebens zu gelangen. Während noch der Held der «tentative» in
Hamletscher Gedankenblässe verlangt, daß man nur «an Reines,

Dauerhaftes denken» möge und der Reisende Urien nach

seinem ausführlichen Reisebericht seiner Zuhörerin erklärt, er
habe sie bloß zum besten gehabt, beginnt der Verfasser des

«Urien» selber zu reisen — und zwar nicht nur in der Phantasie.

Der Durchbruch aus dem idealen Bereich der reinen Kunst

zur lebendigen Wirklichkeit geschieht in Nordafrika, das für
Gide eine Art von goetheschem Italien werden sollte. Dort
erfährt er in beglückenden Aufschwüngen, was «leben» heißt. Der
melancholische Grübler gerät in einen euphorischen Taumel,
der sich im herrlichen Hymnus der «Nourritures terrestres»
(Uns nährt die Erde) Ausdruck verschafft. Das Buch ist als

Unterweisung eines Jüngers namens Nathanael gedacht, dem die

ganze Herrlichkeit der Erde, des Lebens, des Menschseins und



30 DER FREIDENKER Nr. 4

der unendlichen Genüsse geschildert werden soll. Alle Arten von
Wollust, Glück und Seligkeit sollen aufgezählt werden, damit
der «Schüler» in der Kunst des unbeschränkten Genießens
eingeführt werde. «0 mein Nathanael, ich will dich in der großen
Inbrunst unterweisen!» Und nicht genug, daß der liebestrunkene

Wanderer alle Möglichkeiten der erreichbaren Lust
enthusiastisch aufzeigt, bricht er noch in den Ruf aus:

«Où sont, Nathanael, dans nos voyages
De nouveaux fruits pour nous donner d'autres désirs?»

Es ist der Geist Nietzsches, der sich in den «Nourritues
terrestres» ankündigt — der dionysische Bejaher des Lebens, der

Sänger des «Trunkenen Lieds» und des «Ja-und-Amen-Lieds»
hat einen Nachfolger gefunden. Nicht zufällig, denn die Lektüre
und die eingehende Auseinandersetzung mit dem Nietzsche-
schen Werk ist den «nourritures» vorausgegangen. Darüber hinaus

aber machen sich deutliche Einflüsse der Dichtung eines

Rimbaud, Walt Whitmans bemerkbar, wobei allerdings
festzustellen ist, daß diese Art von «Lebensgefühl» irgendwie auch
der Zeit entsprach und bald danach in der Bergsonschen
Philosophie des «Elan vital» in kosmischer Ausweitung zutagetreten

sollte.
Die «nourritures» machten ihren Verfasser zu einem mehr

als umstrittenen Autor, der sich die treue Feindschaft
konfessioneller und konservativer Kreise für die ganze Dauer seines

Lebens zuziehen und sichern sollte. Daran vermochte auch «La

porte étroite», eine versuchte Rückkehr in religiöse Denkformen,

nicht viel zu ändern, da bald darauf der «Corydon» und
die «Caves du Vatican» der für die Tradition besorgten Kritik
einen schweren Schock versetzten. Mit der ihm eigenen Redlichkeit

und Wahrheitsliebe erörterte Gide das Problem der
Homosexualität und scheute nicht davor zurück, in seinem
autobiographischen «Si le grain ne meurt» von eigenen Erlebnissen und
Erfahrungen zu sprechen. Der Bekennermut ließ ihn jede
seiner Auffassungen, wie sehr sie auch dem Denken der Kollektivität

widersprechen mochten, unverholen seinen Lesern
mitteilen, und da er mit Nietzsche an der überlieferten Moral zweifeln

gelernt hatte, begann er sie — ebenso wie die Religion —
zu attackieren. Für die katholischen Freunde, Maritain, Henri
Ghéon, Paul Claudel usw., war damit ein Anlaß gegeben, sich

gänzlich von ihm abzuwenden ; Claudel als einer unter wenigen
hielt die Freundschaft aufrecht und wurde während Jahrzehnten

nicht müde, seinem Freunde die Vorzüge des Katholizismus
— bei dem widerspenstigen André Gide jedoch ganz vergeblich
— zu lobpreisen. Und wenn ihm dann André Gide schließlich
mitteilte: «Wirklich, ich interessiere mich überhaupt nicht
mehr für mein Seelenheil», wußte ihm der besorgte Freund
tröstend und eifernd entgegenzuhalten: «Aber Gott interessiert
sich für dein Seelenheil, und wird nie aufhören, sich dafür zu
interessieren», womit die Diskussion ein vorläufiges Ende fand.

In den langen Jahren seines dichterischen Schaffens hat Gide
immer wieder Einkehr bei sich selbst gehalten und in den
zahlreichen Bänden seines «Journals» sowohl sein Leben als auch

seine Dichtung selber kommentiert. In diesen Tagebüchern
nähert er sich dem Anziehungsbereich eines Großen des

Geistes, den er Zeit seines Lebens verehrt und bewundert hat —
Michel de Montaigne, den aristokratischen Skeptiker des 16.

Jahrhunderts. Mit Montaigne könnte er von sich selber sagen:
«Es gibt kein Ungeheuer und kein Wunder auf Erden, das mich
mehr fesselte als mein eigener Charakter Je mehr ich mich
selbst erforsche und ergründe, desto mehr verblüfft mich meine

eigene Deformation — desto weniger verstehe ich mich.»
Entzückt von der Aufrichtigkeit Montaignes, seiner «heureuse au¬

dace dans l'indiscrétion personnelle», versucht Gide an sich
selber die gleiche Selbsterforschung und Selbstanalyse und gibt
dabei ein bewegtes Selbstporträt von außerordentlichem
psychologischem Scharfsinn. Dank dem «Journal», das zu den
besten Publikationen seiner Gattung gehört, gewinnen wir
Einblick in die komplizierten Regungen seiner Seele, sehen wir
seinen schöpferischen Geist in Aktion. Und wenn Montaigne sagt:
«Ich male nicht das Wesen, sondern den Uebergang», so kann
Gide das mit gleichem Recht auch für sich behaupten. Und
indem er sich selber und sein Leben schildert, stellt er das Wesen
«Mensch» in reiner Allgemeingültigkeit dar; denn — wieder
nach Montaigne: «In jedem einzelnen steckt die ganze Gattung».

Eine Aufzählung der Werke André Gides wäre unvollständig,
wenn sie nicht auch auf die «Faux-Monnayeurs» (1926) Rücksicht

nehmen würde. Gide selber bezeichnet die «Falschmünzer»
als seinen «ersten Roman», wenngleich schon vorher «Les caves
du Vatican», «L'Immoraliste» und «La porte étroite» erschienen

waren. Dies wird nur aus den hohen Anforderungen begreiflich,
die Gide an einen «echten Roman» stellte. Er verlangte, daß der
Roman ein lebendiger Mikrokosmos sei, in dessen Gestaltungen
sowohl Anmut als auch Luzidität in gleicher Weise Wirklichkeit

werden sollten. Wenn es auch fraglich bleibt, ob die
«Falschmünzer» in ihrer unerhört verwickelten,
kompliziertvielschichtigen Handlung diesem Ideal nahekommen, muß doch
der die Vielfalt der Themen und Motive bändigende organisatorische

Wille des Autors anerkannt und gewürdigt werden. Die
«Faux-Monnayeurs» sind wohl der reichste und gültigste
Ausdruck des Gide'scheii Wesens, welches sich in diesem Roman
in seiner überwältigenden Mannigfaltigkeit offenbart.

Auch die beiden letzten Jahrzehnte seines Lebens hat André
Gide mit poduktiver, schöpferischer Tätigkeit auszufüllen
gewußt. Der unversiegbare Born seiner künstlerischen Gestaltungen

hörte niclit auf zu sprudeln und das Genie des Schriftstellers

gewann mehr und mehr eine klassische Sicherheit und
harmonische Ausdruckskraft. Dabei entfaltete sich aber auch neben
dem Dichter Gide der Moralist und Ethiker, der in leidenschaftlicher

Redlichkeit nach einem tragfähigen, sozialen Ideal der
Zukunft Ausschau hielt.

Schon im Jahre 1914 hatte er in seinen «Les souvenirs de la
Cour d'Assise» das soziale Problem aufgegriffen. Durch Zufall
war er zum Geschworenen geworden und mußte so mitansehen,
wie selbstgefällige, biedere Bürger aus ihrer Sattheit heraus mit
gutem Gewissen die «Delinquenten» verurteilten. Hiergegen
erhob er den leidenschaftlichen Protest des «Ne jugez pas» und

ergriff Partei für die Angeklagten gegen den allgemeinen Kläger,

nämlich die bürgerliche Gesellschaft, das herrschende
politische und ökonomische System. Einen weiteren massiven
Angriff gegen die bestehenden sozialen Formen brachte die

«Voyage au Congo» (1927), das dem französischen Imperialismus

einen entscheidenden Stoß versetzte. Die Reise nach dem

Kongo vollzog die lang vorbereitete Wandlung Gides zum
sozialkritischen und revolutionären Denken. Mit schonungsloser
Offenheit enthüllt er die Ungerechtigkeiten und Brutalitäten des

französischen Kolonialregimes und des gesellschaftlichen
Systems, auf dem es sich aufbaut. «Dies System, so ward mir
schließlich klar, muß durch und durch angefault sein.» Die
düstere Chronik ist ein flammendes «j'accuse», das die «christliche»

und «demokratische» Zivilisation anklagt, die den Neger

zum Sklaven herabwürdigt.
Aus dieser Situation heraus wird es verständlich, daß André

Gide nach einer neuen sozialen Hoffnung suchte, und diese im

neuen Rußland realisiert glaubte. In einer Tagebuchnotiz vom



Nr. 4 DER FREIDENKER 31

13. Mai 1931 heißt es: «Vor allem möchte ich lange genug leben,
um den Triumph des russischen Experiments zu seilen und
dabei zu sem, wenn die Völker Europas das werden anerkennen
müssen, was so lange und mit solcher Bosheit verleumdet wurde.

Wie sollte ein so gewaltiges organisatorisches Werk
durchgeführt werden ohne eine Uebergangsperiode der Desorgani-
siertheit? Me zuvor war mein Geist mit so leidenschaftlicher
Neugier dem Kommenden hingewendet. Von ganzem Herzen
begrüße ich dieses übermenschlich große und dabei durchaus
menschliche Experiment.» Dieser Glaube Gides ging nie so weit,
daß er die Methoden des Kommunismus billigte, wenngleich er
an der Annahme festhielt, daß sie zum idealen Ziele hinführen
könnten. Deshalb scheute er, der seine Ueberzeugungen stets

mit Konsequenz vertreten hatte, nicht davor zurück, zum öffentlichen

.Propagandisten des Kommunismus zu werden. Seine
Botschaft an den «Weltkongreß der Jugend gegen Krieg und
Faschismus» ist nur ein Ausschnitt aus einer überaus regen
Propagandatätigkeit. «Das Beispiel der Oktoberrevolution hat den

Völkern zum Bewußtsein gebracht, in welchem Zustand der

Unterdrückung und des Elends sie vom kapitalistischen System
gehalten werden.» So sprach der aristokratische Schriftsteller,
der Meister subtilster Sprachkunst, von dem man wenige Jahre
vorher kaum hätte annehmen dürfen, daß ihn ein anderes
Problem als das der Schönheit und künstlerischen Gestaltung
interessieren würde. Nun aber heißt es, den früheren Individualismus

mit dem Sozialismus verbindend: «Worauf es aber vor
allem ankommt, ist, die Lebensbedingungen der Masse so zu
gestalten, daß eine gesunde Entwicklung des Einzelnen gewährleistet

scheint.»

Nur aus diesem Gesichtspunkt heraus kann man die «Nouvelles

nourritures» (1936), die Variation auf ein altes Thema,
gebührend würdigen. Diese hymnische Dichtung bekeimt sich mit
strömender und starker Eloquenz zum Fortschrittsglauben, zum
Glauben an die Entwicklungsfähigkeit des Menschen. Dem
Menschen ist nichts unmöglich ; er kann das Paradies auf Erden
schaffen, wenn es ihm gelingt, Trägheit und Selbstsucht in sich

zu überwinden und wahrhaft er selbst, wahrhaft — Mensch zu
werden. Und dies — so meint André Gide noch 1936 — wird
im Kommunismus der Fall sein.

Die Stalinisten jubelten, einen derart repräsentativen Vertreter

der abendländischen Kultur für sich gewonnen zu haben.
Ihre Propagandamaschine wurde auf höchste Touren gebracht,
um der Weltöffentlichkeit die Bedeutung dieser historischen
Konversion gebührend klar zu machen. Gide und Stalin! Der
bedeutendste Schriftsteller Frankreichs hatte sich zu der sozialen

Partei geschlagen, stand in einer Reihe mit den kommunistischen

Intellektuellen André Malraux und Louis Aragon.
Moskau hatte sich aber zu früh gefreut. Im Juni 1936 nahm

Gide mit einer Reihe von Freunden die Einladung der
Sowjetregierimg an, dem Vaterlande des Weltsozialismus einen Besuch
abzustatten. Er fuhr nach Rußland mit der festen Ueberzeugung,

seine Ideale wenigstens teilweise als Wirklichkeit zu sehen.

Geduldig und scheinbar ohne jegliche Mißbilligung machte der

«Der Mensch muß lernen, ohne den Glauben fertig zu werden.
Vom einen und dann vom andern macht er sich frei. Der Mensch

gibt die Vorsehung preis Es bedarf großer seelischer Kraft,
diesen Zustand völliger Gottlosigkeit zu erreichen, viel größerer
Kraft noch, in ihm sich zu behaupten. Ich meine: Auskommen
ohne die Gottesidee, ohne den Glauben an eine wachsame,
behütende und belohnende Vorsehung.»

André Gide («Herbstblätter»).

offizielle Gast alle offiziellen Anlässe mit, ließ sich die
Errungenschaften des neuen Regimes und auch die für die
Ausländer bereitgehaltenen «potemkinschen Dörfer» zeigen, von
unermüdlicher Wißbegierde getrieben, das «Vaterland aller
Werktätigen» kennenzulernen. Nach seiner Rückkehr nach
Frankreich wartete Moskau — imd auch die Weltöffentlichkeit
— auf den Bericht Gides. Als aber Gides «Retour de l'URSS»
im Jahre 1936 erschien, da verfluchten die Stalinisten die Stunde,

in der sie Gide nach Rußland eingeladen hatten. Der
«retour» war nicht ein erhofftes Propagandainstrument, sondern
eine scharfe Kritik, die vor allem die Gleichschaltung des
russischen Geisteslebens und den reaktionären Charakter des sowjetischen

Regimes betraf. Gide wollte der UdSSR keineswegs schaden

— er warnte noch (1936) als besorgter Freund, der die
Sache des Fortschritts in gefährlichster Weise bedroht sah. So

hob er den Sowjetnationalismus als Rückfall in reaktionäre
Denkformen hervor; er kritisierte den widerlich werdenden
Stalinkult, sowie den krassen Gegensatz zwischen dem hohen
Lebensstandard der neuen «herrschenden Klasse» und der Armut
der Massen; die Arroganz einer Staatsbürokratie, deren
Kontrolle kein Bürger des ungeheuren Landes sich zu entziehen
vermochte. In diese Kritik mischte sich die Bitterkeit einer gründlich

enttäuschten Hoffnung.
An diese schwere Enttäuschung schlössen sich einige Jahre

später die niederschmetternden Erfahrungen des zweiten
Weltkrieges an. In ungebrochener Schaffenskraft wirkte Gide weiter
und reihte sich in die geistige Elite der Resistance ein. Die
Nachkriegsjahre brachten noch von dem Achtzigjährigen den

«Robert, ou l'intérêt général», den «Theseus» und Ergänzungen
zum «Journal».

Der Tod hat dem Unermüdlichen die Feder aus der Hand

genommen — ein Leben im Dienste der Kunst, der Schönheit
sowohl wie dem Ethos, ist jäh zu seinem Ende gekommen.
Europa und die ganze Welt erleiden einen schweren, unersetzlichen

Verlust. Den Ueberlebenden bleibt die Aufgabe, das

Vermächtnis André Gides zu wahren und das Zeitlos-Gültige aus
seinem Werk in eine bessere Zukunft hinüberzuretten.

So etivas dürfte man heute vergebens erwarten
Nachdem Viktor Emanuel II. den Waldensern am 17.

Februar 1848 die bürgerlichen Freiheitsrechte gewährt hatte,
gestattete er ihnen mit Dekret vom 17. Dezember 1850 den Bau
einer eigenen Kirclie in Turin. Darob große Entrüstung und
vielfältige Intrigen des katholischen Klerus. Von ihm aufgehetzt,
macht ein Graf einen Kniefall vor dem König, damit er den

Ketzern die Eröffnung ihrer Kirche verbiete. Da das bei dem

verfassungstreuen Könige nichts fruchtete, präsentieren ihm die
Bischöfe der geistlichen Provinz Turin ihren feierlichen Protest.

Mit der typischen jesuitischen Dialektik hieß es darin u. a. :

«Die den Protestanten gewährten Zivilrechte, ihre Gleichheit
vor dem Gesetze schließt nicht auch die Ausübung der Religion
ein, sondern nur die Rechte, die sich auf die bürgerliche
Gesellschaft beziehen. Jene Konzession des Kultus seitens der

königlichen Regierung wäre mithin ungesetzlich und
widerspräche dem bestehenden Zivil- und Strafrecht. Die unterzeichneten

Bischöfe fürchten nicht für die Wahrheit und Fortdauer
des katliolischen Glaubens. Aber niemand, und um so weniger
Eure Majestät, wird sie (die Bischöfe) anklagen wegen ihrer
Besorgnis, daß sich nach der Eröffnung einer protestantischen
Kirche die Eitelkeit, die Unwissenheit, die Sucht nach dem

Neuen, die Unsittlichkeit dieses Mittels bedienen werden, um die

guten Katholiken zu skandalisieren, überallhin die religiöse In-


	André Gide

