Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 4

Artikel: André Gide

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 4

DER FREIDENKER 29

sich wohl nicht umgehen lie. Auf diese Weise wurden jene
Regeln, die die Grundfesten der Kultur bedeuten, stirker akzen-
tuiert und unter Zuhilfenahme géttlicher Krifte gesichert. Da-
mit wurde der schwachen menschlichen Einsicht die Unantast-
barkeit jener Gesetze vor Augen gefiithrt. Den Wendepunkt in
dieser Entwicklung stellt die Erkenntnis dar, «dal die Tugend
lehrbar ist». Es 1dBt sich vermuten, daf3 diese Erkenntnis dazu
berufen ist, an die Stelle religioser Gefiihle zu treten. «Die In-
dividualpsychologie hat das jedem Menschen innewohnende
Stiick Gemeinschaftsgefithl erkannt und fithrt es als unver-
briichlichen Bestandteil des menschlichen Wesens auf angebo-
rene Moglichkeiten zuriick, die der Entwicklung harren.» Des-
halb miissen wir lernen, die unbegrenzte Entfaltung des Ge-
meinschaftsgefiihls zu gewihrleisten. Die Menschen miissen zur
«idealen Gemeinschaft» erzogen werden, die dieseits, auf Erden
realisiert werden soll. Eine Losung der Menschheitsfragen kann
nur gelingen, wenn in allen Bestrebungen politischer und sozia-
ler Natur «das korperliche und seelische Wohl der Gesamtheit
als unumstsBlicher Faktor in die Rechnung des Lebens einge-
setzt wird.»

Die Individualpsychologie gibt sich Rechenschaft dariiber,
daB3 sie als wissenschaftliche Bewegung niemals «auBlerwelt-
liche» Forderungen in ihr Gedankengebédude aufzunehmen ver-
mag. Was sie allein lehren kann, ist die «Logik des menschlichen
Zusammenlebens». Diese liefert eine Reihe von «Naturgesetzen»,
welche im Menschen als zoon politicon verankert sind. Unum-
stoBBliche Einsicht wird stets bleiben, dafl nur der vom Gemein-
schaftsgefithl beseelte Mensch richtig zu den Problemen des
Lebens Stellung zu nehmen befihigt ist. Jede Losung der Le-
bensfragen, die nicht das Interesse der Gesamtheit ins Auge
faBlt, ist frither oder spéter zum Scheitern verurteilt. Der in der
Kindheit durch negative Erlebnisse nahegelegte falsche Lebens-
stil kann durch die Vorspiegelung eines Zieles der personlichen
Macht das Individuum irrefithren. Dadurch gewinnt eine Fata
morgana die dominierende Kraft im Seelenleben, und 148t das
nach ihr haschende Individuum nicht zur Ruhe kommen. Durch
Wiederbelebung des verschiitteten Gemeinschaftsgefiihls ermog-
licht die Individualpsychologie eine verbesserte Anpassung an
das Leben, deren Beginn eine Versshnung des abgeirrten Indi-
viduums mit sich selbst und der Welt ist. Die Individualpsycho-
logie ist bestrebt, den Menschen finden zu lassen, was sich als
Notwendigkeit aus dem menschlichen Zusammenleben ergibt.
Ihre Lehren beanspruchen wissenschaftliche Geltung, wenn-
gleich sie mit Genugtuung zur Kenntnis nimmt, daB3 alle grof3en
Menschheitshewegungen religioser und sozialer Art ohne wissen-
schaftliche Begriindung gleiche Wege gegangen sind.

André Gide

Nie Nachricht vom Tode des beriihmten Schriftstellers wird
weit iiber die Grenzen Frankreichs hinaus die ganze kultivierte
Welt mit Trauer erfiillen. Mit André Gide ist ein groBer Mensch
und groBer Dichter dahingegangen, einer der «resiimierenden
Geister», in denen sich die kulturellen Leistungen verschiede-
ner Nationalitdten und verschiedener Epochen zu einem origina-
len Ergebnis vereinigten. Dieser wahrhaft europiisch gesinnte
Franzose hat in einzigartiger Weise das Lebensgefiihl einer
Epoche, der ersten Hiilfte dieses Jahrhunderts, ausgesprochen,
und seine literarisch-geistige Vielseitigkeit erweckte in den Her-
zen einer franzen Generation sowohl lebhafteste Anerkennung
wie auch

an Gegnern hat es ihm nie gefehlt — leidenschaft-
lichste Ablehnung. Und doch kann, abseits «von der Parteien

HaB und Gunst», festgestellt werden, da3 auch kommende Jahr-
hunderte ihn noch nennen miissen, wenn sie von den reprisenta-
tivsten und geistvollsten Vertretern abendldndischer Kultur in
diesem im Hinblick auf die an geistigen Auseinandersetzungen
mehr als dramatischen Zeitalter Bezug nehmen werden.

Im Jahre 1869 in Paris geboren, genof3 der junge, friih vater-
los gewordene André Gide eine fast puritanisch zu bezeichnende
protestantische Erziehung, die den schwichlichen Knaben mit
dullerster Strenge zu Moralitit und Sittlichkeit zu bilden trach-
tete. Das biirgerliche Elternhaus legte besonderen Wert auf die
Bildung durch die Kunst, soda3 Musik, Theater, Literatur und
Malerei bereits dem kleinen Knaben nahegbracht wurden. Da-
bei war von besonderer Wichtigkeit, daB er von friih auf «iiber
die Grenzen» sehen lernte und schon als Jiingling die europdi-
sche Literatur in sich aufnahm. Hélderlin und Keats, Novalis
und Coleridge, Heine und Shelley wurden von ihm bewundert
— spiiter traten noch Shakespeare, Tagore, Nietzsche und der
iiber alles geschiitzte Goethe hinzu. Die universale Belesenheit,
die verstindnisvoile Einfiihlung in das Geisteserbe auch der
nichtfranziésischen Nationen machen einen wesentlichen Be-
standteil des Gide’schen Genius aus. Gide war in kultureller
Hinsicht ein hervorragender Vermittler und gerade fiir die gei-
stige Anniherung der mit gegenseitigen Milverstindnissen so
schwer belasteten Franzosen und Deutschen hat er wohl einen
der grofiten Beitrige geliefert.

Sein literarisches Lebenswerk ist ebenso mannigfaltig und ge-
staltenreich wie seine vielseitige, stets wandlungsfihige und
wandlungshegierige Persionlichkeit. — Angefangen von den
«Cahiers ’André Walter» (1891), seinem Erstlingswerk, bis zum
«Theseus», seiner letzten bedeutenden Publikation, ergie3t sich
der gewaltige Strom seiner Phantasie und Schaffenskraft in dic
verschiedenartigsten Typen von Menschen und Unmenschen, die
er mit derselben Liebe und Sorgfalt darzustellen gewohnt ist.
Und es ist immer der proteusartige André Gide und sein zum
Kunstwerk geformtes Leben, das aus seinen Romanen, Theater-
stiicken, Hymnen und Essays hervorleuchtet, allerdings jeweils
— abgesehen von den autobiographisch gedachten, monumen-
talen «Journal 1889—1942» — aus dem ErlebnismiBig-Einmali-
gen in die iiberzeitlich giiltige Sphire der Kunst emporgehoben.

In seinen ersten Verdffentlichungen sind es vor allem die per-
sonlichen Probleme, mit denen der junge Dichter offensichtlich
zu ringen hat. Hinter dem bleichen, musikfanatischen André
Walter erkennt man ohne Miihe den Verfasser der «Cahiers»
— dhnliches gilt auch fiir die Hauptgestalten des «Traité de
Narcisse», der «Tentatives amoureuses», des «Voyage d’Urien»
usw. Der allgemeine Grundzug dieser Schriften ist das Bestre-
hen, aus dem Garten der Kunst in die Naturlandschaft des Le-
bens zu gelangen. Wihrend noch der Held der «tentative» in
Hamletscher Gedankenblisse verlangt, dall man nur «an Rei-
nes, Dauerhaftes denken» mége und der Reisende Urien nach
seinem ausfiithrlichen Reisebericht seiner Zuhorerin erklirt, er
habe sie bloB zum besten gehabt, beginnt der Verfasser des
«Urien» selber zu reisen — und zwar nicht nur in der Phanta-
sie. Der Durchbruch aus dem idealen Bereich der reinen Kunst
zur lebendigen Wirklichkeit geschieht in Nordafrika, das fiir
Gide eine Art von goetheschem Italien werden sollte. Dort er-
fihrt er in begliickenden Aufschwiingen, was «leben» heif3t. Der
melancholische Griibler gerit in einen euphorischen Taumel,
der sich im herrlichen Hymnus der «Nourritures terrestres»
(Uns nihrt die Erde) Ausdruck verschafft. Das Buch ist als
Unterweisung eines Jiingers namens Nathanael gedacht, dem die
ganze Herrlichkeit der Erde, des Lebens, des Menschseins und



30 DER FREIDENKER Nr. 4

der unendlichen Geniisse geschildert werden soll. Alle Arten von
Wollust, Gliick und Seligkeit sollen aufgezihlt werden, damit
der «Schiilers in der Kunst des unbeschrinkten GenieBens ein-
eefithrt werde. «O mein Nathanael, ich will dich in der groBen
Inbrunst unterweisen!» Und ‘nicht genug, daf3 der liebestrun-
kene Wanderer alle Moglichkeiten der erreichbaren Lust enthu-
siastisch aufzeigt, bricht er noch in den Ruf aus:

«Ot sont, Nathanael, dans nos voyages

De nouveaux fruits pour nous donner d’autres désirs?>»

Es ist der Geist Nietzsches, der sich in den «Nourritues ter-
restres» ankiindigt — der dionysische Bejaher des Lebens, der
Sénger des «Trunkenen Lieds» und des «Ja-und-Amen-Lieds»
hat einen Nachfolger gefunden. Nicht zufillig, denn die Lektiire
und die eingehende Auseinandersetzung mit dem Nietzsche-
schen Werk ist den «nourritures» vorausgegangen. Dariiber hin-
aus aber machen sich deutliche Einfliisse der Dichtung eines
Rimbaud, Walt Whitmans bemerkbar, wobei allerdings fest-
zustellen ist, daf} diese Art von «Lebensgefiihl» irgendwie auch
der Zeit entsprach und bald danach in der Bergsonschen Phi-
losophie des «Elan vital» in kosmischer Ausweitung zutagetre-
ten sollte.

Die «nourritures> machten ihren Verfasser zu einem mehr
als umstrittenen Autor, der sich die treue Feindschaft konfes-
sioneller und konservativer Kreise fiir die ganze Dauer seines
Lebens zuziehen und sichern sollte. Daran vermochte auch «La
porte étroite», eine versuchte Riickkehr in religiose Denkfor-
men, nicht viel zu dndern, da bald darauf der «Corydon» und
die «Caves du Vatican» der fiir die Tradition besorgten Kritik
einen schweren Schock versetzten. Mit der ihm eigenen Redlich-
keit und Wahrheitsliebe erorterte Gide das Problem der Homo-
sexualitit und scheute nicht davor zuriick, in seinem autobio-
graphischen «Si le grain ne meurt» von eigenen Erlebnissen und
Erfahrungen zu sprechen. Der Bekennermut lief3 ihn jede sei-
ner Auffassungen, wie sehr sie auch dem Denken der Kollek-
tivitit widersprechen mochten, unverholen seinen Lesern mit-
teilen, und da er mit Nietzsche an der iiberlieferten Moral zwei-
feln gelernt hatte, begann er sie — ebenso wie die Religion —
zu attackieren. Fiir die katholischen Freunde, Maritain, Henri
Ghéon, Paul Claudel usw., war damit ein Anlaf3 gegeben, sich
ginzlich von ihm abzuwenden; Claudel als einer unter wenigen
hielt die Freundschaft aufrecht und wurde wihrend Jahrzehn-
ten nicht miide, seinem Freunde die Vorziige des Katholizismus
— bei dem widerspenstigen André Gide jedoch ganz vergeblich
— zu lobpreisen. Und wenn ihm dann André Gide schlieBlich
mitteilte: «Wirklich, ich interessiere mich iiberhaupt nicht
mehr fiir mein Seelenheily, wuBte ihm der besorgte Freund
trostend und eifernd entgegenzuhalten: «Aber Gott interessiert
sich fiir dein Seelenheil, und wird nie aufhéren, sich dafiir zu
interessieren», womit die Diskussion ein vorldufiges Ende fand.

In den langen Jahren seines dichterischen Schaffens hat Gide
immer wieder Einkehr bei sich selbst gehalten und in den zahl-
reichen Biinden seines «Journals» sowohl sein Leben als auch
seine Dichtung selber kommentiert. In diesen Tagebiichern
nihert er sich dem Anziehungsbereich eines Groflen des Gei-
stes, den er Zeit seines Lebens verehrt und bewundert hat —
Michel de Montaigne, den aristokratischen Skeptiker des 16.
Jahrhunderts. Mit Montaigne konnte er von sich selber sagen:
«Es gibt kein Ungeheuer und kein Wunder auf Erden, das mich
mehr fesselte als mein eigener Charakter ... Je mehr ich mich
selbst erforsche und ergriinde, desto mehr verbliifft mich meine
eigene Deformation — desto weniger verstehe ich mich.» Ent-
ziickt von der Aufrichtigkeit Montaignes, seiner «heureuse au-

dace dans T'indiscrétion personnelle», versucht Gide an sich
selber die gleiche Selbsterforschung und Selbstanalyse und gibt
dabei ein bewegtes Selbstportrit von auBlerordentlichem psy-
chologischem Scharfsinn. Dank dem «Journal», das zu den be-
sten Publikationen seiner Gattung gehort, gewinnen wir Ein-
blick in die komplizierten Regungen seiner Seele, sehen wir sei-
nen schopferischen Geist in Aktion. Und wenn Montaigne sagt:
«Ich male nicht das Wesen, sondern den Uebergang», so kann
Gide das mit gleichem Recht auch fiir sich behaupten. Und in-
dem er sich selber und sein Leben schildert, stellt er das Wesen
«Mensch» in reiner Allgemeingiiltigkeit dar; denn — wieder
nach Montaigne: «In jedem einzelnen steckt die ganze Gattung».

Eine Aufzihlung der Werke André Gides wiire unvollstindig,
wenn sie nicht auch auf die «Faux-Monnayeurs» (1926) Riick-
sicht nehmen wiirde. Gide selber bezeichnet die «Falschmiinzer»
als seinen «ersten Romany, wenngleich schon vorher «Les caves
du Vatican», «<L’Immoraliste» und «La porte étroite» erschienen
waren. Dies wird nur aus den hohen Anforderungen begreiflich,
die Gide an einen «echten Roman> stellte. Er verlangte, daB der
Roman ein lebendiger Mikrokosmos sei, in dessen Gestaltungen
sowohl Anmut als auch Luziditéit in gleicher Weise Wirklich-
keit werden sollten. Wenn es auch fraglich bleibt, ob die
«Falschmiinzer» in ihrer unerhort verwickelten, kompliziert-
vielschichtigen Handlung diesem Ideal nahekommen, muf3 doch
der die Vielfalt der Themen und Motive bindigende organisa-
torische Wille des Autors anerkannt und gewiirdigt werden. Die
«Faux-Monnayeurs» sind wohl der reichste und giiltigste Aus-
druck des Gide’schen Wesens, welches sich in diesem Roman
in seiner iiberwiltigenden Mannigfaltigkeit offenbart.

Auch die beiden letzten Jahrzehnte seines Lebens hat André
Gide mit poduktiver, schopferischer Titigkeit auszufiillen ge-
wullt. Der unversieghare Born seiner kiinstlerischen Gestaltun-
gen horte nicht auf zu sprudeln und das Genie des Schriftstel-
lers gewann mehr und mehr eine klassische Sicherheit und har-
monische Ausdruckskraft. Dabei entfaltete sich aber auch neben
dem Dichter Gide der Moralist und Ethiker, der in leidenschaft-
licher Redlichkeit nach einem tragfihigen, sozialen Ideal der
Zukunft Ausschau hielt. )

Schon im Jahre 1914 hatte er in seinen «Les souvenirs de la
Cour d’Assise» das soziale Problem aufgegriffen. Durch Zufall
war er zum Geschworenen geworden und muflte so mitansehen,
wie selbstgefillige, biedere Biirger aus.ihrer Sattheit heraus mit
gutem Gewissen die «Delinquentens verurteilten. Hiergegen er-
hob er den leidenschaftlichen Protest des «Ne jugez pas» und
ergriff Partei fiir die Angeklagten gegen den allgemeinen Kli-
ger, nimlich die biirgerliche Gesellschaft, das herrschende po-
litische und 6konomische System. Einen weiteren massiven An-
griff gegen die bestehenden sozialen Formen brachte die
«Voyage au Congo» (1927), das dem franzdsischen Imperialis-
mus einen entscheidenden StoB3 versetzte. Die Reise nach dem
Kongo vollzog die lang vorbereitete Wandlung Gides zum sozial-
kritischen und revolutionidren Denken. Mit schonungsloser Of-
fenheit enthiillt er die Ungerechtigkeiten und Brutalitiiten des
franzdsischen Kolonialregimes und des gesellschaftlichen Sy-
stems, auf dem es sich aufbaut. «Dies System, so ward mir
schliellich klar, muf3 durch und durch angefault sein.» Die
diistere Chronik ist ein flammendes «j’accuse», das die «christ-
liche» und «demokratische» Zivilisation anklagt, die den Neger
zum Sklaven herabwiirdigt.

Aus dieser Situation heraus wird es verstindlich, daf3 André
Gide nach einer neuen sozialen Hoffnung suchte, und diese im
neuen Ruflland realisiert glaubte. In einer Tagebuchnotiz vom



Nr. 4

DER FREIDENKER 31

13. Mai 1931 hei3t es: «Vor allem michte ich lange genug leben,
um den Lriumph des russischen Experiments zu sehen und da-
bei zu sein, wenn die Volker Europas das werden anerkennen
miissen, was so lange und mit solcher Bosheit verleumdet wur-
de. Wie sollte ein so gewaltiges organisatorisches Werk durch-
gefiithrt werden ohne eine Uebergangsperiode der Desorgani-
siertheit? Nie zuvor war mein Geist mit so leidenschaftlicher
Neugier dem Kommenden hingewendet. Von ganzem Herzen
begriille ich dieses iibermenschlich grofle und dabei durchaus
menschliche Experiment.» Dieser Glaube Gides ging nie so weit,
dal er die Methoden des Kommunismus billigte, wenngleich er
an der Annahme festhielt, daf} sie zum idealen Ziele hinfiithren
konnten. Deshalb scheute er, der seine Ueberzeugungen stets
mit Konsequenz vertreten hatte, nicht davor zuriick, zum 6ffent-
lichen Propagandisten des Kommunismus zu werden. Seine Bot-
schaft an den «Weltkongrel der Jugend gegen Krieg und Fa-
schismus» ist nur ein Ausschnitt aus einer iiberaus regen Pro-
pagandatitigkeit. «Das Beispiel der Oktoberrevolution hat den
Volkern zum BewuBtsein gebracht, in welchem Zustand der
Unterdriickung und des Elends sie vom kapitalistischen System
gehalten werden.» So sprach der aristokratische Schriftsteller,
der Meister subtilster Sprachkunst, von dem man wenige Jahre
vorher kaum hitte annehmen diirfen, da3 ihn ein anderes Pro-
blem als das der Schonheit und kiinstlerischen Gestaltung in-
teressieren wiirde. Nun aber heiB3t es, den friiheren Individua-
lismus mit dem Sozialismus verbindend: «Worauf es aber vor
allem ankommt, ist, die Lebensbedingungen der Masse so zu ge-
stalten, daB3 eine gesunde Entwicklung des Einzelnen gewihr-
leistet scheint.»

Nur aus diesem Gesichtspunkt heraus kann man die «Nouvel-
les nourritures» (1936), die Variation auf ein altes Thema, ge-
biithrend wiirdigen. Diese hymnische Dichtung bekennt sich mit
stromender und starker Eloquenz zum Fortschrittsglauben, zum
Glauben an die Entwicklungsfihigkeit des Menschen. Dem
Menschen ist nichts unmdglich; er kann das Paradies auf Erden
schaffen, wenn es ihm gelingt, Trigheit und Selbstsucht in sich
zu iiberwinden und wahrhaft er selbst, wahrhaft — Mensch zu
werden. Und dies — so meint André Gide noch 1936 — wird
im Kommunismus der Fall sein.

Die Stalinisten jubelten, einen derart reprisentativen Vertre-
ter der abendlindischen Kultur fiir sich gewonnen zu haben.
Thre Propagandamaschine wurde auf héchste Touren gebracht,
um der Weltoffentlichkeit die Bedeutung dieser historischen
Konversion gebiihrend klar zu machen. Gide und Stalin! Der
bedeutendste Schriftsteller Frankreichs hatte sich zu der sozia-
len Partei geschlagen, stand in einer Reihe mit den kommuni-
stischen Intellektuellen André Malraux und Louis Aragon.

Moskau hatte sich aber zu frith gefreut. Im Juni 1936 nahm
Gide mit einer Reihe von Freunden die Einladung der Sowjet-
regierung an, dem Vaterlande des Weltsozialismus einen Besuch
abzustatten. Er fuhr nach RuBlland mit der festen Ueberzeu-
gung, seine Ideale wenigstens teilweise als Wirklichkeit zu sehen.
Geduldig und scheinbar ohne jegliche MiBbilligung machte der

«Der Mensch muf3 lernen, ohne den Glauben fertig zu werden.
Vom einen und dann vom andern macht er sich frei. Der Mensch
gibt die Vorsehung preis ... Es bedarf groBer seelischer Kraft,
diesen Zustand villiger Gottlosigkeit zu erreichen, viel groBerer
Kraft noch, in ihm sich zu behaupten. Ich meine: Auskommen
ohne die Gottesidee, ohne den Glauben an eine wachsame, be-
hiitende und belohnende Vorsehung.»

André Gide («Herbstblitter»).

offizielle Gast alle offiziellen Anlidsse mit, lieB sich die Er- -
rungenschaften des neuen Regimes und auch die fiir die Aus-
linder bereitgehaltenen «potemkinschen Dorfer» zeigen, von
unermiidlicher WiBlbegierde getrieben, das «Vaterland aller
Werktitigen» kennenzulernen. Nach seiner Riickkehr nach
Frankreich wartete Moskau — und auch die Welt6tfentlichkeit
— auf den Bericht Gides. Als aber Gides «Retour de I'URSS»
im Jahre 1936 erschien, da verfluchten die Stalinisten die Stun-
de, in der sie Gide nach RuBland eingeladen hatten. Der «re-
tour» war nicht ein erhofftes Propagandainstrument, sondern
eine scharfe Kritik, die vor allem die Gleichschaltung des russi-
schen Geisteslebens und den reaktioniren Charakter des sowjeti-
schen Regimes betraf. Gide wollte der UdSSR keineswegs scha-
den — er warnte noch (1936) als besorgter Freund, der die
Sache des Fortschritts in gefdhrlichster Weise bedroht sah. So
hob er den Sowjetnationalismus als Riickfall in reaktionire
Denkformen hervor; er kritisierte den widerlich werdenden Sta-
linkult, sowie den krassen Gegensatz zwischen dem hohen Le-
bensstandard der neuen «herrschenden Klasse» und der Armut
der Massen; die Arroganz einer Staatshiirokratie, deren Kon-
trolle kein Biirger des ungeheuren Landes sich zu entziehen ver-
mochte. In diese Kritik mischte sich die Bitterkeit einer griind-
lich enttduschten Hoffnung.

An diese schwere Enttduschung schlossen sich einige Jahre
spiter die niederschmetternden Erfahrungen des zweiten Welt-
krieges an. In ungebrochener Schaffenskraft wirkte Gide weiter
und reihte sich in die geistige Elite der Resistance ein. Die
Nachkriegsjahre brachten noch von dem Achtzigjihrigen den
«Robert, ou I'interét général», den «Theseus» und Ergiinzungen
zum «Journal».

Der Tod hat dem Unermiidlichen die Feder aus der Hand
genommen — ein Leben im Dienste der Kunst, der Schénheit
sowohl wie dem Ethos, ist jih zu seinem Ende gekommen.
Europa und die ganze Welt erleiden einen schweren, unersetz-
lichen Verlust. Den Ueberlebenden bleibt die Aufgabe, das Ver-
michtnis André Gides zu wahren und das Zeitlos-Giiltige aus
seinem Werk in eine hessere Zukunft hiniiberzuretten.

So etwas diirfte man heute vergebéns erwarten

Nachdem Viktor Emanuel II. den Waldensern am 17. Fe-
bruar 1848 die biirgerlichen Freiheitsrechte gewéhrt hatte, ge-
stattete er ihnen mit Dekret vom 17. Dezember 1850 den Bau
einer eigenen Kirche in Turin. Darob groBe Entriistung und viel-
filtige Intrigen des katholischen Klerus. Von ihm aufgehetzt,
macht ein Graf einen Kniefall vor dem Konig, damit er den
Ketzern die Eroffnung ihrer Kirche verbiete. Da das bei dem
verfassungstreuen Konige nichts fruchtete, prisentieren ihm die
Bischofe der geistlichen Provinz Turin ihren feierlichen Pro-
test. Mit der typischen jesuitischen Dialektik hief3 es darin u. a.:
«Die den Protestanten gewihrten Zivilrechte, ihre Gleichheit
vor dem Gesetze schlie3t nicht auch die Ausitbung der Religion
ein, sondern nur die Rechte, die sich auf die biirgerliche Ge-
sellschaft beziehen. Jene Konzession des Kultus seitens der
koniglichen Regierung wire mithin ungesetzlich und wider-
spriche dem bestehenden Zivil- und Strafrecht. Die unterzeich-
neten Bischofe fiirchten nicht fiir die Wahrheit und Fortdauer
des katholischen Glaubens. Aber niemand, und um so weniger
Eure Majestiit, wird sie (die Bischiofe) anklagen wegen ihrer Be-
sorgnis, da} sich nach der Eroffnung einer protestantischen
Kirche die Eitelkeit, die Unwissenheit, die Sucht nach dem
Neuen, die Unsittlichkeit dieses Mittels bedienen werden, um die
guten Katholiken zu skandalisieren, iiberallhin die religidse In-



	André Gide

