Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 4

Artikel: Psychologie und Religion

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. April 1951

(Erscheinf regelméBig am 1. jeden Moncfs)

34. Jahrgang — Nr. 4

DER FREIDENIKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWE IiZs

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jéhrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.—). Einzelnummer 50 Rappen
Sémtliche Adref3énderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

man heute vergebens erwarten — Eine unreine und blutige Welt
Kollektiv-Gebete fiir den Frieden? — Saturntage — Furcht vor der

‘ Inhalt: Psychologie und Religion — André Gide — So etwas diirfte
Holle — Aus der Bewegung.

Keine Religion als die christliche hat gelehrt, dak
der Mensch als Siinder geboren wird.
Blaise Pascal

_/

476'40[0%&3 lxtl/li[ /28/[%1:014

Die psychologische Forschung stellt sich die Aufgabe, Wesen
und Wirken des menschlichen Seelenlebens zu ergriinden. Weit-
ldufige Bemiihungen sind angestrengt worden, um die Struktur
des seelischen Apparates zu erschliefen. Andererseits wurde
auch versucht, die speziellen Erscheinungsweisen der Indivi-
dual- und Massenpsyche genau zu beschreiben und deren Utr-
sachen und Motivationen ans Licht zu heben. Die Entwick-
lung der modernen Psychologie brachte es mit sich, daB3 die Un-
tersuchung psychischer Teilstrukturen, worin die Seelenkunde
des letzten Jahrhunderts den Hohepunkt ihrer Bestrebungen
erblickte, mehr und mehr durch die Ganzheitsbetrachtung ver-
driangt wurde. Die Tiefenpsychologie vor allem legte es nahe,
auf sezierende Betrachtungen zu verzichten. Will man das
menschliche Seelenleben verstehen, so darf man sich nicht einer
Betrachtungsweise entziehen, die die Teile mit gleicher Sorgfalt
heriicksichtigt wie das iibergreifende Ganze, dessen Plan und
Zielstrebigkeit die Anordnung der Teile regelt und bestimmt.

Indem alle seelischen Erscheinungen der wissenschaftlichen
Erforschung zuginglich wurden, muflten auch Religion und
Religiositit zam psychologischen Problem werden. Der Kom-
plex religivser Gefiihle und Glaubensinhalte nahm im Laufe
der menschlichen Entwicklung eine bedeutsame Stellung inner-
halb des zwischenmenschlichen Zusammenlebens ein. Die ver-
schiedenen Modifikationen der Religion haben nachhaltig Kul-
tur, Sitte und Moral beeinfluBt. Deshalb muB3 man die religiésen
Manifestationen der Seele zu jenen Kriften zihlen, die an der
Gestaltung und Prigung der das Individuum umschlieBenden
Gemeinschafts- und Kulturformen wesentlichen Anteil hatten.

Soll also der ganze Mensch zum Untersuchungsgegenstand
einer universal gerichteten Psychologie werden, so bediirfen un-
weigerlich auch Religion und Religiositit einer psychologischen
Durchdringung. Eine solche Aufgabe hat jedoch mit Widerstén-
den zu rechnen. Die Probleme, die hierbei in Frage stehen, sind
keineswegs «neutral». Uralte Ueberlieferung will den religio-
sen Vorstellungen ein Sonderdasein sichern, das jeder wissen-
schaftlichen «Gefihrdung» entzogen bleibt. Mit dem Hinweis
auf goéttliche Offenbarung, heilige Schriften und unbegreifliche
Wunder wird dem Verstand von vornherein die Kompetenz
fiir diese Problemstellung abgesprochen. Dogmatische Lehrsiitze
haben die Wahrheit bereits festgelegt, und ein «Credo, quia ab-
surdumy schlielt die Augen vor den Widerspriichen, an denen
sich die Vernunft stiBt.

Angesichts dieser Tatsachen darf es uns nicht verwundern,
daB die Religionspsychologie im Groflen und Ganzen ein Werk
der Skeptiker ist. Um die Glaubensinhalte und religiésen Emo-
tionen priifen zu konnen, muBlte der feste und unerschiitter-
liche Glaube ins Wanken geraten sein. Es bedurfte hierzu des
erniichterten Blickes, des aufkeimenden Zweifels und der kri-
tischen Distanz, die aus der Entfernung umso deutlicher er-
kennt. Um die Gotterbilder zu entschleiern, durfte man nicht
mehr an ihre Macht glauben. Aus diesem Grunde ist die Ge-
schichte der religionspsychologischen Erkenntnisse zugleich die
Geschichte des Atheismus.

Die ersten hervorragenden Ansitze zu einer Erklirung der
religiosen Riten und Vorstellungen liegen in der Aufklirung.
Natiirlich hat es schon frither Vorldufer gegeben, die in ver-
streuten Anregungen spiter systematisierte Einsichten vorweg-
nahmen. Schon die Aufklirung der Antike, als welche man die
Sophistik bezeichnen darf, ist hierin an Kiihnheit und Scharf-
sinn vorbildlich. Protagoras sagt zwar mit Vorsicht: «Von den
Gottern weil3 ich nicht, ob sie sind oder nicht sind.» Wenn er
aber nachher hinzufiigt: «<Der Mensch ist das Mal3 aller Dinge»,
so erkliart er unmiBverstindlich, daB3 es nur relative, niemals
absolute Wahrheit geben konne. Durch diese Haltung verlieren
die Anspriiche der Religion ihre bindende Macht. Auch die
religivsen Vorstellungen bekunden menschliche Maf3stibe und
sind deshalb Schopfungen des menschlichen Willens. Der On-
kel Platons, Kritias, erklirt den Gotterglauben fiir eine Erfin-
dung von Staatsminnern, die damit die Masse lenken und regie-
ren wollten.

Erst das 18. Jahrhundert brachte die kritische Religionserfor-
schung zu einer neuen Bliite, die sich allerdings erst in der von
ihm eingeleiteten Aera in vollem Glanze entfalten konnte. Der
Skeptizismus Humes stiitzt sich bereits auf die psychologisch-
genetische Methode. Die Religion wird nicht mehr unkritisch-
glaubend itbernommen; es gilt, nach ihren historischen und psy-
chologischen Ursachen zu fragen. Nicht die Vetrnunft, sondern
Furcht und Hoffnung angesicht der unbeherrschbaren Michte
in der Natur sind dem Gottesglaube Pate gestanden. Der Gott
der Deisten, der ein spites Produkt abstrahierender Gedanken-
titigkeit ist, kann den priifenden Verstand ebensowenig befrie-
digen wie der primitive Ddmonenglaube.

Trotz zahlreichen Ankniipfungspunkten fiir eine religions-
psychologische Bewegung in der franzésischen und deutschen

1q1qsopuey’

T
‘TTONYDG *QIL.

Touy0



26 DER FREIDENKER

Nr. 4

Aufklirung kann man von eigentlicher Religionspsychologie
erst in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts sprechen. Der
Bahnbrecher dieser Bestrebungen ist Ludwig Feuerbach. In sei-

" nen Hauptwerken «Das Wesen des Christentums» und «Das
Wesen der Religion» hat Feuerbach den grandiosen Versuch un-
ternommen, alle religiésen Erscheinungen und Glaubensinhalte
philosophisch - psychologisch zu deuten. Als Schiiler Hegels
suchte er den Sinn aller dieser Aeullerungsweisen des mensch-
lichen Geistes. Was Hegel als kosmischen Prozef3 gedacht hatte,
iibertrug Feuerbach auf die Wesensverwirklichung des Men-
schen. Die «Phiinomenologie des Geistess postulierte, daB sich
im Menschen die Selbsterkenntnis Gottes vollziehe. In der Re-
ligion geschehe dies in primitiven Vorstellungsweisen — erst
die Philosophie, insbesondere deren Kronung, welche Hegel in
seinem eigenen System erblickte, vollende die Einsicht Gottes
in sein Wesen.

Fiir Feuerbach, der von Hegels relgivser Metaphysik Abstand
nahm, offenbart sich in der Religion, in ihren Vorstellungen
und Glaubensinhalten, das Wesen des Menschen. Der Mensch

_ der Vorzeit verkannte sich, konnte sich selber nicht erkennen.
Darum projizierte er sein Wesen in die Natur und bevilkerte
diese mit menschendhnlichen Géttern. Alles Grofe und Erha-
bene, das wir in uns tragen, wird durch die Religion nach auen
verlegt. Alle Eigenschaften der Gotter oder Gottes sind iiber-
steigerte Eigenschaften des Menschen. Eine «geistige Naturfor-
schung» soll diese Geheimnisse entriitseln. Dabei erweist sich,
daB der verborgene Sinn jeglicher Theologie die Anthropolo-
gie ist, d. h., daB} der vom Menschen geschaffene Gott nicht zu-
fallic Wesensmerkmale triigt, sondern daf3 er das Wesen des
Menschen offenbart. «Die Religion ist der Traum des mensch-
lichen Geistes. Aber auch im Traume befinden wir uns nicht
im Nichts oder im Himmel, sondern auf der Erde — im Reiche
der Wirklichkeit, nur daf3 wir die wirklichen Dinge . ... im ent-
ziickenden Schein der Imagination und Willkiir erblicken. Ich
tue daher der Religion nichts weiter an ..., als daf ich ihr die
Augen o6ffne, d. h. ich verwandle nur den Gegenstand ... in der
Einbildung in den Gegenstand in der Wirklichkeit.»

Durch die Aufhebung der religiésen Téduschung erhofft Feuer-
bach eine vertiefte Liebe zum Diesseits, zur Erde und zum Men-
schen. Deshalb 1iBt sich sein Ethos so zusammenfassen, wie es
ein moderner Denker als Ergebnis seiner «Ethiky tut:

«Die Pridikate Gottes (Providenz und Pridetermination)
sind auf den Menschen zuriickzuziehen» (Nikolai Hartmann).

Die von Feuerbach vorgezeichneten Wege bestimmen alle spi-
tere Religionspsychologie. Diese erreicht ihren Hohepunkt in
Friedrich Nietzsche. Die psychologischen Hintergriinde der Re-
ligion wurden von Nietzsche mit uniiberbietharer Konsequenz
enthiillt. Wie Feuerbach, so ist auch Nietzsche iiberzeugt, dal
jede zweite, iiberirdische Welt nur ein schlecht gelungenes Ab-
bild dieser Welt sei. Menschliche Schwiche und Machtlosigkeit
haben religiose Vorstellungen als Hilfsmittel der Selbstbehaup-
tung hervorgerufen. Die Riten und kultischen Handlungen sind
primitive Versuche, Einflufl zu gewinnen auf den Verlauf des
Naturgeschehens. Beschwérungen und Gebete zeigen das schwa-
che Menschengeschlecht vor einer unergriindlichen, dimoni-
schen Natur, der man auf Gnade und Ungnade ausgeliefert ist.

Nietzsches psychologische Analyse befaBt sich besonders mit
dem Christentum. Von den Werten des Lebens ausgehend, stellt
sich ihm die Frage, wieso ein Prinzip der Lebensfeindlichkeit
zum Siege kommen konnte. Die christliche Weltverneinung, die
Askese, die krankhafte Angst vor den sinnlichen Begierden und
die allgemeine Verachtung «weltlicher» Ziele sind zutiefst riit-
selhaft. Wie kann das Leben sich selbst verneinen? Wo sind die
Motive derart widernatiirlicher Einstellungen zu suchen?

Fiir Nietzsche 16st sich dieses Ritsel auf in der Unterschei-
dung zwischen Werten des aufsteigenden und des degenerieren-
den Lebens. Das im Strome der Entwicklung stehende Leben be-
jaht sich selber und vergéttlicht im Vollgefiihl seiner Kraft
alles, was eine Erhéhung und Erweiterung seiner selbst erméog-
licht. Anders aber das absteigende, dekadente Leben, d. h. jene
Menschen, die infolge physischer Entartung geschwicht sind
und ihre natiirlichen Instinkte eingebiifft haben. Dem Kranken
wird dann die Krankheit zum Ziel, zum erstrebenswerten Gut.
Er lernt das ihm Unerreichbare verachten, giet das Gift der
Verachtung iiber das dynamische Leben aus und rettet so das
Gefiihl eigenen Wertes. So sieht Nietzsche im Christentum ver-
leumderische Tendenzen, die die Wurzel der Lebenskrifte mit
Féulnis infizierten. Die «Sklavenmoral» dominiert in der christ-
lichen Religion — wer eine Erneuerung der Kultur und einen
Aufschwung der Menschheit anstrebt, muf} ihr den Kampf an-
sagen. Deshalb heif3t es im «Antichrist» mit glithenden Worten:

Saturntage
Samstag — englisch «Saturday» — ist der Tag des «bosen» Pla-
neten Saturn, der im Hebriischen kurzweg «schabbathay» — der

Siebente, hieB. Sein Licht ist nur mehr als mattgrauer Schimmer zu
sehen, daher galt Saturn — die «Bése Sieben» — als ein alter Gries-
gram von unberechenbaren Launen — just der alttestamentliche
Jahve, der an seinem siebenten Tage von der Schopfung ausruhte!

Die Mondstationen Saturns, also der 7., 14., 21. und 28. Tag des
Mondmonats, die gleichzeitig die Tage der 4 Mondphasen sind, galten
schon den alten Babyloniern als UMU LIMNI =— Ungliickstage, oder
UD. HUL. GA’L = «Base Tage», an denen kein Vorhaben gelingen
kann. An ihnen durfte man

«nichts Gerostetes oder Gebratenes essen, seinen Leibrock nicht
wechseln, nicht weile Gewidnder tragen, keine Opfer opfern,
keinen Wagen besteigen, keine Entscheidungen fillen; der Ora-
kelpriester soll nicht wahrsagen, der Arzt keinen Kranken be-
suchen ... usw.»

Nach einer Talmudlegende sprach Moses bei Pharao vor, um fiir
d.e israelitischen Fronsklaven einen wochentlichen Ruhetag zu er-
bitten; als ihm die Wahl des Tages freigestellt worden war, hitte
Moses den «Siebenten» (Sabbath) gewihlt, «weil an dem ohnedies
kein Werk gedeihen kann». Und selbst Krankenbesuche sind in einer

Mischna ausdriicklich unter den 39 Arten von «Arbeiten» aufge-
fiihrt, die man am Sabbath nicht verrichten diirfe.

Bei den altmexikanischen Mayas entsprach dem Saturn der dimo-
nische Guayeyab oder Man, dem — da Saturn der «letzte» Planet
ist — die letzten 5 Tage des Jahres gehoren (vgl. die «Zwélften»
und Perchten). In dieser Zeit haben die Schutzgeister keine Kraft
mehr und man wagte sich kaum aus dem Hause, geschweige eine
Arbeit zu beginnen. Alle Feuer waren erloschen, man niihrte sich
nur notdiirftig und sa} untitig zu Hause, das Haupt mit Asche be-
streut. Wahrend dieser «Schmerztage» (rail cutab) enthielt man sich
sogar von Waschen und Kidmmen, weil alles unheilvoll ausgehen
konnte. Der Gefihrlichste war der erste Tag, an dem alle méglichen
plotzlichen Todesarten zu erwarten waren. Man ehrte also das Bild
des Gottes mit Kridnzen, Kopal und Weihrauch, stellte es an den
Ehrenplatz und opferte fleilig. Von Tag zu Tag, hiel} es, sinkt aber
Man’s Einfluf}, damit nahm auch die Furcht und Ehrfurcht entspre-
chend ab, bis man am letzten Tage dem Gotzenbild, das inzwischen
auf der Hausschwelle gelandet war, alle Ehrengewinder und
Schmucksachen abnahm; man gab dem Dimon unter Schmahworten
zu verstehen, daBl man ihn nun nicht mehr zu fiirchten brauchte, und
warf ihn in einen Mistwinkel, wo er bis zum niichsten Jahr verblieb.
Aehnliche Proben von «Frommigkeit» zur entsprechenden Zeit, ge-
paart mit sozialen Untaten wihrend des ganzen Jahres, kann man
auch heute in aller Welt genug finden.



Nr. 4

DER FREIDENKER 27

«Ich verurteile das Christentum, ich erhebe gegen die christ-
liche Kirche die furchtbarste aller Anklagen, die je ein Ankla-
ger in den Mund genommen hat. Die christliche Kirche lie3
nichts mit ihrer Verderbnis unberiihrt, sie hat aus jedem Wert
einen Unwert, aus jeder Wahrheit eine Liige, aus jeder Recht-
schaffenheit eine Seelenniedertracht gemacht. — Der Parasitis-
mus als einzige Praxis der Kirche; mit ihrem Bleichsuchts-,
ihrem ,Heiligkeits-Ideale jedes Blut, jede Hoffnung zum Le-
ben austrinkend; das Jenseits als Wille zur Verneinung jeder
Realitiit; das Kreuz als Erkennungszeichen fiir die unterirdisch-
ste Verschworung — gegen Gesundheit, Schonheit, Wohlgera-
tenheit, Tapferkeit, Geist, Giite der Seele, gegen das Leben
selbst . ..

Ich heifle das Christentum den Einen grof3en Fluch, die Eine
grofle innerlichste Verdorbenheit, den einen groBen Instinkt
der Rache, dem kein Mittel giftig, heimlich, unterirdisch, klein
genug ist, — ich heife es den Einen unsterblichen Schandfleck
der Menschheit...» (mit Auslassungen zitiert!)

In der Neuzeit war es die Tiefenpsychologie, der wesentliche
Beitrige fiir das Verstindnis religioser Manifestationen im See-
lenleben zu danken sind. Freud hat hierzu den ersten Anstofd
gegeben. In «Totem und Tabu» wird der Nachweis erbracht, dal}
merkwiirdige Uebereinstimmungen zwischen dem Seelenleben
der Primitiven und der Neurotiker bestehen. Bei primitiven
Stimmen findet sich der Kult eines Totemtieres, das beim Ja-
gen stets geschont wird. Einmal im Jahr jedoch wird anlidBlich
eines Festes dasselbe Tier feierlich verzehrt. Freud zieht die
bemerkenswerte Parallele zwischen dem Totem und der Per-
son des Vaters. Weiterhin aber gelangt er zu einer sehr gewagten
Hypothese, deren Voraussetzungen in den psychoanalytischen
Theorien begriindet sind. Im Schlachten und Verzehren des To-
tem soll ein historischer Vorgang, ndmlich der von den Séh-
nen infolge sexuellen Neides veriibte Vatermord, seine symbo-
lische Wiederholung finden. Da nach Freuds Konstruktion jeder
Neurotikerin einer dhnlichen Situation steht, 148t sich manches
vom Seelenleben der gegenwirtigen Neurotiker mit dem der
Primitiven in Beziehung setzen. Lost man von dieser Exrkldrung
die psychoanalytische «Schale» gleichsam ab, so bleibt ein be-
deutsames Ergebnis iibrig. Ein religiéser Gebrauch zeigt Ab-
kunft und Verwandtschaft hinsichtlich der allmenschlichen Re-
lation Eltern—Kind.

Die Bedeutung der religiosen Vorstellungen im Gesamtkom-
plex der Kultur hat Freud eingehender in «Die Zukunft einer
Illusion» (1927) untersucht. In dieser Schrift wendet sich Freud
gegen die Religion, die er fiir eine Zwangsneurose der Mensch-
heit hilt. Die Kultur ist entstanden als Werkzeug und Hilfs-
mittel des Menschen, die Krifte der Natur und der mensch-
lichen Triebhaftigkeit zu bindigen. Stindig ist der Mensch
durch die Natur bedroht — seine Existenz ist stets in Frage ge-
stellt. Indem er die grauenhafte Aulenwelt vermenschlicht, hat
er schon viel gewonnen. Er kann mit den dimonischen Michten
Kontakt aufnehmen und sie beschwichtigen. Die Analogie der
Eltern—Kind-Beziehung ist im allgemeinen deutlich — die Be-
griffe der Religionen legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Bei
der Einsicht in die Regel- und GesetzmiBigkeit der Naturer-
scheinungen miissen die Naturkrifte ihre menschlichen Ziige
abstreifen. Die Domine des Gottlichen wird nun die Moral,
das Insgesamt der Kulturvorschriften.

Bei der Analyse der religiosen Vorstellungen erkennt Freud,
daB diese den Charakter von Illusionen haben; deshalb miissen
hinter ihnen auch Wunscherfiillungen entdeckt werden kon-
nen. In der Tat sind die religiésen Glaubensinhalte (z. B. Wei-
terleben nach dem Tode, Ausgleichende Gerechtigkeit, schiit-
zende Macht Gottes iiber dem Chaos des Weltgetriebes, usw.)
so beschaffen, daB sie nur zu sehr an unsere Wiinschbarkeiten
erinnern. Diese Illusionen haben mitgeholfen, die Kultur. auf-
zubauen. Dennoch ist uns in ihnen ein nur mangelhaftes Instru-
ment gegeben, dem alle Merkmale eines primitiven Notbehelfs
anhaften. Was wird geschehen, wenn wir uns dieses Nothehelfs
entschlagen? Freud weist darauf hin, daB Sankt Bonifazius den
heiligen Baum der Sachsen umhieb, wobei die Umstehenden ein
fiirchterliches Ereignis als Folge des Frevels erwarteten. Der
Baum fiel, doch es geschah nichts. Die Kulturvorschriften be-
diirfen keiner religiosen Begriindung — sie ergeben sich aus
der Ratio. Damit biilen wir deren frithere Verklirung ein, ge-
winnen aber den Vorteil, daB sie sich nunmehr leichter abin-
dern lassen.

Die frithe Beeinflussung durch die Religion, deren Aussagen
ohne Kritik hingenommen werden miissen, ist der Erstarkung
der Denkfunktion hinderlich. Darum sieht Freud in der religis-
sen und der von ihr abgeleiteten loyalen Denkhemmung ein ent-
scheidendes Hindernis fiir die Entwicklung der Kultur. «Reli-

Die jiidische Sabbathruhe hat also ihren Ursprung nicht in ge-
sellschaftlichen Riicksichten fiir die Werkenden, sondern in der
Angst von den Launen des Saturngottes Jahve, der seinen Tag hat.
Nach Bibelstellen (wie Ez. 20, 16 ff., Jes. 56, 2 ff., Jer. 17, 22,
Neh. 13, 19 usw.) ldaBt sich schlieBen, daB die «einfachen» Leute
auch am Sabbath arbeiten mufiten — sogar Markt wurde abgehalten
(vgl. Neh. XIII, 15—20). Erst in der babylonischen Gefangenschaft
verpflichtete sich ein Kreis von Zeloten, falls sie heil heimkehren,
den Sabbath streng zu «heiligen»; dies galt wohl nur fiir die Besit-
zenden. Erst als breite Massen aus dem ProduktionsprozeB gewor-
fen worden waren, war MuBle fiir Aberglauben auch bei ihnen. Ob-
wohl es Ex. 31, 15; 35, 2 ausdriicklich heiflt, daB ein Entheiliger des
Sabbath’s getotet werden soll, berichtet die Sage doch, daB just am
Sabbath die Priester die Bundeslade um Jericho trugen und die
Stadtmauern umposaunten.

Sobald aber die Werktitigen damit auch ihren wéchentlichen
MuBetag bekommen hatten, war der «bdse Tag» fiir sie ein Ruhe-
und Feiertag geworden — keilschriftlich «Schapatum», und das
hebriische Verb «sabath» bekam die Bedeutung von «ruhen, feiern».
In der weiteren Folge wurde Saturn als Schutzpatron der Acker-
bauer und Sklaven angesehen. «Wenn das Jahr mit Saturn (einem
Samstag) beginnt — heiBt es in «1001 Nacht» — werden Sklaven,
Griechen und andere Taugenichtse es gut haben».

Je mehr der Saturngott Jahve von Kultur bedeckt wurde, desto
mehr wurde aus dem gefiirchteten Sabbath ein Feiertag. Dennoch
steht Saturn bei vielen Volkern mit Abenddimmerung und Tod in
Verbindung; in Rumainien galt der Samstag als Tag der Toten; in der
Oberpfalz und in gewissen westdeutschen katholischen Gegenden
wird am Samstag abends ein Lampchen fiir die armen Seelen ange-
ziindet, und im Deutschen fiirchtet man sich den Namen des Tages
auszusprechen und umschreibt ihn als Sonnabend. Da jeder Sonn-
tag eine Auferstehung im kleinen ist, entspricht jeder Samstag einem
kleinen Karsamstag, den die Kirche «Sabbatum sanctum» nennt;
an diesem stillsten Tag des Kirchenjahres war bis ins Mittelalter hin-
ein sogar kein Gottesdienst.

In einer Homilie zum Karsamstag sagt St. Cyprian (zitiert bei
Augusti, Denkwiirdigkeiten II, 169 f.), da} es «Christus, dem Son-
nengott», ihnlich erging wie Simson, da beide die Sonne reprisen-
tieren. Der Mythe gemiR starh er am Freitag abends, damit er an
seinem Tage, dem Sonntag, dem «Tage des Herrn» (dies domini,
domenico, dimanche) in Pracht auferstehen kann.

Da Jesus eindeutig ein Sonnengott ist, konnte die Christus-Sekte
nicht beim saturnalischen Sabbath verbleiben. So erzihlt Matth. XII,
daB Jesus am Samstag durch ein Kornfeld ging und Aehren raufte,
ja, daB er an diesem Tage sogar einen Kranken heilte. Als nach
ginzlicher Trennung der Sekte vom Judentum die paulinischen
«Heidenchristen» auf den Sonntag — den Tag der iibrigen Sonnen-



28 DER FREIDENKER . Nr. 4

gion ist Opium fiir das Volk!s Mit diesem berithmten Satz von
Karl Marx stimmt auch die Freudsche Auffassung iiberein. Die
Abkehr von den Illusionen wird befreiende Wirkungen aus-
iiben:

«Dadurch, daBl er (der Mensch) seine Erwartungen vom Jen-
seits abzieht und alle freigewordenen Krifte auf das irdische
Leben konzentriert, wird er wahrscheinlich erreichen kénnen,
daB3 das Leben fiir alle ertriiglich wird und die Kultur keinen
mehr erdriickt. Dann wird er ohne Bedauern mit einem unserer
Unglaubensgenossen sagen diirfen: «Den Himmel iiberlassen wir
den Engeln und den Spatzen.» Mit einem Bekenntnis zur Wis-
senschaft und zur ewig mahnenden Stimme des Intellekts, der
Ratio schlieBt Freud seine Betrachtungen. Die «Kindheitsneu-
rose» der Menschheit wird in der Zukunft durch verniinftige
Auffassungen abgeldst werden.»

DaB die von Freud aufgezeigte «Kindheitsneurose» noch nicht
itberwunden ist, beweisen die Werke C. G. Jungs, des Begriin-
ders der «Analytischen Psychologie». Jung war zuerst ein Schii-
ler Freuds, machte sich selbstindig und versuchte, aus Psycho-
analyse und Individualpsychologie ein eigenes System aufzu-
bauen. Dabei kam er iiber polemische Auseinandersetzungen
nicht hinaus und verstrickte sich in Konstruktionen, die der psy-
chischen Realitit nicht gerecht werden kénnen. Das Gotteshild
will Jung zu einem ewigen Bestandteil des menschlichen Seelen-
iebens machen. Charakteristisch fiir ihn ist seine Einstellung zn
den iiberlieferten Dogmen; er sagt in «Psychologie und Reli-
gion:

<. ..jede wissenschaftliche Theorie ist weniger wert als das
religiose Dogma, weil dieses eine irrationale Ganzheit durch ein
Bild ausdriickt.»

Von eigentlicher Religionspsychologie darf bei Jung nicht
gesprochen werden, da er in keiner Beziehung die Einsicht in
die Religion gefordert hat.

Auch die Individualpsychologie hat sich sorgfiltig mit dem
Problem der Religion befa3t. Alfred Adlers Versuch, den Men-
schen im Schnittpunkt seiner sozialen Beziehungen zu ergriin-
den, ihn als Bewegenden und Bewegten im Strome der Entwick-
lung zu deuten, fithrte notgedrungen zu einer Stellungnahme zur
Religion. In «Religion und Individualpsychologie» (Jahn und
Adler) entwirft Adler in groBen Ziigen seine Auffassung iiber
die Religion. Die grundlegenden Befunde der Individualpsy-

chologie weisen darauf hin, dafl der Mensch in seinem ganzen
Streben auf «Ueberwindung» gerichtet ist. Ein so schwaches
Lebewesen wie der Mensch, das «von Natur aus minderwertig
ist», bedarf unabléssiger Bemiihungen, um sich zu sichern. Das
Minderwertigkeitsgefithl der Gattung homo wirkt als stindiger
Ansporn fiir eine bessere, sinnvollere Anpassung an die Gege-
benheiten des Lebens.

Gemil seiner lebensphilosophischen Konzeption sieht Adler
in der Ueberwindung der existentiellen Néte, im ProzeB des
Lebens selber das fundamentale Geschehen. Das Denken ist
Werkzeug und Hilfsmittel fiir das Leben. Es erzeugt Pline, gibt
Richtlinien und Ziele, stellt Ideale auf und schafft Fiktionen.
Alle Ideale sind richtungsweisende Fiktionen, die dem Lebens-
drang dazu verhelfen, Richtung und Orientierung zu gewinnen.

Das menschliche Vollkommenheitsstreben hat im Bilde der
Gottheit eine Konkretisierung gefunden. An Gott ertraumt der
Mensch eine ideale GroBe, Allmacht, Allwissenheit und Erlo-
sung von driickenden Spannungen. «In seinem Wesen erschaut
die religiose Menschheit den Weg zur Héhe, in seinem Ruf hért
sie wieder erklingen die eingeborene Stimme des Lebens, das
seine Richtung haben muB nach dem Ziele der Vollendung,
nach Ueberwindung des Gefiihles der Niedrigkeit und Vergiing-
lichkeit des irdischen Daseins.»

Adler wiirdigte die Gottesidee als bedeutsamen Beitrag zur
kulturellen Entwicklung der Menschheit. Mit dem Vorbild Got-
tes hat der Mensch die Meisterung des Weltgeschehens vollzo-
gen. Die ewigen Gesetze der Gemeinschaft, die die Individual-
psychologie auf wissenschaftlicher Grundlage lehrt, werden in
den Religionen zum gottlichen Gesetz erhoben. So erhalten dic
Forderungen, die den Bestand der Gesellschaft sichern, einen
symbolischen Ausdruck.

Die Individualpsychologie weist darauf hin, daf3 den verschie-
denen Formgebungen der Ideale etwas Gemeinsames zugrunde-
liegt. «Ob einer das hochste wirkende Ziel als Gottheit benennt,
oder als Sozialismus, oder wie wir als reine Idee des Gemein-
schaftsgefiihls, oder andere in deutlicher Anlehnung an das Ge-
meinschaftsgefiibl als Ideal-Ich, immer spiegelt sich darin das
machthabende, Vollendung verheiflende, gnadenspendende Ziel
der Ueberwindung.»

Die Heiligung der Gesetze des menschlichen Zusammen-
lebens war in geschichtlichen Zeiten eine Notwendigkeit, die

gotter — iibergingen, iibertrugen sie dennoch viele Sabbathansichten
auf den Sonntag; die Sonntagsruhe im besonderen wurde aber kaum
vor dem 4. Jahrhundert obligatorisch; am 7. Midrz 321 erlie Kaiser
Konstantin ein Edikt, in dem es hieB:

«Alle Richter, Stadtbewohner, jegliches Handwerk ruhe am
hochgeehrten Tage der Sonne. Die Leute auf dem Lande jedoch
mogen erlaubtermaBen dem Ackerbau nachgehen, da sich zu-
weilen fiir die Saat des Getreides und das Riibensetzen kein
passender Tag sonst finden mag; es konnte am Ende eine vom
Himmel gebotene Gelegenheit verpait werden.»

Nach 1. Korinther XVI, 2 wird die Sonntagsruhe schon fiir die
korinthische Gemeinde vorausgesetzt (vgl. auch Apg. XX, 7); iibri-
gens diirfte es nach einer jiidischen Version selbst im 1. Jahrhundert
vor unserer Zeitrechnung schon Kreise gegeben haben, die behaup-
teten, Gott hitte die Sabbathruhe auf den Sonntag ausgedehnt und
ihn als'ersten Schopfungstag gefeiert. Kaiser Leo III. (714—741)
fiihrte die Sonntagsruhe obligatorisch ein.

Die Reformation lief} zwar keinen gottlichen Befehl dafiir gelten,
behielt die Sonntagsruhe aber aus sozialer ZweckmiBigkeit. Nur die
Adventisten und die englischen Puritaner unternahmen es, den
Freudentag der Sonne mit dem diistern Ruhetag des Saturn zu ver-
quicken. Otto Wolfgang, London.

Furcht vor der Hélle!

War da ein Bettler, der sich jeden Tag an einer Strallenecke auf-
stellte und den Voriibergehenden sein Elend zurief, wobei er bis-
weilen aufler Atem geriet.

Einmal fragte ithn jemand, ob denn sein Beruf nicht gar ermiidend
sei? In der ersten Zeit, antwortete er, war er ermiidend, heute nicht
mehr. — Nach und nach hatte er gelernt zu Hinken und seine
Kundschaft nach dem Gesicht und ihrem Schritt zu beurteilen und
heute irrte er sich fast nie mehr. —

Besonders von den Verliebten sagte er, dal} sie gute Kunden seien.
Die Liebe ist eine egoistische AeuBerung. Die Verliebten sind die
selbstsiichtigsten Menschen der Welt. Sie geben Almosen aus einer
gewissen Sorglosigkeit heraus, oder aus einem falschen Gefiihl von

GroBe.

=

Und die Frauen? «Die Frauen», sagte er, «die Frauen geben etwas.
um ihre Seele zu retten.» Dabei mufl man den Schalk beobachten,
wenn er sagt, «um ihre Seele zu retten».

Von der Mildtitigkeit, meinte er, sie sei nichts weiter als das
geheime Grauen vor dem eigenen Elend; nehmt den Menschen den
Aberglauben, und sie werden sich benehmen wie Manner. die nicht
mehr Furcht haben vor der Holle! -

(Aus dem Italienischen iibertragen von J. E. B.)



Nr. 4

DER FREIDENKER 29

sich wohl nicht umgehen lie. Auf diese Weise wurden jene
Regeln, die die Grundfesten der Kultur bedeuten, stirker akzen-
tuiert und unter Zuhilfenahme géttlicher Krifte gesichert. Da-
mit wurde der schwachen menschlichen Einsicht die Unantast-
barkeit jener Gesetze vor Augen gefiithrt. Den Wendepunkt in
dieser Entwicklung stellt die Erkenntnis dar, «dal die Tugend
lehrbar ist». Es 1dBt sich vermuten, daf3 diese Erkenntnis dazu
berufen ist, an die Stelle religioser Gefiihle zu treten. «Die In-
dividualpsychologie hat das jedem Menschen innewohnende
Stiick Gemeinschaftsgefithl erkannt und fithrt es als unver-
briichlichen Bestandteil des menschlichen Wesens auf angebo-
rene Moglichkeiten zuriick, die der Entwicklung harren.» Des-
halb miissen wir lernen, die unbegrenzte Entfaltung des Ge-
meinschaftsgefiihls zu gewihrleisten. Die Menschen miissen zur
«idealen Gemeinschaft» erzogen werden, die dieseits, auf Erden
realisiert werden soll. Eine Losung der Menschheitsfragen kann
nur gelingen, wenn in allen Bestrebungen politischer und sozia-
ler Natur «das korperliche und seelische Wohl der Gesamtheit
als unumstsBlicher Faktor in die Rechnung des Lebens einge-
setzt wird.»

Die Individualpsychologie gibt sich Rechenschaft dariiber,
daB3 sie als wissenschaftliche Bewegung niemals «auBlerwelt-
liche» Forderungen in ihr Gedankengebédude aufzunehmen ver-
mag. Was sie allein lehren kann, ist die «Logik des menschlichen
Zusammenlebens». Diese liefert eine Reihe von «Naturgesetzen»,
welche im Menschen als zoon politicon verankert sind. Unum-
stoBBliche Einsicht wird stets bleiben, dafl nur der vom Gemein-
schaftsgefithl beseelte Mensch richtig zu den Problemen des
Lebens Stellung zu nehmen befihigt ist. Jede Losung der Le-
bensfragen, die nicht das Interesse der Gesamtheit ins Auge
faBlt, ist frither oder spéter zum Scheitern verurteilt. Der in der
Kindheit durch negative Erlebnisse nahegelegte falsche Lebens-
stil kann durch die Vorspiegelung eines Zieles der personlichen
Macht das Individuum irrefithren. Dadurch gewinnt eine Fata
morgana die dominierende Kraft im Seelenleben, und 148t das
nach ihr haschende Individuum nicht zur Ruhe kommen. Durch
Wiederbelebung des verschiitteten Gemeinschaftsgefiihls ermog-
licht die Individualpsychologie eine verbesserte Anpassung an
das Leben, deren Beginn eine Versshnung des abgeirrten Indi-
viduums mit sich selbst und der Welt ist. Die Individualpsycho-
logie ist bestrebt, den Menschen finden zu lassen, was sich als
Notwendigkeit aus dem menschlichen Zusammenleben ergibt.
Ihre Lehren beanspruchen wissenschaftliche Geltung, wenn-
gleich sie mit Genugtuung zur Kenntnis nimmt, daB3 alle grof3en
Menschheitshewegungen religioser und sozialer Art ohne wissen-
schaftliche Begriindung gleiche Wege gegangen sind.

André Gide

Nie Nachricht vom Tode des beriihmten Schriftstellers wird
weit iiber die Grenzen Frankreichs hinaus die ganze kultivierte
Welt mit Trauer erfiillen. Mit André Gide ist ein groBer Mensch
und groBer Dichter dahingegangen, einer der «resiimierenden
Geister», in denen sich die kulturellen Leistungen verschiede-
ner Nationalitdten und verschiedener Epochen zu einem origina-
len Ergebnis vereinigten. Dieser wahrhaft europiisch gesinnte
Franzose hat in einzigartiger Weise das Lebensgefiihl einer
Epoche, der ersten Hiilfte dieses Jahrhunderts, ausgesprochen,
und seine literarisch-geistige Vielseitigkeit erweckte in den Her-
zen einer franzen Generation sowohl lebhafteste Anerkennung
wie auch

an Gegnern hat es ihm nie gefehlt — leidenschaft-
lichste Ablehnung. Und doch kann, abseits «von der Parteien

HaB und Gunst», festgestellt werden, da3 auch kommende Jahr-
hunderte ihn noch nennen miissen, wenn sie von den reprisenta-
tivsten und geistvollsten Vertretern abendldndischer Kultur in
diesem im Hinblick auf die an geistigen Auseinandersetzungen
mehr als dramatischen Zeitalter Bezug nehmen werden.

Im Jahre 1869 in Paris geboren, genof3 der junge, friih vater-
los gewordene André Gide eine fast puritanisch zu bezeichnende
protestantische Erziehung, die den schwichlichen Knaben mit
dullerster Strenge zu Moralitit und Sittlichkeit zu bilden trach-
tete. Das biirgerliche Elternhaus legte besonderen Wert auf die
Bildung durch die Kunst, soda3 Musik, Theater, Literatur und
Malerei bereits dem kleinen Knaben nahegbracht wurden. Da-
bei war von besonderer Wichtigkeit, daB er von friih auf «iiber
die Grenzen» sehen lernte und schon als Jiingling die europdi-
sche Literatur in sich aufnahm. Hélderlin und Keats, Novalis
und Coleridge, Heine und Shelley wurden von ihm bewundert
— spiiter traten noch Shakespeare, Tagore, Nietzsche und der
iiber alles geschiitzte Goethe hinzu. Die universale Belesenheit,
die verstindnisvoile Einfiihlung in das Geisteserbe auch der
nichtfranziésischen Nationen machen einen wesentlichen Be-
standteil des Gide’schen Genius aus. Gide war in kultureller
Hinsicht ein hervorragender Vermittler und gerade fiir die gei-
stige Anniherung der mit gegenseitigen Milverstindnissen so
schwer belasteten Franzosen und Deutschen hat er wohl einen
der grofiten Beitrige geliefert.

Sein literarisches Lebenswerk ist ebenso mannigfaltig und ge-
staltenreich wie seine vielseitige, stets wandlungsfihige und
wandlungshegierige Persionlichkeit. — Angefangen von den
«Cahiers ’André Walter» (1891), seinem Erstlingswerk, bis zum
«Theseus», seiner letzten bedeutenden Publikation, ergie3t sich
der gewaltige Strom seiner Phantasie und Schaffenskraft in dic
verschiedenartigsten Typen von Menschen und Unmenschen, die
er mit derselben Liebe und Sorgfalt darzustellen gewohnt ist.
Und es ist immer der proteusartige André Gide und sein zum
Kunstwerk geformtes Leben, das aus seinen Romanen, Theater-
stiicken, Hymnen und Essays hervorleuchtet, allerdings jeweils
— abgesehen von den autobiographisch gedachten, monumen-
talen «Journal 1889—1942» — aus dem ErlebnismiBig-Einmali-
gen in die iiberzeitlich giiltige Sphire der Kunst emporgehoben.

In seinen ersten Verdffentlichungen sind es vor allem die per-
sonlichen Probleme, mit denen der junge Dichter offensichtlich
zu ringen hat. Hinter dem bleichen, musikfanatischen André
Walter erkennt man ohne Miihe den Verfasser der «Cahiers»
— dhnliches gilt auch fiir die Hauptgestalten des «Traité de
Narcisse», der «Tentatives amoureuses», des «Voyage d’Urien»
usw. Der allgemeine Grundzug dieser Schriften ist das Bestre-
hen, aus dem Garten der Kunst in die Naturlandschaft des Le-
bens zu gelangen. Wihrend noch der Held der «tentative» in
Hamletscher Gedankenblisse verlangt, dall man nur «an Rei-
nes, Dauerhaftes denken» mége und der Reisende Urien nach
seinem ausfiithrlichen Reisebericht seiner Zuhorerin erklirt, er
habe sie bloB zum besten gehabt, beginnt der Verfasser des
«Urien» selber zu reisen — und zwar nicht nur in der Phanta-
sie. Der Durchbruch aus dem idealen Bereich der reinen Kunst
zur lebendigen Wirklichkeit geschieht in Nordafrika, das fiir
Gide eine Art von goetheschem Italien werden sollte. Dort er-
fihrt er in begliickenden Aufschwiingen, was «leben» heif3t. Der
melancholische Griibler gerit in einen euphorischen Taumel,
der sich im herrlichen Hymnus der «Nourritures terrestres»
(Uns nihrt die Erde) Ausdruck verschafft. Das Buch ist als
Unterweisung eines Jiingers namens Nathanael gedacht, dem die
ganze Herrlichkeit der Erde, des Lebens, des Menschseins und



	Psychologie und Religion

