
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 4

Artikel: Psychologie und Religion

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. April 1951 Erscheint regelmäßig am 1. jeden Monats^) 34. Jahrgang — Nr. 4

«» & C*

ORGAN DER F R E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEII^^^
Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen

Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Psychologie und Religion — André Gide — So etwas dürfte
man heute vergebens erwarten — Eine unreine und blutige Welt —
Kollektiv-Gebete fur den Frieden? — Saturntage — Furcht vor der
Holle — Aus der Bewegung.

Keine Religion als die christliche hat gelehrt, daft

der Mensch als Sünder geboren wird.
Blaise Pascal J

H- {3*

o M
<-(• •

o

f ion

Die psychologische Forschung stellt sich die Aufgabe, Wesen

und Wirken des menschlichen Seelenlebens zu ergründen.
Weitläufige Bemühungen sind angestrengt worden, um die Struktur
des seelischen Apparates zu erschließen. Andererseits wurde
auch versucht, die speziellen Erscheinungsweisen der Individual-

und Massenpsyche genau zu beschreiben und deren
Ursachen und Motivationen ans Licht zu heben. Die Entwicklung

der modernen Psychologie brachte es mit sich, daß die
Untersuchung psychischer Teilstrukturen, worin die Seelenkunde
des letzten Jahrhunderts den Höhepunkt ihrer Bestrebungen
erblickte, mehr und mehr durch die Ganzheitsbetrachtung
verdrängt wurde. Die Tiefenpsychologie vor allem legte es nahe,
auf sezierende Betrachtungen zu verzichten. Will man das

menschliche Seelenleben verstehen, so darf man sich nicht einer
Betrachtungsweise entziehen, die die Teile mit gleicher Sorgfalt
berücksichtigt wie das übergreifende Ganze, dessen Plan und
Zielstrebigkeit die Anordnung der Teile regelt und bestimmt.

Indem alle seelischen Erscheinungen der wissenschaftlichen
Erforschung zugänglich wurden, mußten auch Religion und
Religiosität zum psychologischen Problem werden. Der Komplex

religiöser Gefühle und Glaubensinhalte nahm im Laufe
der menschlichen Entwicklung eine bedeutsame Stellung innerhalb

des zwischenmenschlichen Zusammenlebens ein. Die
verschiedenen Modifikationen der Religion haben nachhaltig Kultur,

Sitte und Moral beeinflußt. Deshalb muß man die religiösen
Manifestationen der Seele zu jenen Kräften zählen, die an der
Gestaltung und Prägung der das Individuum umschließenden
Gemeinschafts- und Kulturformen wesentlichen Anteil hatten.

Soll also der ganze Mensch zum Untersuchungsgegenstand
einer universal gerichteten Psychologie werden, so bedürfen
unweigerlich auch Religion und Religiosität einer psychologischen
Durchdringung. Eine solche Aufgabe hat jedoch mit Widerständen

zu rechnen. Die Probleme, die hierbei in Frage stehen, sind
keineswegs «neutral». Uralte Ueberlieferung will den religiösen

Vorstellungen ein Sonderdasein sichern, das jeder
wissenschaftlichen «Gefährdung» entzogen bleibt. Mit dem Hinweis
auf göttliche Offenbarung, heilige Schriften und unbegreifliche
Wunder wird dem Verstand von vornherein die Kompetenz
für diese Problemstellung abgesprochen. Dogmatische Lehrsätze
haben die Wahrheit bereits festgelegt, und ein «Credo, quia
absurdum» schließt die Augen vor den Widersprüchen, an denen
sieh die Vernunft stößt.

Angesichts dieser Tatsachen darf es uns nicht verwundern,
daß die Religionspsychologie im Großen und Ganzen ein Werk
der Skeptiker ist. Um die Glaubensinhalte und religiösen
Emotionen prüfen zu können, mußte der feste und unerschütterliche

Glaube ins Wanken geraten sein. Es bedurfte hierzu des

ernüchterten Blickes, des aufkeimenden Zweifels und der
kritischen Distanz, die aus der Entfernung umso deutlicher
erkennt. Um die Götterbilder zu entschleiern, durfte man nicht
mehr an ihre Macht glauben. Aus diesem Grunde ist die
Geschichte der religionspsychologischen Erkenntnisse zugleich die
Geschichte des Atheismus.

Die ersten hervorragenden Ansätze zu einer Erklärung der

religiösen Riten und Vorstellungen liegen in der Aufklärung.
Natürlich hat es schon früher Vorläufer gegeben, die in
verstreuten Anregungen später systematisierte Einsichten
vorwegnahmen. Schon die Aufklärung der Antike, als welche man die

Sophistik bezeichnen darf, ist hierin an Kühnheit und Scharfsinn

vorbildlich. Protagoras sagt zwar mit Vorsicht: «Von den
Göttern weiß ich nicht, ob sie sind oder nicht sind.» Wenn er
aber nachher hinzufügt : «Der Mensch ist das Maß aller Dinge»,
so erklärt er unmißverständlich, daß es nur relative, niemals
absolute Wahrheit geben könne. Durch diese Haltung verlieren
die Ansprüche der Religion ihre bindende Macht. Auch die

religiösen Vorstellungen bekunden menschliche Maßstäbe und
sind deshalb Schöpfungen des menschlichen Willens. Der Onkel

Piatons, Kritias, erklärt den Götterglauben für eine Erfindung

von Staatsmännern, die damit die Masse lenken und regieren

wollten.
Erst das 18. Jahrhundert brachte die kritische Religionserfor-

schung zu einer neuen Blüte, die sich allerdings erst in der von
ihm eingeleiteten Aera in vollem Glänze entfalten konnte. Der
Skeptizismus Humes stützt sich bereits auf die psychologischgenetische

Methode. Die Religion wird nicht mehr unkritischglaubend

übernommen ; es gilt, nach ihren historischen und
psychologischen Ursachen zu fragen. Nicht die Vernunft, sondern
Furcht und Hoffnung angesicht der unbeherrschbaren Mächte
in der Natur sind dem Gottesglaube Pate gestanden. Der Gott
der Deisten, der ein spätes Produkt abstrahierender Gedankentätigkeit

ist, kann den prüfenden Verstand ebensowenig befriedigen

wie der primitive Dämonenglaube.
Trotz zahlreichen Anknüpfungspunkten für eine

religionspsychologische Bewegung in der französischen und deutschen



26 DER FREIDENKER Nr. 4

Aufklärung kann man von eigentlicher Religionspsychologie
erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts sprechen. Der
Bahnbrecher dieser Bestrebungen ist Ludwig Feuerbach. In
seinen Hauptwerken «Das Wesen des Christentums» und «Das

Wesen der Religion» hat Feuerbach den grandiosen Versuch
unternommen, alle religiösen Erscheinungen und Glaubensinhalte
philosophisch - psychologisch zu deuten. Als Schüler Hegels
suchte er den Sinn aller dieser Aeußerungsweisen des menschlichen

Geistes. Was Hegel als kosmischen Prozeß gedacht hatte,
übertrug Feuerbach auf die Wesensverwirklichung des
Menschen. Die «Phänomenologie des Geistes» postulierte, daß sich
im Menschen die Selbsterkenntnis Gottes vollziehe. In der
Religion geschehe dies in primitiven Vorstellungsweisen — erst
die Philosophie, insbesondere deren Krönung, welche Hegel in
seinem eigenen System erblickte, vollende die Einsicht Gottes
in sein Wesen.

Für Feuerbach, der von Hegels relgiöser Metaphysik Abstand
nahm, offenbart sich in der Religion, in ihren Vorstellungen
und Glaubensinhalten, das Wesen des Menschen. Der Mensch
der Vorzeit verkannte sich, konnte sich selber nicht erkennen.
Darum projizierte er sein Wesen in die Natur und bevölkerte
diese mit menschenähnlichen Göttern. Alles Große und Erhabene,

das wir in uns tragen, wird durcli die Religion nach außen

verlegt. Alle Eigenschaften der Götter oder Gottes sind
übersteigerte Eigenschaften des Menschen. Eine «geistige Naturforschung»

soll diese Geheimnisse enträtseln. Dabei erweist sich,
daß der verborgene Sinn jeglicher Theologie die Anthropologie

ist, d. h., daß der vom Menschen geschaffene Gott nicht
zufällig Wesensmerkmale trägt, sondern daß er das Wesen des

Menschen offenbart. «Die Religion ist der Traum des menschlichen

Geistes. Aber auch im Traume befinden wir uns nicht
im Nichts oder im Himmel, sondern auf der Erde — im Reiche
der Wirklichkeit, nur daß wir die wirklichen Dinge im
entzückenden Schein der Imagination und Willkür erblicken. Ich
tue daher der Religion nichts weiter an als daß ich ihr die

Augen öffne, d. h. ich verwandle nur den Gegenstand in der

Einbildung in den Gegenstand in der Wirklichkeit.»
Durch die Aufhebung der religiösen Täuschung erhofft Feuerbach

eine vertiefte Liebe zum Diesseits, zur Erde und zum
Menschen. Deshalb läßt sich sein Ethos so zusammenfassen, wie es

ein moderner Denker als Ergebnis seiner «Ethik» tut:

Saturnfage
Samstag — englisch «Saturday» — ist der Tag des «bösen»

Planeten Saturn, der im Hebräischen kurzweg «schabbathay» der
Siebente, hieß. Sein Licht ist nur mehr als mattgrauer Schimmer zu
sehen, daher galt Saturn — die «Böse Sieben» — als ein alter Griesgram

von unberechenbaren Launen — just der alttestamentliche
Jahve, der an seinem siebenten Tage von der Schöpfung ausruhte!

Die Mondstationen Saturns, also der 7., 14., 21. und 28. Tag des

Mondmonats, die gleichzeitig die Tage der 4 Mondphasen sind, galten
schon den alten Babyloniern als UMU LIMNI Unglückstage, oder
UD. HUL. GA'L «Böse Tage», an denen kein Vorhaben gelingen
kann. An ihnen durfte man

«nichts Geröstetes oder Gebratenes essen, seinen Leibrock nicht
wechseln, nicht weiße Gewänder tragen, keine Opfer opfern,
keinen Wagen besteigen, keine Entscheidungen fällen; der
Orakelpriester soll nicht wahrsagen, der Arzt keinen Kranken
besuchen usw.»

Nach einer Talmudlegende sprach Moses bei Pharao vor, um für
d.e israelitischen Fronsklaven einen wöchentlichen Ruhetag zu
erbitten; als ihm die Wahl des Tages freigestellt worden war, hätte
Moses den «Siebenten» (Sabbath) gewählt, «weil an dem ohnedies
kein Werk gedeihen kann». Und selbst Krankenbesuche sind in einer

«Die Prädikate Gottes (Providenz und Prädetermination)
sind auf den Menschen zurückzuziehen» (Nikolai Hartmann).

Die von Feuerbach vorgezeichneten Wege bestimmen alle
spätere Religionspsychologie. Diese erreicht ihren Höhepunkt in
Friedrich Nietzsche. Die psychologischen Hintergründe der
Religion wurden von Nietzsche mit unüberbietbarer Konsequenz
enthüllt. Wie Feuerbach, so ist auch Nietzsche überzeugt, daß

jede zweite, überirdische Welt nur ein schlecht gelungenes
Abbild dieser Welt sei. Menschliche Schwäche und Machtlosigkeit
haben religiöse Vorstellungen als Hilfsmittel der Selbstbehauptung

hervorgerufen. Die Riten und kultischen Handlungen sind
primitive Versuche, Einfluß zu gewinnen auf den Verlauf des

Naturgeschehens. Beschwörungen und Gebete zeigen das schwache

Menschengeschlecht vor einer unergründlichen, dämonischen

Natur, der man auf Gnade und Ungnade ausgeliefert ist.

Nietzsches psychologische Analyse befaßt sich besonders mit
dem Christentum. Von den Werten des Lebens ausgehend, stellt
sich ihm die Frage, wieso ein Prinzip der Lebensfeindlichkeit
zum Siege kommen konnte. Die christliche Weltverneinung, die
Askese, die krankhafte Angst vor den sinnlichen Begierden und
die allgemeine Verachtung «weltlicher» Ziele sind zutiefst
rätselhaft. Wie kann das Leben sich selbst verneinen? Wo sind die
Motive derart widernatürlicher Einstellungen zu suchen?

Für Nietzsche löst sich dieses Rätsel auf in der Unterscheidung

zwischen Werten des aufsteigenden und des degenerierenden

Lebens. Das im Strome der Entwicklung stehende Leben
bejaht sich selber und vergöttlicht im Vollgefühl seiner Kraft
alles, was eine Erhöhung und Erweiterung seiner selbst ermöglicht.

Anders aber das absteigende, dekadente Leben, d. h. jene
Menschen, die infolge physischer Entartung geschwächt sind
und ihre natürlichen Instinkte eingebüßt haben. Dem Kranken
wird dann die Krankheit zum Ziel, zum erstrebenswerten Gut.
Er lernt das ihm Unerreichbare verachten, gießt das Gift der
Verachtung über das dynamische Leben aus und rettet so das

Gefühl eigenen Wertes. So sieht Nietzsche im Christentum
verleumderische Tendenzen, die die Wurzel der Lebenskräfte mit
Fäulnis infizierten. Die «Sklavenmoral» dominiert in der
christlichen Religion — wer eine Erneuerung der Kultur und einen
Aufschwung der Menschheit anstrebt, muß ihr den Kampf
ansagen. Deshalb heißt es im «Antichrist» mit glühenden Worten:

Mischna ausdrücklich unter den 39 Arten von «Arbeiten» aufgeführt,

die man am Sabbath nicht verrichten dürfe.
Bei den altmexikanischen Mayas entsprach dem Saturn der

dämonische Guayeyab oder Man, dem — da Saturn der «letzte» Planet
ist — die letzten 5 Tage des Jahres gehören (vgl. die «Zwölften»
und Perchten). In dieser Zeit haben die Schutzgeister keine Kraft
mehr und man wagte sich kaum aus dem Hause, geschweige eine
Arbeit zu beginnen. Alle Feuer waren erloschen, man nährte sich
nur notdürftig und saß untätig zu Hause, das Haupt mit Asche
bestreut. Während dieser «Schmerztage» (rail cutab) enthielt man sich

sogar von Waschen und Kämmen, weil alles unheilvoll ausgehen
konnte. Der Gefährlichste war der erste Tag, an dem alle möglichen
plötzlichen Todesarten zu erwarten waren. Man ehrte also das Bild
des Gottes mit Kränzen, Kopal und Weihrauch, stellte es an den

Ehrenplatz und opferte fleißig. Von Tag zu Tag, hieß es, sinkt aber
Man's Einfluß, damit nahm auch die Furcht und Ehrfurcht entsprechend

ab, bis man am letzten Tage dem Götzenbild, das inzwischen
auf der Hausschwelle gelandet war, alle Ehrengewänder und
Schmucksachen abnahm; man gab dem Dämon unter Schmähworten
zu verstehen, daß man ihn nun nicht mehr zu fürchten brauchte, und
warf ihn in einen Mistwinkel, wo er bis zum nächsten Jahr verblieh.
Aehnliche Proben von «Frömmigkeit» zur entsprechenden Zeit,
gepaart mit sozialen Untaten während des ganzen Jahres, kann man
auch heute in aller Welt genug finden.



Nr. 4 DER FREIDENKER 27

«Ich verurteile das Christentum, ich erhebe gegen die christliche

Kirche die furchtbarste aller Anklagen, die je ein Ankläger

in den Mund genommen hat. Die christliche Kirclie ließ
nichts mit ihrer Verderbnis unberührt, sie hat aus jedem Wert
einen Unwert, aus jeder Wahrheit eine Lüge, axis jeder Recht-
schaffenheit eine Seelenniedertracht gemacht. — Der Parasitismus

als einzige Praxis der Kirche; mit ihrem Bleichsuchts-,
ihrem ,Heiligkeits'-Ideale jedes Blut, jede Hoffnung zum
Leben austrinkend; das Jenseits als Wille zur Verneinung jeder
Realität; das Kreuz als Erkennungszeichen für die unterirdischste

Verschwörung — gegen Gesundheit, Schönheit, Wohlgera-
tenheit, Tapferkeit, Geist, Güte der Seele, gegen das Leben
selbst

Ich heiße das Christentum den Einen großen Fluch, die Eine
große innerlichste Verdorbenheit, den einen großen Instinkt
der Rache, dem kein Mittel giftig, heimlich, unterirdisch, klein
genug ist, — ich heiße es den Einen unsterblichen Schandfleck
der Menschheit .» (mit Auslassungen zitiert!)

In der Neuzeit war es die Tiefenpsychologie, der wesentliche

Beiträge für das Verständnis religiöser Manifestationen im
Seelenleben zu danken sind. Freud hat hierzu den ersten Anstoß
gegeben. In «Totem und Tabu» wird der Nachweis erbracht, daß

merkwürdige Uebereinstimmungen zwischen dem Seelenleben
der Primitiven und der Neurotiker bestehen. Bei primitiven
Stämmen findet sich der Kult eines Totemtieres, das beim
Jagen stets geschont wird. Einmal im Jahr jedoch wird anläßlich
eines Festes dasselbe Tier feierlich verzehrt. Freud zieht die
bemerkenswerte Parallele zwischen dem Totem und der Person

des Vaters. Weiterhin aber gelangt er zu einer sehr gewagten
Hypothese, deren Voraussetzungen in den psychoanalytischen
Theorien begründet sind. Im Schlachten und Verzehren des

Totem soll ein historischer Vorgang, nämlich der von den Söhnen

infolge sexuellen Neides verübte Vatermord, seine symbolische

Wiederholung finden. Da nach Freuds Konstruktion jeder
Neurotiker in einer ähnlichen Situation steht, läßt sich manches

vom Seelenleben der gegenwärtigen Neurotiker mit dem der
Primitiven in Beziehung setzen. Löst man von dieser Erklärung
die psychoanalytische «Schale» gleichsam ab, so bleibt ein
bedeutsames Ergebnis übrig. Ein religiöser Gebrauch zeigt
Abkunft und Verwandtschaft hinsichtlich der allmenschlichen
Relation Eltern—Kind.

Die jüdische Sabbathruhe hat also ihren Ursprung nicht in
gesellschaftlichen Rücksichten für die Werkenden, sondern in der
Angst von den Uaunen des Saturngottes Jahve, der seinen Tag hat.
Nach Bibelstellen (wie Ez. 20, 16 ff., Jes. 56, 2 ff., Jer. 17, 22,
Neh. 13, 19 usw.) läßt sich schließen, daß die «einfachen» Leute
auch am Sabbath arbeiten mußten — sogar Markt wurde abgehalten
(vgl. Neh. XIII, 15—20). Erst in der babylonischen Gefangenschaft
verpflichtete sich ein Kreis von Zeloten, falls sie heil heimkehren,
den Sabbath streng zu «heiligen»; dies galt wohl nur für die
Besitzenden. Erst als breite Massen aus dem Produktionsprozeß geworfen

worden waren, war Muße für Aberglauben auch bei ihnen.
Obwohl es Ex. 31, 15; 35, 2 ausdrücklich heißt, daß ein Entheiliger des
Sabbath's getötet werden soll, berichtet die Sage doch, daß just am
Sabbath die Priester die Bundeslade um Jericho trugen und die
Stadtmauern umposaunten.

Sobald aber die Werktätigen damit auch ihren wöchentlichen
Mußetag bekommen hatten, war der «böse Tag» für sie ein Ruhe-
und Feiertag geworden — keilschriftlich «Schapatum», und das
hebräische Verb «sâbath» bekam die Bedeutung von «ruhen, feiern».
In der weiteren Folge wurde Saturn als Schutzpatron der Ackerbauer

und Sklaven angesehen. «Wenn das Jahr mit Saturn (einem
Samstag) beginnt — heißt es in «1001 Nacht» — werden Sklaven,
Griechen und andere Taugenichtse es gut haben».

Die Bedeutung der religiösen Vorstellungen im Gesamtkomplex

der Kultur hat Freud eingehender in «Die Zukunft einer
Illusion» (1927) untersucht. In dieser Schrift wendet sich Freud

gegen die Religion, die er für eine Zwangsneurose der Menschheit

hält. Die Kultur ist entstanden als Werkzeug und
Hilfsmittel des Menschen, die Kräfte der Natur und der menschlichen

Triebhaftigkeit zu bändigen. Ständig ist der Mensch
durch die Natur bedroht — seine Existenz ist stets in Frage
gestellt. Indem er die grauenhafte Außenwelt vermenschlicht, hat
er schon viel gewonnen. Er kann mit den dämonischen Mächten
Kontakt aufnehmen und sie beschwichtigen. Die Analogie der
Eltern—Kind-Beziehung ist im allgemeinen deutlich — die
Begriffe der Religionen legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Bei
der Einsicht in die Regel- und Gesetzmäßigkeit der
Naturerscheinungen müssen die Naturkräfte ihre menschlichen Züge
abstreifen. Die Domäne des Göttlichen wird nun die Moral,
das Insgesamt der Kulturvorschriften.

Bei der Analyse der religiösen Vorstellungen erkennt Freud,
daß diese den Charakter von Illusionen haben ; deshalb müssen
hinter ihnen auch Wunscherfüllungen entdeckt werden können.

In der Tat sind die religiösen Glaubensinhalte (z. B.
Weiterleben nach dem Tode, Ausgleichende Gerechtigkeit, schützende

Macht Gottes über dem Chaos des Weltgetriebes, usw.)
so beschaffen, daß sie nur zu sehr an unsere Wünschbarkeiten
erinnern. Diese Illusionen haben mitgeholfen, die Kultur
aufzubauen. Dennoch ist uns in ihnen ein nur mangelhaftes Instrument

gegeben, dem alle Merkmale eines primitiven Notbehelfs
anhaften. Was wird geschehen, wenn wir uns dieses Notbehelfs
entschlagen? Freud weist darauf hin, daß Sankt B'onifazius den

heiligen Baum der Sachsen umhieb, wobei die Umstehenden ein
fürchterliches Ereignis als Folge des Frevels erwarteten. Der
Baum fiel, doch es geschah nichts. Die Kulturvorschriften
bedürfen keiner religiösen Begründung — sie ergeben sich aus
der Ratio. Damit büßen wir deren frühere Verklärung ein,
gewinnen aber den Vorteil, daß sie sich nunmehr leichter abändern

lassen.

Die frühe Beeinflussung durch die Religion, deren Aussagen
ohne Kritik hingenommen werden müssen, ist der Erstarkung
der Denkfunktion hinderlich. Darum sieht Freud in der religiösen

und der von ihr abgeleiteten loyalen Denkhemmung ein
entscheidendes Hindernis für die Entwicklung der Kultur. «Reli-

Je mehr der Saturngott Jahve von Kultur bedeckt wurde, desto
mehr wurde aus dem gefürchteten Sabbath ein Feiertag. Dennoch
steht Saturn bei vielen Völkern mit Abenddämmerung und Tod in
Verbindung; in Rumänien galt der Samstag als Tag der Toten; in der
Oberpfalz und in gewissen westdeutschen katholischen Gegenden
wird am Samstag abends ein Lämpchen für die armen Seelen
angezündet, und im Deutschen fürchtet man sich den Namen des Tages
auszusprechen und umschreibt ihn als Sonnabend. Da jeder Sonntag

eine Auferstehung im kleinen ist, entspricht jeder Samstag einem
kleinen Karsamstag, den die Kirche «Sabbatum sanctum» nennt;
an diesem stillsten Tag des Kirchenjahres war bis ins Mittelalter hinein

sogar kein Gottesdienst.
In einer Homilie zum Karsamstag sagt St. Cyprian (zitiert bei

Augusti, Denkwürdigkeiten II, 169 f.), daß es «Christus, dem

Sonnengott», ähnlich erging wie Simsou, da beide die Sonne repräsentieren.

Der Mythe gemäß starb er am Freitag abends, damit er an
seinem Tage, dem Sonntag, dem «Tage des Herrn» (dies domini,
domenico, dimanche) in Pracht auferstehen kann.

Da Jesus eindeutig ein Sonnengott ist, konnte die Christus-Sekte
nicht beim saturnalischen Sabbath verbleiben. So erzählt Matth. XII,
daß Jesus am Samstag durch ein Kornfeld ging und Aehren raufte,
ja, daß er an diesem Tage sogar einen Kranken heilte. Als nach
gänzlicher Trennung der Sekte vom Judentum die paulinischen
«Heidenchristen» auf den Sonntag — den Tag der übrigen Sonnen-



28 DER FREIDENKER Nr. 4

gion ist Opium für das Volk!» Mit diesem berühmten Satz von
Karl Marx stimmt auch die Freudsche Auffassung überein. Die
Abkehr von den Illusionen wird befreiende Wirkungen
ausüben :

«Dadurch, daß er (der Mensch) seine Erwartungen vom
Jenseits abzieht und alle freigewordenen Kräfte auf das irdische
Leben konzentriert, wird er wahrscheinlich erreichen können,
daß das Leben für alle erträglich wird und die Kultur keinen
mehr erdrückt. Dann wird er ohne Bedauern mit einem unserer
Unglaubensgenossen sagen dürfen : «Den Himmel überlassen wir
den Engeln und den Spatzen.» Mit einem Bekenntnis zur
Wissenschaft und zur ewig mahnenden Stimme des Intellekts, der
Ratio schließt Freud seine Betrachtungen. Die «Kindheitsneurose»

der Menschheit wird in der Zukunft durch vernünftige
Auffassungen abgelöst werden.»

Daß die von Freud aufgezeigte «Kindheitsneurose» noch nicht
überwunden ist, beweisen die Werke C. G. Jungs, des Begründers

der «Analytischen Psychologie». Jung war zuerst ein Schüler

Freuds, machte sich selbständig und versuchte, aus Psychoanalyse

und Individualpsychologie ein eigenes System
aufzubauen. Dabei kam er über polemische Auseinandersetzungen
nicht hinaus und verstrickte sich in Konstruktionen, die der
psychischen Realität nicht gerecht werden können. Das Gottesbild
will Jung zu einem ewigen Bestandteil des menschlichen Seeleniebens

machen. Charakteristisch für ihn ist seine Einstellung zu
den überlieferten Dogmen; er sagt in «Psychologie und
Religion:

«. jede wissenschaftliche Theorie ist weniger wert als das

religiöse Dogma, weil dieses eine irrationale Ganzheit durch ein
Bild ausdrückt.»

Von eigentlicher Religionspsychologie darf bei Jung nicht
gesprochen werden, da er in keiner Beziehung die Einsicht in
die Religion gefördert hat.

Auch die Individualpsychologie hat sich sorgfältig mit dem

Problem der Religion befaßt. Alfred Adlers Versuch, den
Menschen im Schnittpunkt seiner sozialen Beziehungen zu ergründen,

ihn als Bewegenden und Bewegten im Strome der Entwicklung

zu deuten, führte notgedrungen zu einer Stellungnahme zur
Religion. In «Religion und Individualpsychologie» (Jahn und
Adler) entwirft Adler in großen Zügen seine Auffassung über
die Religion. Die grundlegenden Befunde der Individualpsy-

götter — übergingen, übertrugen sie dennoch viele Sabbathansichten
auf den Sonnlag; die Sonntagsruhe im besonderen wurde aber kaum
vor dem 4. Jahrhundert obligatorisch; am 7. März 321 erließ Kaiser
Konstantin ein Edikt, in dem es hieß:

«Alle Richter, Stadtbewohner, jegliches Handwerk ruhe am
hochgeehrten Tage der Sonne. Die Leute auf dem Lande jedoch
mögen erlaubtermaßen dem Ackerbau nachgehen, da sich
zuweilen für die Saat des Getreides und das Rübensetzen kein
passender Tag sonst finden mag; es könnte am Ende eine vom
Himmel gebotene Gelegenheit verpaßt werden.»

Nach 1. Korinther XVI, 2 wird die Sonntagsruhe schon für die
korinthische Gemeinde vorausgesetzt (vgl. auch Apg. XX, 7); übrigens

dürfte es nach einer jüdischen Version selbst im 1. Jahrhundert
vor unserer Zeitrechnung schon Kreise gegeben haben, die behaupteten,

Gott hätte die Sabbathruhe auf den Sonntag ausgedehnt und
ihn als' ersten Schöpfungstag gefeiert. Kaiser Leo III. (714—741)
führte die Sonntagsruhe obligatorisch ein.

Die Reformation ließ zwar keinen göttlichen Befehl dafür gelten,
behielt die Sonntagsruhe aber aus sozialer Zweckmäßigkeit. Nur die
Adventisten und die englischen Puritaner unternahmen es, den
Freudentag der Sonne mit dem düstern Ruhetag des Saturn zu
verquicken. Otto Wolfgang, London.

chologie weisen darauf hin, daß der Mensch in seinem ganzen
Streben auf «Ueberwindung» gerichtet ist. Ein so schwaches
Lebewesen wie der Mensch, das «von Natur aus minderwertig
ist», bedarf unablässiger Bemühungen, um sich zu sichern. Das

Minderwertigkeitsgefühl der Gattung homo wirkt als ständiger
Ansporn für eine bessere, sinnvollere Anpassung an die
Gegebenheiten des Lebens.

Gemäß seiner lebensphilosophischen Konzeption sieht Adler
in der Ueberwindung der existentiellen Nöte, im Prozeß des

Lebens selber das fundamentale Geschehen. Das Denken ist
Werkzeug und Hilfsmittel für das Leben. Es erzeugt Pläne, gibt
Richtlinien und Ziele, stellt Ideale auf und schafft Fiktionen.
Alle Ideale sind richtungsweisende Fiktionen, die dem Lebensdrang

dazu verhelfen, Richtung und Orientierung zu gewinnen.
Das menschliche Vollkommenheitsstreben hat im Bilde der

Gottheit eine Konkretisierung gefunden. An Gott erträumt der
Mensch eine ideale Größe, Allmacht, Allwissenheit und Erlösung

von drückenden Spannungen. «In seinem Wesen erschaut
die religiöse Menschheit den Weg zur Höhe, in seinem Ruf hört
sie wieder erklingen die eingeborene Stimme des Lebens, das

seine Richtung haben muß nach dem Ziele der Vollendung,
nach Ueberwindung des Gefühles der Niedrigkeit und Vergänglichkeit

des irdischen Daseins.»

Adler würdigte die Gottesidee als bedeutsamen Beitrag zur
kulturellen Entwicklung der Menschheit. Mit dem Vorbild Gottes

hat der Mensch die Meisterung des Weltgeschehens vollzogen.

Die ewigen Gesetze der Gemeinschaft, die die
Individualpsychologie auf wissenschaftlicher Grundlage lehrt, werden in
den Religionen zum göttlichen Gesetz erhoben. So erhalten die

Forderungen, die den Bestand der Gesellschaft sichern, einen

symbolischen Ausdruck.
Die Individualpsychologie weist darauf hin, daß den verschiedenen

Formgebungen der Ideale etwas Gemeinsames zugrundeliegt.

«Ob einer das höchste wirkende Ziel als Gottheit benennt,
oder als Sozialismus, oder wie wir als reine Idee des

Gemeinschaftsgefühls, oder andere in deutlicher Anlehnung an das

Gemeinschaftsgefühl als Ideal-Ich, immer spiegelt sich darin das

machthabende, Vollendung verheißende, gnadenspendende Ziel
der Ueberwindung.» '

Die Heiligung der Gesetze des menschlichen Zusammenlebens

war in geschichtlichen Zeiten eine Notwendigkeit, die

Furcht vor der Hölle
War da ein Bettler, der sich jeden Tag an einer Straßenecke

aufstellte und den Vorübergehenden sein Elend zurief, wobei er
bisweilen außer Atem geriet.

Einmal fragte ihn jemand, ob denn sein Beruf nicht gar ermüdend
sei? In der ersten Zeit, antwortete er, war er ermüdend, heute nicht
mehr. — Nach und nach hatte er gelernt zu Hinken und seine
Kundschaft nach dem Gesicht und ihrem Schritt zu beurteilen und
heute irrte er sich fast nie mehr. —

Besonders von den Verliebten sagte er, daß sie gute Kunden seien.
Die Liebe ist eine egoistische Aeußerung. Die Verliebten sind die

selbstsüchtigsten Menschen der Welt. Sie geben Almosen aus einer
gewissen Sorglosigkeit heraus, oder aus einem falschen Gefühl von
Größe.

Und die Frauen? «Die Frauen», sagte er, «die Frauen geben etwas.
um ihre Seele zu retten.» Dabei muß man den Schalk beobachten,
wenn er sagt, «um ihre Seele zu retten».

Von der Mildtätigkeit, meinte er, sie sei nichts weiter als das

geheime Grauen vor dem eigenen Elend; nehmt den Menschen den

Aberglauben, und sie werden sich benehmen wie Männer, die nicht
mehr Furcht haben vor der Hölle!

(Aus dem Italienischen übertragen von J. E. B.)



Nr. 4 DER FREIDENKER 29

sich wohl nicht umgehen ließ. Auf diese Weise wurden jene
Regeln, die die Grundfesten der Kultur bedeuten, stärker akzentuiert

und unter Zuhilfenahme göttlicher Kräfte gesichert.
Damit wurde der schwachen menschlichen Einsicht die Unantastbarkeit

jener Gesetze vor Augen geführt. Den Wendepunkt in
dieser Entwicklung stellt die Erkenntnis dar, «daß die Tugend
lehrbar ist». Es läßt sich vermuten, daß diese Erkenntnis dazu

berufen ist, an die Stelle religiöser Gefühle zu treten. «Die

Individualpsychologie hat das jedem Menschen innewohnende
Stück Gemeinschaftsgefühl erkannt und führt es als
unverbrüchlichen Bestandteil des menschlichen Wesens auf angeborene

Möglichkeiten zurück, die der Entwicklung harren.»
Deshalb müssen wir lernen, die unbegrenzte Entfaltung des

Gemeinschaftsgefühls zu gewährleisten. Die Menschen müssen zur
«idealen Gemeinschaft» erzogen werden, die dieseits, auf Erden
realisiert werden soll. Eine Lösung der Menschheitsfragen kann
nur gelingen, wenn in allen Bestrebungen politischer und sozialer

Natur «das körperliche und seelische Wohl der Gesamtheit
als unumstößlicher Faktor in die Rechnung des Lebens eingesetzt

wird.»
Die Individualpsychologie gibt sich Rechenschaft darüber,

daß sie als wissenschaftliche Bewegung niemals «außerweltliche»

Forderungen in ihr Gedankengebäude aufzunehmen

vermag. Was sie allein lehren kann, ist die «Logik des menschlichen
Zusammenlebens». Diese liefert eine Reihe von «Naturgesetzen»,
welche im Menschen als zoon politicon verankert sind.
Unumstößliche Einsicht wird stets bleiben, daß nur der vom
Gemeinschaftsgefühl beseelte Mensch richtig zu den Problemen des

Lebens Stellung zu nehmen befähigt ist. Jede Lösung der
Lehensfragen, die nieht das Interesse der Gesamtheit ins Auge
faßt, ist früher oder später zum Scheitern verurteilt. Der in der
Kindheit durch negative Erlebnisse nahegelegte falsche Lebensstil

kann durch die Vorspiegelung eines Zieles der persönlichen
Macht das Individuum irreführen. Dadurch gewinnt eine Fata

morgana die dominierende Kraft im Seelenleben, und läßt das

nach ihr haschende Individuum nicht zur Ruhe kommen. Durch
Wiederbelebung des verschütteten Gemeinschaftsgefühls ermöglicht

die Individualpsychologie eine verbesserte Anpassung an
das Leben, deren Beginn eine Versöhnung des abgeirrten
Individuums mit sich selbst und der Welt ist. Die Individualpsychologie

ist bestrebt, den Menschen finden zu lassen, was sich als

Notwendigkeit aus dem menschlichen Zusammenleben ergibt.
Ihre Lehren beanspruchen wissenschaftliche Geltung, wenngleich

sie mit Genugtuung zur Kenntnis nimmt, daß alle großen
Menschheitsbewegungen religiöser und sozialer Art ohne
wissenschaftliche Begründung gleiche Wege gegangen sind.

André Gide
Nie Nachricht vom Tode des berühmten Schriftstellers wird

weit über die Grenzen Frankreichs hinaus die ganze kultivierte
Welt mit Trauer erfüllen. Mit André Gide ist ein großer Mensch
und großer Dichter dahingegangen, einer der «resümierenden
Geister», in denen sich die kulturellen Leistungen verschiedener

Nationalitäten und verschiedener Epochen zu einem originalen

Ergebnis vereinigten. Dieser wahrhaft europäisch gesinnte
Franzose hat in einzigartiger Weise das Lebensgefühl einer
Epoche, der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts, ausgesprochen,
und seine literarisch-geistige Vielseitigkeit erweckte in den Herzen

einer ganzen Generation sowohl lebhafteste Anerkennung
wie auch — an Gegnern hat es ihm nie gefehlt — leidenschaftlichste

Ablehnung. Und doch kann, abseits «von der Parteien

Haß und Gunst», festgestellt werden, daß auch kommende
Jahrhunderte ihn noch nennen müssen, wenn sie von den repräsentativsten

und geistvollsten Vertretern abendländischer Kultur in
diesem im Hinblick auf die an geistigen Auseinandersetzungen
mehr als dramatischen Zeitalter Bezug nehmen werden.

Im Jahre 1869 in Paris geboren, genoß der junge, früh vaterlos

gewordene André Gide eine fast puritanisch zu bezeichnende
protestantische Erziehung, die den schwächlichen Knaben mit
äußerster Strenge zu Moralität und Sittlichkeit zu bilden trachtete.

Das bürgerliche Elternhaus legte besonderen Wert auf die

Bildung durch die Kunst, sodaß Musik, Theater, Literatur und
Malerei bereits dem kleinen Knaben nahegbracht wurden. Dabei

war von besonderer Wichtigkeit, daß er von früh auf «über
die Grenzen» sehen lernte und schon als Jüngling die europäische

Literatur in sich aufnahm. Hölderlin und Keats, Novalis
und Coleridge, Heine und Shelley wurden von ihm bewundert

— später traten noch Shakespeare, Tagore, Nietzsche und der
über alles geschätzte Goethe hinzu. Die universale Belesenheit,
die verständnisvolle Einfühlung in das Geisteserbe auch der

nichtfranzösischen Nationen machen einen wesentlichen
Bestandteil des Gide'schen Genius aus. Gide war in kultureller
Hinsicht ein hervorragender Vermittler und gerade für die

geistige Annäherung der mit gegenseitigen Mißverständnissen so

schwer belasteten Franzosen und Deutschen hat er wohl einen
der größten Beiträge geliefert.

Sein literarisches Lebenswerk ist ebenso mannigfaltig und gc-

st altenreich wie seine vielseitige, stets wandlungsfähige und

wandlungsbegierige Persönlichkeit. — Angefangen von den

«Cahiers d'André Walter» (1891), seinem Erstlingswerk, bis zum
«Theseus», seiner letzten bedeutenden Publikation, ergießt sich

der gewaltige Strom seiner Phantasie und Schaffenskraft in die

v erschiedenartigsten Typen von Menschen und Unmenschen, die

er mit derselben Liebe und Sorgfalt darzustellen gewohnt ist.

Und es ist immer der proteusartige André Gide und sein zum
Kunstwerk geformtes Leben, das aus seinen Romanen, Theaterstücken,

Hymnen und Essays hervorleuchtet, allerdings jeweils
— abgesehen von den autobiographisch gedachten, monumentalen

«Journal 1889—1942» — aus dem Erlebnismäßig-Einmaligen

in die überzeitlich gültige Sphäre der Kunst emporgehoben.

In seinen ersten Veröffentlichungen sind es vor allem die
persönlichen Probleme, mit denen der junge Dichter offensichtlich

zu ringen hat. Hinter dem bleichen, musikfanatischen André
Walter erkennt man ohne Mühe den Verfasser der «Cahiers»

— ähnliches gilt auch für die Hauptgestalten des «Traité de

Narcisse», der «Tentatives amoureuses», des «Voyage d'Urien»

usw. Der allgemeine Grundzug dieser Schriften ist das Bestreben,

aus dem Garten der Kunst in die Naturlandschaft des

Lebens zu gelangen. Während noch der Held der «tentative» in
Hamletscher Gedankenblässe verlangt, daß man nur «an Reines,

Dauerhaftes denken» möge und der Reisende Urien nach

seinem ausführlichen Reisebericht seiner Zuhörerin erklärt, er
habe sie bloß zum besten gehabt, beginnt der Verfasser des

«Urien» selber zu reisen — und zwar nicht nur in der Phantasie.

Der Durchbruch aus dem idealen Bereich der reinen Kunst

zur lebendigen Wirklichkeit geschieht in Nordafrika, das für
Gide eine Art von goetheschem Italien werden sollte. Dort
erfährt er in beglückenden Aufschwüngen, was «leben» heißt. Der
melancholische Grübler gerät in einen euphorischen Taumel,
der sich im herrlichen Hymnus der «Nourritures terrestres»
(Uns nährt die Erde) Ausdruck verschafft. Das Buch ist als

Unterweisung eines Jüngers namens Nathanael gedacht, dem die

ganze Herrlichkeit der Erde, des Lebens, des Menschseins und


	Psychologie und Religion

