
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 4

Artikel: Keine Religion als die christliche hat gelernt [...]

Autor: Pascal, Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. April 1951 Erscheint regelmäßig am 1. jeden Monats^) 34. Jahrgang — Nr. 4

«» & C*

ORGAN DER F R E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEII^^^
Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen

Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Psychologie und Religion — André Gide — So etwas dürfte
man heute vergebens erwarten — Eine unreine und blutige Welt —
Kollektiv-Gebete fur den Frieden? — Saturntage — Furcht vor der
Holle — Aus der Bewegung.

Keine Religion als die christliche hat gelehrt, daft

der Mensch als Sünder geboren wird.
Blaise Pascal J

H- {3*

o M
<-(• •

o

f ion

Die psychologische Forschung stellt sich die Aufgabe, Wesen

und Wirken des menschlichen Seelenlebens zu ergründen.
Weitläufige Bemühungen sind angestrengt worden, um die Struktur
des seelischen Apparates zu erschließen. Andererseits wurde
auch versucht, die speziellen Erscheinungsweisen der Individual-

und Massenpsyche genau zu beschreiben und deren
Ursachen und Motivationen ans Licht zu heben. Die Entwicklung

der modernen Psychologie brachte es mit sich, daß die
Untersuchung psychischer Teilstrukturen, worin die Seelenkunde
des letzten Jahrhunderts den Höhepunkt ihrer Bestrebungen
erblickte, mehr und mehr durch die Ganzheitsbetrachtung
verdrängt wurde. Die Tiefenpsychologie vor allem legte es nahe,
auf sezierende Betrachtungen zu verzichten. Will man das

menschliche Seelenleben verstehen, so darf man sich nicht einer
Betrachtungsweise entziehen, die die Teile mit gleicher Sorgfalt
berücksichtigt wie das übergreifende Ganze, dessen Plan und
Zielstrebigkeit die Anordnung der Teile regelt und bestimmt.

Indem alle seelischen Erscheinungen der wissenschaftlichen
Erforschung zugänglich wurden, mußten auch Religion und
Religiosität zum psychologischen Problem werden. Der Komplex

religiöser Gefühle und Glaubensinhalte nahm im Laufe
der menschlichen Entwicklung eine bedeutsame Stellung innerhalb

des zwischenmenschlichen Zusammenlebens ein. Die
verschiedenen Modifikationen der Religion haben nachhaltig Kultur,

Sitte und Moral beeinflußt. Deshalb muß man die religiösen
Manifestationen der Seele zu jenen Kräften zählen, die an der
Gestaltung und Prägung der das Individuum umschließenden
Gemeinschafts- und Kulturformen wesentlichen Anteil hatten.

Soll also der ganze Mensch zum Untersuchungsgegenstand
einer universal gerichteten Psychologie werden, so bedürfen
unweigerlich auch Religion und Religiosität einer psychologischen
Durchdringung. Eine solche Aufgabe hat jedoch mit Widerständen

zu rechnen. Die Probleme, die hierbei in Frage stehen, sind
keineswegs «neutral». Uralte Ueberlieferung will den religiösen

Vorstellungen ein Sonderdasein sichern, das jeder
wissenschaftlichen «Gefährdung» entzogen bleibt. Mit dem Hinweis
auf göttliche Offenbarung, heilige Schriften und unbegreifliche
Wunder wird dem Verstand von vornherein die Kompetenz
für diese Problemstellung abgesprochen. Dogmatische Lehrsätze
haben die Wahrheit bereits festgelegt, und ein «Credo, quia
absurdum» schließt die Augen vor den Widersprüchen, an denen
sieh die Vernunft stößt.

Angesichts dieser Tatsachen darf es uns nicht verwundern,
daß die Religionspsychologie im Großen und Ganzen ein Werk
der Skeptiker ist. Um die Glaubensinhalte und religiösen
Emotionen prüfen zu können, mußte der feste und unerschütterliche

Glaube ins Wanken geraten sein. Es bedurfte hierzu des

ernüchterten Blickes, des aufkeimenden Zweifels und der
kritischen Distanz, die aus der Entfernung umso deutlicher
erkennt. Um die Götterbilder zu entschleiern, durfte man nicht
mehr an ihre Macht glauben. Aus diesem Grunde ist die
Geschichte der religionspsychologischen Erkenntnisse zugleich die
Geschichte des Atheismus.

Die ersten hervorragenden Ansätze zu einer Erklärung der

religiösen Riten und Vorstellungen liegen in der Aufklärung.
Natürlich hat es schon früher Vorläufer gegeben, die in
verstreuten Anregungen später systematisierte Einsichten
vorwegnahmen. Schon die Aufklärung der Antike, als welche man die

Sophistik bezeichnen darf, ist hierin an Kühnheit und Scharfsinn

vorbildlich. Protagoras sagt zwar mit Vorsicht: «Von den
Göttern weiß ich nicht, ob sie sind oder nicht sind.» Wenn er
aber nachher hinzufügt : «Der Mensch ist das Maß aller Dinge»,
so erklärt er unmißverständlich, daß es nur relative, niemals
absolute Wahrheit geben könne. Durch diese Haltung verlieren
die Ansprüche der Religion ihre bindende Macht. Auch die

religiösen Vorstellungen bekunden menschliche Maßstäbe und
sind deshalb Schöpfungen des menschlichen Willens. Der Onkel

Piatons, Kritias, erklärt den Götterglauben für eine Erfindung

von Staatsmännern, die damit die Masse lenken und regieren

wollten.
Erst das 18. Jahrhundert brachte die kritische Religionserfor-

schung zu einer neuen Blüte, die sich allerdings erst in der von
ihm eingeleiteten Aera in vollem Glänze entfalten konnte. Der
Skeptizismus Humes stützt sich bereits auf die psychologischgenetische

Methode. Die Religion wird nicht mehr unkritischglaubend

übernommen ; es gilt, nach ihren historischen und
psychologischen Ursachen zu fragen. Nicht die Vernunft, sondern
Furcht und Hoffnung angesicht der unbeherrschbaren Mächte
in der Natur sind dem Gottesglaube Pate gestanden. Der Gott
der Deisten, der ein spätes Produkt abstrahierender Gedankentätigkeit

ist, kann den prüfenden Verstand ebensowenig befriedigen

wie der primitive Dämonenglaube.
Trotz zahlreichen Anknüpfungspunkten für eine

religionspsychologische Bewegung in der französischen und deutschen


	Keine Religion als die christliche hat gelernt [...]

