
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 3

Artikel: Völkerkonflikte und Kirchenmacht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 DER FREIDENKER 21

geboren und stellen eine eigentümliche Mischung von prothe-
tischer Rede und antiker Rhetorik dar. Mit religiösem Pathos,
das sich einer apokalyptischen Bildersprache bediente, verkündete

er einen glühenden Haß gegen alle die Grundsätze des

Christentums und der Humanität mit Füßen tretenden
Unterdrücker. Tief war Lamennais von der Gleichheit aller Menschen

überzeugt: «Gott hat weder Kleine noch Große, weder Herren
noch Sklaven, weder Könige noch Untertanen gemacht; er hat
alle Menschen gleich gemacht.» Diesem Haß gegen die Ausbeuter

stand eine ebenso inbrünstige Liebe zu dem armen, geknechteten

Volk gegenüber, das ihm der Träger alles Guten war. Das

Volk war ihm der Inbegriff alles Echten, Tiefen und Tragenden,

und er pries dessen Güte und Genügsamkeit, Leidensfähigkeit

und Verbundenheit mit Gott. Diesem geliebten Volk
verhieß Lamennais in überschwenglichem Enthusiasmus die Freiheit,

die ihm keine Ankündigung, die man an den Straßenecken

liest, war, sondern eine lebendige Macht, die man in sich

und um sich fühlt, der Schutzgeist des häuslichen Herdes, die

Bürgschaft der geselligen Rechte und das erste dieser Rechte.
Es ist ein Sozialismus aus dem Glauben, dem Lamennais wie

später Gustav Landauer das Wort redete, in welchem die

damalige Kirche in größter Verblendung nur eine gottlose
Chimäre zu sehen vermochte. Man darf Lamennais soziale

Religiosität nicht auf ihre nationalökonomischen Kenntnisse prüfen,
sondern muß sie als einen flammenden Aufruf zur Besinnung
verstehen, der die Menschheit ergreifen und fortreißen wollte.
Nigg sieht in Lamennais eine der ehrwürdigsten Gestalten seiner
Zeit.

In der neuen sozialistischen Literatur scheinen Lamennais
Verdienste nicht besonders hoch eingeschätzt zu werden. So

schildert ihn Franz Mehring in seiner Geschichte der deutschen

Sozialdemokratie als einen beredten und in seiner Art
überzeugten Schwärmer, der einen gewissen Einfluß auf die Massen

gewonnen habe, obgleich sein soziales Programm sich auf die
dünne Forderung beschränkte, eine gerechtere Zuteilung des

Arbeitslohnes zu ermitteln. Allen sozialistischen Systemen soll

er nachgesagt haben, daß sie die Völker zu einer Sklaverei
verurteilen wollten, wie die Welt sie noch nie gesehen habe, daß sie

den Menschen zu einer bloßen Maschine, zu einem Werkzeug
herabsetzen, ihn unter den Neger, ja sogar noch unter das Tier
stellen würden.

Die von Lamennais vertretene Auffassung vom Sozialismus

mag überspitzt und unsachlich erscheinen. Immerhin darf nicht
vergessen werden, daß sich innerhalb des Sozialismus stets

Strömungen und Richtungen fanden und auch heute noch finden,
die vom hohen Ideal des Sozialismus, das Lamennais beseelte,

nicht so weit entfernt sein dürften. Der gerade in unseren Tagen
oft gehörte Appell an die Freunde eines demokratischen und
freiheitlichen Sozialismus deutet doch gewiß auf die ihm von
autokratischer Seite drohenden Gefahren hin. Leider finden sich
immer wieder Anhänger jener sozialistischen Tendenzen, die
die Macht und die Unfreiheit mehr lieben, als die Menschenrechte,

die Gerechtigkeit und die Freiheit. Politiker imd
Staatsmänner, die bloß den Groll der Unzufriedenen schüren, den
Staat zum Gott erheben und als höchste Instanz setzen, die von
der Verewigung einer Diktatur träumen, sind für die
Höherentwicklung des Menschengeschlechtes ebenso hemmend und
gefährlich, wie jene Kreise, die vor der Gewaltanwendung auch
nicht zurückschrecken, wenn es sich darum handelt, veraltete
Vorrechte und Einrichtungen zu erhalten. Wer weiß nicht von
den finstern und anonymen Mächten, «die sich hinter den Männern

in Uniform und Gehrock verbergen, wie jene Generäle und

Kapitalisten, die Länder und ganze Kontinente erobern, Krisen
und Kriege produzieren, wie ein Fabrikant Strümpfe und
Socken?»

Lamennais wußte offenbar zu gut um diese Dinge. Gibt auch
seine kritische Einstellung zum Sozialismus, zu seinem Zeitgeist
und zum Rationalismus des 19. Jahrhunderts zu verschiedenen

Einwendungen und Korrekturen Anlaß, so kann uns das nicht
hindern, ihm einen Ehrenplatz in der Geistes- und Kulturgeschichte

des 18. Jahrhunderts zuzuweisen.
Die Marxisten «als die Vertreter des wissenschaftlichen

Sozialismus» übersehen in ihrer am utopischen Sozialismus nicht
immer sachlich geübten Kritik nur zu leicht, daß auch sie nicht
frei sind von jeder Ideologie. Dr. Hans Girsberger schreibt hierüber

in einem Werk über den utopischen Sozialismus des 18.

Jahrhunderts u. a. : «Da aber jeder Sozialismus auf einem Glauben

beruht und sich als solcher nicht beweisen läßt, ist der
Sozialismus auch in seiner marxistischen Gestalt von utopischen
Elementen nicht frei. Denn letzten Endes ist die aus dem
dialektischen Prozeß geborene sozialistische Ordnung der Gesellschaft

nichts anderes als jener Ordre naturel der utopischen
Sozialisten, mit dessen Verwirklichung der Bewegungsprozeß
geschichtlicher Entwicklung in den absoluten Ruhepunkt, in
die «wahre» Ordnung mündet.»

Lamennais starb im Jahre 1854, nach längerer Krankheit,
ohne sich mit der Kirche versöhnt zu haben. Bis zu seinem
Tode war er von einem rastlosen ideellen und reinen Wollen
und Wirken beseelt. Er war ein Mensch von großer Uner-

schrockenheit, Charakterfestigkeit und Ueberzeugungstreue.
Wie sehr er sich mit den Entrechteten und Unterdrückten
verbunden fühlte, davon zeugte sein letzter Wunsch, seine irdische
Hülle auf dem Friedhof der Armen zur Ruhe zu setzen: er
gestattete nicht, die Grabstätte mit einem Kreuze zu kennzeichnen.

Ueber das Begräbnis wurde geschrieben:

«Dieser Apostel der Freiheit starb im Frühling 1854 als ein
wirklich armer Teufel. Die Regierungsorgane Napoleons des III.
hatten polizeiliche Maßregeln ergriffen, um jedwelche
Ruhestörung während des Begräbnisses zu verhüten; aber als der

Leichenwagen, gefolgt von einigen Freunden, das Portal zum
Père-Lachaise passierte, gruppierten sich die anwesenden
Arbeiter und drangen in den Friedhof ein, um demjenigen ihre
Dankbarkeit auszudrücken, der ihnen geholfen und sie mit
seiner ganzen Seele geliebt hatte.» J. Wanner.

Völkerkonflikte und Kirchenmacht
In einem Epilog zu dem unlängst in Zürich stattgehabten

internationalen Soziologenkongreß regt das «Freie Volk» eine
umfassende, streng neutrale Studie an, welche die internationalen
wie intranationalen Auswirkungen religiöser Einflüsse in
Vergangenheit und Gegenwart zusammenstellt und dabei auch den

Islam und andere außerchristliche Weltreligionen ebenso

einbezieht, wie z. B. die Hetze der reformiert kirchengläubigen
Herrenklasse des heutigen Südafrika gegen die Farbigen. (Der
jetzige Präsident Dr. Malan war v

Geistlicher der niederländischen

«hervormde Kerk» und mehrere der ärgsten Apartheitsfanatiker

im südafrikanischen Parlament sind heute noch Pfarrer,

was unsre kirchenhörige Tagespresse natürlich verschweigt
oder in Einsendungen ihrer Mitarbeiter streicht.)

Der Gedanke sei dem Verfasser während der Tagung wieder
einmal aufgedrängt worden durcli eine Reihe von Hinweisen,



22 DER FREIDENKER Nr. 3

wie z. B. auf die Schwierigkeiten, die sich in verschiedenen
Ländern aus der hohen Geburtenziffer katholischer Volksgruppen
ergeben: in Irland und Italien bei der zur Auswanderung
zwingenden Ueberbevölkerung, und in Kanada bei der
überdurchschnittlichen Vermehrung des französischen Volksteils, der
durch Binnenwanderung gen Westen neuerdings in weitere
Gebiete die politische Rivalität und Empfindlichkeit des Katholizismus

zu bringen droht. Erwähnt wurde auf dem Kongreß auch
der kämpferische Einfluß des katholischen Klerus in der
belgischen Königsfrage, der zu den innerpolitischen Spannungen
des Landes wesentlich beigetragen habe.

Schade, daß sich die Anregung auf diese wenigen Hinweise
beschränkt, die unter den Soziologen zur Sprache gekommen
waren. Sie verdient, mit einer Zeit und Raum der Menschheitsgeschichte

umfassenden Fülle von Beispielen unterbaut zu
werden, damit sie endlich als eine unabweisliche dringliche
Forderung an eine auf das tätige Leben ausgerichtete Gesellschaftswissenschaft

erhärtet und anerkannt wird. Es wäre deshalb sehr

erwünscht, daß sich die geschichtskundigen Leser dieser
Zeitschrift an einer vorläufigen Materialsammlung in diesem Sinne

beteiligten, vielleicht gar zu einer Arbeitsgemeinschaft
zusammentäten.

Die kritische Verarbeitung der so beschafften Einzelnachweise

würde gewiß eine gute Wirkung tun und tiefer eindringende

Forschungen veranlassen, deren Ergebnisse ohne jegliches
Moralpredigen die verantwortlichen Vertreter aller Weltreligionen

mahnen könnten, sich vor unduldsamen und rechthaberischem

Fanatismus und vor Kirchenimperialismus zu hüten, von
weltlichem Machtstreben und von der Ausbreitung ihrer
Einflußsphäre mit Mitteln der Politik und Gewalt abzustehen. Ob

freilich solche Mahnung von den «Kirchenfürsten» beherzigt
würde, wage ich nicht zu versprechen. Doch gäbe sie gewiß vielen

«Gläubigen» Anlaß zu sehr ernstem kritischem Nachdenken
über ihre Oberen. Vor allem aber könnte sie zur Kopfklärung
der gebildeten Welt und mancher Politiker dienen, die heute
die kirchlichen und kirchenpolitischen Fragen viel zu leicht
nehmen, weil sie selber mit dem Kirchentum gebrochen haben
und sich nicht ernst genug die weltlichen Auswirkungen der
Kirchen auf die heutige Gesellschaft vergegenwärtigen. xy.

Geistliches Proletariat
Unter dem vorstehenden Titel bringt die «Berner Tagwacht»

einen Kommentar über die letzte Session des Schwyzer
Kantonsrates, den sie ihrerseits dem «Schwyzer Demokrat»
entnimmt :

«Ein bedenkliches Licht auf den katholisch-konservativen
Urständ Schwyz wirft das Beispiel, daß der Kanton einen
jährlichen Beitrag von 8000 Franken an die Stiftung «Kirchliches
Hilfswerk für die Seelsorge im Kanton Schwyz» beschließen

muß, nur damit es möglich wird, daß Geistliche auf kleinen
Pfründen einigermaßen sozialgerecht entlöhnt werden können.

Es ist das ein. neuer Beweis dafür, daß selbst das
katholischkonservative Regime nicht einmal die Soziallehren der eigenen

Kirche verwirklicht und ihnen nachlebt,

so daß selbst ein christlichsozialer Vertreter im Rate eingestehen
mußte, daß diese bedenkliche Tatsache kein Ruhmesblatt für
den Kanton Schwyz bedeute. — Wie tönt es jeweilen bei
Abstimmungen und Wahlen? Da sind es die Konservativen und
Christlichsozialen allein, die die wahren Hüter der Religion
sind, dabei verhudeln sie das Christuskreuz auf ihren Wahlhel¬

gen. Jedem andersdenkenden Mitbürger sprechen sie die Religion

ab. Und heute müssen selbst Liberale und Sozialdemokraten,

Protestanten, Juden und Heiden (letztere gibt es zu hun-
derten seit der Ständeratswahl 19501 mithelfen, die armselig
bezahlten Geistlichen katholischer Pfründen sozial gerechter
zu bezahlen. Es sind im Rate Beispiele solcher Entlohnung
aufgezählt worden, die besagen, daß unter den Pfarrern und Ka-

planen ein wirkliches Proletariat bestellt.

Denn wenn 75 Prozent aller Seelsorger im Kanton, wie
Genosse Heinzer als regierungsrätlicher Referent ausführte,
nicht imstande sind, ihren Haushälterinnen einen anständigen

Lohn zu zahlen, so sind das Zustände, die Hohn
sprechen.

Hohn jenen großmauligen Propagandisten, die sich bei Wahlen

und Abstimmungen jeweils so vernehmlich laut bemerkbar

machen. Hier hätten ein Herr Dr. L. und die jungkonservativen

Hitzköpfe ein Betätigungsfeld, das jedes Bemühen
nützlicher machte, als die Heruntermachung und Verunglimpfung
der politisch Andersdenkenden. Die Konservativen können sich

nicht hinausreden. Sie haben diese Zustände seit altersher
geschaffen und geduldet. Akut wurde die Frage, weil unter der

katholischen Geistlichkeit selbst etwas von gewerkschaftlichem
Geist wach wurde und diese sich um ihre eigenen sozialen
Belange wehren muß. Diese Herren mögen am eigenen Leibe er
fahren haben, wie bitter es ist, für die Arbeit mit Hungerlöh
nen abgespiesen zu werden. Vielleicht lernen sie daraus daf

Verständnis für die harten Kämpfe der arbeitenden Bevölke

rung, wie sie sich aus der wirtschaftlichen Lage ergeben haber
und immer wieder ergeben. Es sollte dies erwartet werden dür
fen, nachdem der ganze Kanton und alle Bürger mithelfen, di<

Not des geistlichen Proletariats zu heben.»

Wir bringen diesen Kommentar nicht in der Absicht, um fü:

die Pfarrer und Kaplane eine «sozialgerechte» Entlohnung z\

fordern, sondern um zu illustrieren, was von den Soziallehrei
der Romkirche zu halten ist. «Je höher der Kirchenturm, desti

tiefer der Lebensstandard», so schrieb uns der Einsender des Ai
tikels. Es gibt nicht nur Pfarrer und Kaplane, die es nicht vei

mögen, ihren Köchinnen einen anständigen Lohn zu bezahlet

es gibt noch weit mehr Familienväter, die ihrer angetrautei
Frau und den Kindern das Nötigste versagen müssen, währen

jene, für die hier ein «sozialgerechter» Lohn gefordert wirt
ihn und die Seinen auf ein besseres Jenseits vertrösten. Wi
wäre es, wenn Pfarrer und Kaplane ihren Haushalt selber b<

sorgen würden? Wie viele im Schweizerland können sich ein

Köchin halten? Wir möchten die Pfarrer und Kaplane nicl
auf das Jenseits vertrösten, sondern ihnen anraten, kurzerhan
die Köchin zu entlassen. Denn den Armen predigt die Geis

lichkeit auch Einschränkung.

Der voreilige Theologieprofessor
Die Mimosenhaftigkeit der militanten Katholiken ist alh

jenen bekannt, die den Katholizismus auch nur einigermaße
kennen. Diese Empfindlichkeit hat zur Folge, daß die Prot

stanten bald nicht mehr zu muksen wagen, nur um die Ewi

Beleidigten nicht irgendwie auf den Plan zu fordern. Mit jede

Kuschen werden die Katholiken forscher, und sie glauben il

Reich schon nahegekommen. Einen Beweis dafür liefert e

Theologieprofessor Z. im Lande Nidwaiden, der in seine

Traum von einer katholischen Schweiz durch einen Aussprui
des Cabaretisten Walter Morath aufgesehreckt wurde. Aula


	Völkerkonflikte und Kirchenmacht

