
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 2

Artikel: Die Psychologie von C.G. Jung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 u

AARAU, den 1. Februar 1951 (Erscheint regelmäßig am 1. jeden Monats 34. Jahrgang — Nr. 2

U IFI&IEDPIEliM
Li I " "-5

1 »

ORGAN DER F R E I G E I S T I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ
Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen

Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Die Psychologie von C. G. Jung — F. R. Lamennais

(Fortsetzung) — Totentafel — Römischer Fatischismus — Streiflichter —

Aus (1er Bewegung.

Wo nichts mehr helfen kann, da ruft man Pfaffen! Und
das ganz folgerichtig. Denn niemand hilft so wenig als

ein Pfaffe. Chr. D. Grabbe (1829) J

o
O N

O

Wenn es eine Wissenschaft gibt, zu deren Aufbau und
Entwicklung unser Jahrhundert die entscheidendsten Beiträge
geliefert hat, so ist dies unzweifelhaft die Psychologie, die
Wissenschaft vom menschlichen Seelenleben. Die Naturwissenschaften

haben sich schon früh ein festbegründetes Fundament
geschaffen und mittels Erfahrung und Beobachtung kontinuierlichen

Fortschritt ermöglicht. Anders aber die Psychologie. Sie

blieb bis in die Neuzeit hinein unsystematisches Stückwerk, der

es an grundlegenden Einsichten in Wesen und Reaktionsweisen
des Seelenlebens mangelte. Es ist das große Verdienst von
Sigmund Freud (1856—1939), als einer der ersten eine
wissenschaftliche Gesamtansicht des Seelenlebens herausgearbeitet zu
haben. Vor Freud beschränkte sich die Psychologie zumeist auf
die Erforschung des Bewußtseins. Dieses pflegte sie schematisierend

aufzuteilen in Denken, Fühlen und Wollen, wodurch
sie eine Reihe seelischer Elementarfähigkeiten erhielt, die sie

jedoch in der Regel niclit zu verbinden wußte. Freuds
bahnbrechende Entdeckung war, daß «der Schlüssel zur Erkenntnis
vom Wesen des bewußten Seelenlebens in der Region des Un-
bewußtseins liegt». Dieser Satz, den C. G. Carus (1789—1867)

lange vor Freud spekulativ aufgestellt hatte, gewann erst durch
die tiefenpsychologischen Forschungsergebnisse seine
allgemeine Bedeutung. Freuds Untersuchungen bemühten sich um
die Abklärung seelischer Erscheinungen, die rein bewußtseinsmäßig

nicht erklärbar schienen, so z. B. die sog. «Fehlleistungen»,

die Träume, die Neurosen und ihre Symptome, der Witz
usw. In allen diesen Phänomenen fand Freud das Zusammenwirken

zweier seelischer Tendenzen, die er als Bewußtsein und
Unbewußtes charakterisierte. Dabei erkannte er im Unbewußten

den triebhaften Grund des Seelenlebens, den er — entsprechend

der naturalistischen Grundhaltung seiner Zeit — mit
einem quasi sexuellen «Luststreben» (libido) gleichsetzte. Auf
dieser Hypothese baute er eine umfassende Theorie des Seelenlebens

auf, deren Reichhaltigkeit und innere Geschlossenheit
auch heute noch bewundernswürdig bleibt, wenngleich sie in
ihren Einzelheiten niclit mehr zu halten ist. Aus der Zusammenarbeit

von Trieb und Bewußtsein ergründete Freud die Entstellung

der Moral und der Religion. In derselben Weise, wie der
Einzelne seine seelische Unangepaßtheit zu überwinden sucht,
hat auch die menschliche Gemeinschaft in der Vorzeit eine
Anpassung an die Natur und die gesellschaftliche Lebensweise
herausgebildet. Die psychologische Forschung vermag dabei zu

vaid

zeigen, daß nicht alle Anpassungsformen sinnvoll waren. Freud
weist z. B. nach, daß die jüdisch-christliche Moral nicht wenig
dazu beitrug, seelischen Konfliktstoff zu verbreiten; die Religion

aber erweist sich, wie es in der «Zukunft einer Illusion»
dargelegt ist, als ein illusionäres System, das durch Vertröstungen

und Träumereien den Menschen hindert, sich auf Erden

vernunftmäßig einzurichten. Aus diesen kulturphilosophischen
Ansätzen wird ersichtlich, daß Freuds Lehre — die «Psychoanalyse»

— sich nicht nur auf psychologische Anregungen
beschränkte. In der Tat hat sie die gegenwärtige Philosophie
nachhaltig beeinflußt, und es gibt keinen Zweig des allgemeinen
Geisteslebèns, in dem nicht ihre Nachwirkungen zu verzeichnen

wären. Die bedeutsamsten Erfolge der psychoanalytischen
Forschung liegen jedoch auf dem Gebiet der Pädagogik.
Naturgemäß mußten die Einsichten über die Entstehung seelischer

Erkrankungen zu prophylaktischen Schlußfolgerungen führen.

Daraus ergaben sich Hinweise für eine sinnvolle Erziehung,
die schließlich zu einer tiefenpsychologischen Erziehungsielire
zusammengefaßt werden konnten. Alfred Adler (1870—1937),
der hervorragende Mitarbeiter Freuds, hat in dieser Beziehung
wegweisend gewirkt. Die von Adler und seinen Schülern

ausgearbeitete « Individualpsychologie» hat die bedeutsamsten

Konsequenzen aus den psychoanalytischen Ergebnissen gezogen.
Da sie in einem engeren Kontakt mit der Geisteshaltung der

Gegenwart stand, vermied sie jene Einseitigkeiten, die sich aus

Freuds naturalistischer Grundtendenz zwangsläufig ergeben
mußten. So ist z. B. bei Adler die kausale Betrachtungsweise des

Seelenlebens grundsätzlich überwunden — an ihre Stelle tritt
der Gesichtspunkt der «Zielstrebigkeit» und Zweckmäßigkeit.
Die Persönlichkeit wird als eine Einheit gesehen. Machtstreben
und Gemeinschaftsgefühl sind die wichtigsten Strebungen des

Seelenlebens. Das Gemeinschaftsgefühl repräsentiert die

allgemeine Verbundenheit der Menschen, ist gleichsam der
soziale Instinkt, durch den die Gemeinschaft der Menschen
besteht. Für die Entwicklung dieses Verbundenheitsgefühles sind
die Erfahrungen der ersten Kindheit (Erziehung) maßgebend.
Unsachgemäße Erziehung, wie z. B. autoritäre Strenge, Schläge,

Verwöhnung, Vernachlässigung usw. drosselt das Gemeinschaftsstreben

des Kindes. Auch körperliche Mängel, entmutigende
Erlebnisse, Benachteiligung gegenüber Geschwistern,
allgemeine Zurückstellung und geringere Einschätzung wirken in
dieselbe Richtung. In allen diesen Fällen wird das Selbstwert-



10 DER FREIDENKER Nr. 2

gefühl des Kindes geschädigt, sein Machtstreben (Ehrgeiz, Eitelkeit,

Neid usw.) angestachelt. Wille zur Macht und Mitmenschlichkeit

sind jedoch absolute Gegensätze. Somit sind alle
Schädigungen des Gemeinschaftsgefühles Schädigungen der
Mitmenschlichkeit. Dies zeigt sich auch darin, daß ein größeres
Manko mitmenschlicher Verbundenheit lebensunfähig macht.
Nervöse Erkrankungen, seelische Unfähigkeit zu Arbeit, Liebe,
Kameradschaft sind die Konsequenzen falscher Erziehungsemflüsse.

Darüber hinaus fällt hier auch ein Licht auf die
Kulturerscheinungen im Ganzen. Das Machtstreben zwischen den
Geschlechtern in Wirtschaft und Politik, hat für die menschliche
Gemeinschaft verheerende Folgen gehabt. Die alte Einsicht,
daß Erziehung und Kultur sich gegenseitig bedingen, wird
hierdurch nur bestätigt. Deshalb ist die Forderung der Individual-
psychologie an den Einzelnen sowie an die sozialen Gruppen:
«vorauszugehen bei dem Abbau des Strebens nach Macht und
bei der Erziehung zur Gemeinschaft». Aus diesen Worten
Alfred Adlers wird eine tiefbegründete soziale Grundhaltung
ersichtlich, die für die individualpsychologischen Bestrebungen
maßgebend ist — eine auf Fortschritt und Höherentwicklung
der menschlichen Gemeinschaft gerichtete Weltanschauung
wird deshalb in dieser Lehre ihr wertvollstes psychologisches
Rüstzeug finden.

C. G. Jung, dessen 75. Geburtstag Anlaß zu dieser Betrachtung

gibt, war, wie Alfred Adler, anfangs Schüler und Mitarbeiter

von Sigmund Freud. Während seiner Mitarbeit in der
psychoanalytischen Bewegung zeichnete er sich durch einige wertvolle

Studien aus, von denen z. B. eine den heute nicht mehr
wegzudenkenden Begriff «Komplex» einführte. Vor dem Ersten

Weltkrieg distanzierte sich Jung von der Psychoanalyse und

ging daran, sein eigenes System zu entwickeln. Dieses nannte er
m Abgrenzung gegen Freud und Adler «Analytische», später
«Komplexe Psychologie». Zur Begründung dieser Lehre
veröffentlichte der Zürcher Psychiater in den letzten drei
Jahrzehnten zahlreiche Schriften, die von seiner weitreichenden
literarischen Produktivität Zeugnis ablegen. Diese Bücher
beschäftigen sich nicht nur mit den psychologischen Fachfragen,
sondern behandeln die verschiedenartigsten Probleme, die mehr
oder minder mit der Psychologie in Beziehung gebracht werden

können. So finden sich in Jungs Publikationen in bunter

Römischer Fetischismus
Wir meinen damit nicht den Gewissenszwang für die Katholiken,

vom 1. November 1950, 9 Uhr 42, an, nun plötzlich an die leibhaftige
Himmelfahrt der Mutter Jesu glauben zu müssen, während sie bisher

schier zweitausend Jahre lang ohne diese fromme Legende das

ewige Seelenheil erlangen konnten. Die hohe Klerisei und vor allem
die in der Katholischen Aktion immer einflußreicher werdenden
Jesuiten werden wohl eine sauber ausgeklügelte machtpolitische
Taktik verfolgen (wann ging es je dem Heiligen Stuhle nicht um
irdische Macht), wenn sie die stets zum Aberglauben und Fetischdienst

neigenden kritiklosen Massen, vor allem die Frauen, in ihrem
sentimentalen Madonnenkult bestärken und aus der Kirche des Christus

immer mehr eine Kirche der Maria machen, die ihnen offenbar
viel bequemer ist. Der neutrale Soziologe erkennt in diesen und in
anderen Vorgängen die zunehmende Besorgnis der Kirche, ihr
bedrohtes Prestige zu retten, der allgemein beklagten «Kirchenflucht»
zu steuern und die wachsende Indifferenz der Massen um jeden
Preis, nicht zuletzt durch massive Rückfälle in schwärzestes Mittelalter,

aufzuhalten. Rückwärts gerichtet, wie alle Kirchen, hält Rom
starr an seinen theokratischen Ansprüchen fest und sucht mit allen
Mitteln —¦ die ja der Zweck heiligt seinen Einfluß auf das öffentliche

Leben zurückzugewinnen oder auszudehnen, obwohl dieses

längst und unwiderruflich in jeder Weise saekularisiert, von
geistlicher Bevormundung befreit wurde. Wenigstens in der Theorie und

Folge die disparatesten Themakreise berührt: Psychologie,
Philosophie, Religion, Alchemie, Mythologie, Astrologie, Politik,

Pädagogik usw. — Die wichtigsten Werke Jungs sind etwa
folgende: «Wandlungen und Symbole der Libido» (1912):
«Psychologische Typen» (1917) ; «Psychologie und Alchemie»;
«Symbolik des Geistes»; «Gestaltungen des Unbewußten» und
«Psychologie der Uebertragung». Weit davon entfernt, sich mit
dieser umfangreichen Schriftenreihe zufrieden zu geben, ist
der heute Fünfundsiebzigjährige noch immer bemüht, die
stattliche Zahl seiner Werke zu vermehren.

Wenn man von den Lehren Freuds oder Adlers zu denen von
Jung übergeht, so fällt vor allem eine grundsätzliche Verschiedenheit

des «geistigen Klimas» auf. Es ist eine wesentlich andere

Einstellung, mit der die beiden Altmeister der psychologischen
Forschung und mit der Jung und seine Schüler an die psychologischen

Probleme herantreten. Bei Freud und Adler ist es

durchaus der Geist der Wissenschaft, der sachlich-sachkundigen
Erörterung, der für alle ihre Bemühungen wegleitend ist. In
der üblichen wissenschaftlichen Weise werden Tatsachen
gesammelt und durcli Hpyothesen und Theorien in einen
verständlichen Zusammenhang gebracht. Der Spekulation wird
nur nach gründlicher und sachlicher Verankerung Raum
gegeben. Bei Jung hingegen übernimmt die spekulative, sprunghafte

Denkweise weithin die Führung und führt somit zu einem

phantasiereich unterbauten Konzept, das wohl manchem
bestechend erscheinen mag, aber von der psychischen Realität
durch eine weite, unüberbrückbare Kluft getrennt ist. Darüber
hinaus vermengt Jung die psychologische Forschung mit
Religion, Mythologie und Astrologie, sodaß alte, längst überwundene

Anschauungen im psychologischen Gewände das Grund-
gefüge seiner Lehre ausmachen. Durch diese Annäherung an
die Religion und an die ihr zugehörigen mythischen und
vorwissenschaftlichen Anschauungen hat sich der Begründer der

«Analytischen Psychologie» in erster Linie bei den religiösen
Kreisen starke Sympathien erworben. In den Kreisen der
Wissenschaft jedoch wurden seine Konstruktionen mit heftiger
Kritik beantwortet, und nicht wenige namhafte Psychologen
und Philosophen bezeichnen sein Werk als reine Polemik, als

Konzession an die religiöse Vorstellungswelt, die der
wissenschaftlichen Methodik und den Idealen der sachlichen For¬

in der Staatsverfassung! Die harte Wirklichkeit erweist sich freilich
oft anders. Beispiele dafür müssen wir nicht erst weit weg in
Spanien oder Italien suchen.

Aber unsere Leser erwarten doch ein wahres, unterhaltsames
Geschichtlein unserer Tage. Hier ist es, getreu den Augenzeugenberichten

in der Tageszeitung «La sicilia» (Catania) vom 3. Januar
1951 nacherzählt.

Avola ist ein Städtchen von etwa 20 000 Einwohnern, nahe der
Südostküste Siziliens, 20 km südlich Siracusa. Es gedeihen in der

Umgebung Mandeln, Oliven, Orangen die Fülle, und nicht zuletzt
ein schwerer Wein. Ein wenig westlich liegt das gleich große oder
kleine Städtchen Noto, erst erbaut nach dem großen Erdbeben von
1693, das die antike Siedlung, vier Wegstunden entfernt, völlig
vernichtete. Die Gegend ist, wie die ganze gegen Afrika gerichtete Küste
der großen Insel, uralter Kulturboden. Man findet dort noch
prähistorische Höhlengräber der Siculer, außer Resten griechischer
Tempel, Amphitheater und Nekropolen. Doch hat diese klassische

Vergangenheit kaum unter der heutigen Bevölkerung erfreuliche
Spuren hinterlassen. Immer wieder klingen uns hier Schillers
sehnsuchtsvolle, edle Verse auf: «Ach, da Euer Wonnedienst noch

glänzte / Wie ganz anders, anders war es da!»

Nur dies verbindet mit einer Vergangenheit. Wie einst zum
Schutze gegen die räuberischen Ueberfälle der Sarazenen, drängen
sich die Menschen heute noch in Städten zusammen, die deshalb auch



Nr. 2 DER FREIDENKER 11

schung zuwiderläuft. Darum wird auch die Jung'sche Psychologie

nicht selten als eine «Modeströmung» betrachtet, der
bleibender Wert für die Wissenschaft nicht zugebilligt werden kann,
weil sie weder das Tatsachenwissen vermehrt noch fruchtbare
Anregungen zutage gefördert hat.

Als eine der wesentlichsten Errungenschaften der «Analytischen

Psychologie» wird von deren Schülern und Anhängern
die Jung'sche Typenlehre hingestellt. Diese gründet bekanntlich
auf der Hypothese, daß es zwei Grundrichtungen seelischen
Erlebens gebe, die sog. «Extraversion» und die «Introversion». Für
die letztere gilt, daß der Strom des seelischen Erlebens sich nach

innen richtet, indes der extravertierte Mensch nach außen, auf
die Außenwelt hin lebt. Diese fundamentale Einstellung des

Seelenlebens soll angeboren sein und eine schicksalshafte
Bedeutung für das mit ihr behaftete Individuum haben. Zur
weiteren Einteilung der psychologischen Typen soll der Schematismus

von Denken, Fühlen, Empfinden und Intuition dienen.
Jeder Mensch soll — abgesehen von seiner seelischen Grundein-
stellung (introversiv, extraversiv) — mittels einer von diesen

vier Funktionen sich an die Welt anzupassen versuchen. Sein

Charakter wäre also danach zu definieren, welche seelische

Funktionen und welche Einstellung bei ihm die Vorherrschaft
haben.

Es braucht nicht betont zu werden, daß die heutige Psychologie

die typologischen Systeme längst nicht mehr so hoch
einschätzt wie vor etwa drei Jahrzehnten. Die Zahl der Typologien
ist in die Dutzende gewachsen, und einer der bekanntesten
Psychologen unserer Zeit hat mit Recht behauptet, er könne jede
Woche eine neue liefern. Die Typologie ist immer ein grobes

Instrument, das individuellen Nüancen — und jeder Mensch
ist eine Individualität! — nicht gerecht zu werden vermag.
Deshalb kann man überspitzt sagen, daß «alle Typologien falsch
sind». Bei der Juiig'sclien Typenlehre wird die Kritik vor allem
da einsetzen, wo eine angeborene seelische Grundeinstellung
postuliert wird. Der Mensch wird nicht extravertiert oder
introvertiert geboren. Freuds und Adlers Forschungen haben deutlich

genug erwiesen, daß die seelische Wendung nach «innen»

(Introversion) ein sekundäres Stadium ist. Die «Verinner-
lichung» des Introvertierten ist ein Produkt gewisser Erlebnisse,
die das «Innenleben» zum Problem gemacht haben. Hierzu ge-

die kinderreichen Scharen der überaus ärmlichen ländlichen Taglöh-
ner in meist unvorstellbar primitiven Wohnlöchern beherbergen
(dörfliche Siedlungen gibt es in diesem höchst unglücklichen Lande
des feudalistischen Großgrundbesitzes mit der bourbonischen
Mißwirtschaft fast keine). Die sogenannten Gebildeten aber verstehen
sich auf die beneidenswerte Lebensweisheit elementarster geistiger
Genügsamkeit. Wie sie sich nur durch etwas gepflegtere Kleidung
wenigstens auf den Straße von dem in schmutzigste Lumpen gehüllten

Volke unterscheiden. Hingegen ist in Avola und Noto der fromme

Glaube noch recht lebendig und angriffig, wie wir nunmehr
sehen werden.

Kurz nach Weihnachten wurden die braven Bewohner von Avola
durch große Maueranschläge, wie sie bekanntlich in ganz Italien die
Straßenfronten, die Kirchen und die Privathäuser verunstalten, auf
ein hochbedeutsames kirchliches Ereignis hingewiesen, das mit
gebührender Ehrfurcht gefeiert werden müsse. Die kostbarste Relique
der Gegend, die «sacra Urna» mit den Gebeinen des heiligen Cor-
rado werde demnächst «in peregrinatio» sämtliche Pfarreien der
Diözese von Noto besuchen. Solche Rundfahrten — vornehmlich
einer im Gerüche besonderer Wirksamkeit stehenden Madonnenstatue

— sind jedem aufmerksamen Italienreisenden bekannt.
Neuerdings hat man solche leider sogar in unserem Tessin mit
großem Tamtam inszeniert. Dem sinnlich hochbegabten Südländer
liegen solche Szenen noch besser. Ihnen ist auch die Religion eine
konkrete, handgreifliche Angelegenheit, wie den Primitiven Afrikas.

hören vor allem die Fragen, die mit dem von Freud auf sexueller

Ebene interpretierten «Oedipuskomplex», den «Schuldgefühlen»

usw., in Beziehung stehen. Die primäre Phase seelischer

Entwicklung ist «extravertiert» — der Mensch wird sozusagen
«extravertiert» geboren. Schaffen frühe Kindheitserlebnisse in
seiner Seele größere Gegensätze und Konflikte, so wird er nicht
nur mit der äußern, sondern auch mit der innern Welt zu kämpfen

haben. Dieser Gesichtspunkt erfährt durch die Lebensge-
schichte sog. «introvertierter» Personen immer wieder seine

Bestätigung. Ueber den Wert einer Einteilung in die Funktionen
des Denkens, Fühlens, Empfindens und Intuierens kann man
sich wohl streiten. Es ist wenig Anlaß, diese Funktionen gegenüber

anderen (Wollen, Handeln usw.) hervorzuheben und sie

zur Basis einer Typologie zu machen. Man wird gut daran tan,
solche künstlichen Klassifikationen niclit allzu ernst zu nehmen.
Bestenfalls sind sie die Vorzeichnung eines Feldes, auf dem das

Individuum gefunden — oder vermißt werden kann. Auf jeden
Fall kann auch diese Typologie — wie übrigens alle anderen
auch — keine Psychologie der Individualität, des Individuums
liefern. Sie ist lediglich ein Behelf, und nicht einmal ein guter.

Vom Begriff des «Komplexes» gelangte Jung zur Lehre von
den «Archetypen» und dem «Kollektiven Unbewußten», die für
seine Psychologie zentrale Bedeutung gewinnen sollte. «Als
,affektbetonten Komplex'», schrieb Jung in einer seiner ersten
Arbeiten, «bezeichnen wir die Gesamtzahl der auf ein bestimmtes

gefühlsbetontes Ereignis sich beziehenden Vorstellungen».
Ein Komplex ist also ein Kristallisationsgefüge von gefühlsmäßig

zusammengefaßten Vorstellungen. Der Kern des Gefüges
wäre ein stark gefühlsbetontes Erlebnis, von dem das Individuum

einmal betroffen wurde. Als Jung später Träume,
Wahnbildungen, Märchen und Mythen untersuchte, glaubte er in
ihnen die Wirkungen von «Komplexen» erkennen zu können,
die über die Zeiten und Völker hinweg auf identische Strukturen

hinwiesen. Daraus entstand der Begriff des Archetypus,
als einer «Grundzeichnung» des menschlichen Seelenlebens

überhaupt, als «Kristallisatiousgitter» des seelischen Erlebens

vom Anbeginn der Menschheit bis zum heutigen Tage. Nach

Jung treten solche «Archetypen» nur selten ins Bewußtsein. Nur
an bedeutsamen Wendepunkten des individuellen und kollektiven

Lebens erscheinen solche Urbilder, in denen sich das «kol-

Sie können nur verehren, was sie zu betasten vermögen. So drängen
die Gläubigen (oder Abergläubigen) ihre Körper an die Marmorhülle

des Sarges ihres heiligen Antonius in der Grabkapelle des
Domes von Padua. So küssen selbst erwachsene Männer ihre eigenen
Fingerspitzen, um hierauf mit diesen ein Heiligenbild zu berühren,
oder ist es für die Berührung zu weit entfernt, so werfen sie ihm
Kußhände zu! Welcher Romfahrer erinnert sich nicht, wie in St.
Peter an der berühmten antiken Bronzestatue einer heidnischen Gottheit

oder eines römischen Imperators, die vom Klerus zum heiligen
Petrus umgedeutet wurde, der vorstehende Fuß zu einem unförmlichen

Stumpf abgeküßt worden ist?

Und so standen dann am 1. Januar 1951 in Avola mehr als
zehntausend Gläubige auf den Straßen, um ihre höchste Verehrung den
irdischen Resten des vor 600 Jahren verstorbenen Corrado Confalo-
nieri zu erweisen, die in feierlichem Geleite von Noto hergebracht
werden sollten. Bis weit vor das Städtchen hinaus stand man Spalier,
und zahlreiche Autos waren dem Zuge entgegengefahren, um sich
ihm anzuschließen. Auf der Piazza hatten sich den kirchlichen
Würdenträgern die zivilen und militärischen zugesellt. (Wie könnten
auch je die hohen Herren auf eine Gelegenheit verzichten, sich in
ihrer Glorie vor dem versammelten Volke zu produzieren?)
Lichtgirlanden, Gesang, Blumen, Feuerwerk, alles war mit eifrigster Sorgfalt

von einem eigens für diesen Zweck bestellten Komitee vorbereitet

worden. Natürlich erhofften auch einige Schwerkranke besondere

Segnungen von der Relique.



12 DER FREIDENKER Nr. 2

lektive Unbewußte» der Menschheit manifestieren soll. Um
einige solche «Urbilder» der Seele zu nennen: Der alte Weise;
der ewige Jüngling; die große Mutter; die Dreizahl und die

Vierzahl; Gott usw.

Es gibt kaum einen Teil der Jung'schen Psychologie, der von
Seiten der psychologischen Wissenschaft so entschiedene Ablehnung

erfahren hat wie die Archetypenlehre, in der eine mehr
oder minder heimliche Theologie verborgen liegt. Die Parallelitäten

seelischen Erlebens in verschiedenen Epochen und in
verschiedenen Menschen muß keineswegs durch die weit hergeholte
Annahme seelischer Urbilder erklärt werden. Die Philosophie
selber hat die Lehre von den «eingeborenen Ideen» schon längst
ad acta gelegt. Die Psychologie hat wenig Grund, Ausartungen
des metaphysischen Denkens nacli ihrer philosophischen
Aburteilung bei sich aufzunehmen. Es kann gewiß nicht bestritten
werden, daß in den Märchen und Mythen ähnliche bis gleiche
Motive auftauchen. Dies rührt jedoch nicht daher, daß in der
menschlichen Seele eingeborene Bilder bereit liegen, die auf
«Erweckung» harren. Letzten Endes müssen diese Aehnlichkei-
ten darauf zurückgeführt werden, daß die Stellung des

Menschen im Kosmos und in der Gemeinschaft grundsätzlich jederzeit

und überall dieselbe ist. Die conditio humana (die menschliche

Bedingung) wechselt nicht. Vater- und Mutterbild, die
bei Jung als «Archetypen» auftauchen, erinnern nur an die
bescheidene Tatsache, daß jedes Menschenkind Vater und Mutter

hat, und daß diese beiden Personen für sein späteres Leben

von derart überragender Bedeutung sind, daß sich Reminiszenzen

an sie auf allen Gebieten des Lebens finden (z. B. Vaterland,

Muttersprache, die Mutter Erde, der «himmlische Vater»,
der «Vater Staat» usw.). Daß die Vierzahl ein «Archetyp» sein

soll, wird wohl darauf zurückgeführt werden müssen, daß diese

Zahl in der Natur und am menschlichen Leib nachdrücklich in
Erscheinung tritt. Jungs Konstruktion, daß Vier ein Symbol der

Göttlichkeit sei und daß «anima naturaliter christiana» (die
Seele ist von Natur aus christlich sei, muß wohl vollends dem

Bereich religiöser Phantasien zugewiesen werden.

Die Theorie vom «Kollektiven Unbewußten» wäre lange
nicht so irritierend gewesen, wenn sie ihren Begründer nicht
dazu verleitet hätte, auf die Domäne der Politik überzugreifen.

Nachdem man so etliche Stunden standgehalten und sich schließlich

von einer vielleicht etwas ünfrommen Ungeduld hatte beschlei-
chen lassen, langte endlich die skandalöse Nachricht ein, daß die
Notinesi (d. h. die Bewohner von Noto) sich in letzter Stunde
geweigert hätten, «ihren» Schutzpatron außer Landes zu lassen!

Ungeheuere Erregung der elementar aufkochenden Volksseele.
Vorbei die christliche Ergebenheit frommer Erwartung. Die alte
Feindschaft gegen das Nachbarstädtchen, die man endlich besänftigt
hoffte, erwachte mit vehementèr Ueidenschaft von neuem. In
ritterlichem und christlichem Geiste hätte dieser kirchliche Anlaß den
Hader vergessen machen und den Frieden besiegeln sollen. Noto
hingegen hat die schöne Gelegenheit dazu ausgeschlagen! Trotzdem
wird aber Avola sein Fest haben und seinen heiligen Corrado würdig
feiern. Statt der Santa Urna aus Noto wird man die Prozession mit
einem jener Karren durchführen, wie sie zu Umzügen von Heiligenfiguren

verwendet werden.

Was sich aber unterdessen in Noto ereignet hatte, das wirft noch
ein drastischeres Licht auf eine gewisse katholische Frömmigkeit.
Der von der Geistlichkeit vorgesehenen Reise ihres Heiligen hatte
sich ganz Noto in einhelligem Aufruhr widersetzt, sie sogar mit
Gewalt verhindernd. «Handle es sich doch — so rechtfertigt man sich

— nicht um irgend eine der zahllosen Heiligenfiguren aus Papier-
maché, sondern um die echten Gebeine des heiligen Corrado Confa-
lonieri, den Noto seit Jahrhunderten von Geschlecht zu Geschlecht
verehrt. Sein Reliquiar sei ein Nationaldokument von unschätzbarem

Gerade auf diesem Gebiet zeigte sich in unmißverständlicher
Weise ihre völlige Haltlosigkeit, als Jung mittels seiner Lehre
von den Archetypen die politischen Ereignisse im
nationalsozialistischen Deutschland zu beurteilen können glaubte. Für
Jungs Haltung gegenüber dem Nationalsozialismus ist die
befremdende Tatsache bedeutsam, daß er während der Zeiten des

nationalsozialistischen Rassenwahnes an die Leitung einer der

wichtigsten deutschen Psychiaterorganisationen berufen wurde
— und auch diese Berufung annahm (die Ernst Kretschmer
abgelehnt hatte!). Die «Aufsätze zur Zeitgeschichte» (1946)
setzen sich mit dem nationalsozialistischen Deutschland auseinander.

Anstatt einer sachlichen Beurteilung der psychischen
Situation des deutschen Volkes ist es für Jung das entscheidende

Anliegen, den «Aufbruch des Sturmgottes Wotan» zu schildern.
Wotan hat die Deutschen gepackt und ins Verhängnis geschleudert.

Das soll die wahre Erklärung der deutschen Katastrophe
sein — man braucht wohl über diese Mystifikation nicht viel
Worte zu verlieren.

Nicht weniger phantastisch ist der Aufsatz «Nach der
Katastrophe», der in seinen haltlosen Verallgemeinerungen über die
deutsche «Kollektivschuld» zeigt, wie die Analytische Psychologie

am wichtigsten Prüfstein psychologischer Bewährung —
am Verständnis sozialer Phänomene — versagen muß.

Das beste und vielleicht treffendste Urteil über die «Analytische

oder Komplexe Psychologie» hat wohl C. G. Jung vor
kurzem selbst abgegeben. In einem letzthin vor einem psychologischen

Forum gehaltenen Vortrag suchte Jung seine Psychologie

der «Astrologie» anzunähern. Dabei erklärte er das Wandern

des sog. «Frühlingspunktes» im Tierkreis als eine der
aufschlußreichsten Gegebenheiten des Menschheitsschicksals. Die
letzten zwei Jahrtausende standen im Zeichen der «Fische»;
nunmehr wandert der Frühlingspunkt in den Bereich des

«Wassermanns», was von unermeßlicher historischer Bedeutung sein
soll. Es erübrigt sich, diese Kombination weiter auszuspinnen
und Jungs darauf basierende Konstruktionen im Detail
wiederzugeben. Als bemerkenswert bleibe lediglich dahingestellt, daß
C. G. Jung sein Lebenswerk nicht besser zu krönen weiß, als

daß er als Schlußstein in sein Gedankengebäude die Astrologie
einzusetzen gedenkt. Damit hat die Analytische Psychologie in

Wert und von höchster künstlerischer Meisterschaft. Die Stadt Noto
könne nicht eine einzige Minute ohne ihren San Corrado sein und
müsse in höchster Unruhe leben, solange sie die teuren Reste ihres
Schutzpatrons außerhalb ihrer Mauern wisse.»

Es wird zugegeben, daß die Anhänglichkeit der Leute an ihren
Heiligen an Fanatismus grenze, hingegen werden die Zeitungsmeldungen

über das Hineinspielen der Politik entschieden bestritten.
Die politischen Parteien «existieren» in Noto lediglich in Zeiten des

Wahlkampfes, sonst aber bilden Kommunisten, Democristiani,
Liberale usw. nur eine einzige «Partei», die Partei des San Corrado!
Hat dies nicht auch jetzt das einmütige Verhalten des Volkes deutlich

bewiesen. Mitten in der weinenden und betenden Masse des
niederen Volkes sei in gleicher Haltung auch die Blüte der Aristokratie
(il fior fiore dell'aristocrazia) gestanden; neben dem Berufsmann
der Taglöhner, neben der vornehmen Dame die Frau aus dem Volke
(la popolana), trotz der in Süditalien so weit klaffenden Distanzierung

der sozialen Schichten. Und alle hatten mit Tränen in den

Augen gefordert, daß die heilige Urna nicht die Stadt verlasse. Die
Geistlichkeit mußte nachgeben, obwohl sie gehofft hatte, daß der

«peregrinatio» durch die verschiedenen Pfarreien der Diözese das

kirchliche Ansehen von Noto heben würde. Vielleicht wird sie vor
einem zweiten Versuche eines solchen Propaganda-Umzuges
zunächst ihre Notineser Schäflein aufzuklären und um Zustimmen
versuchen. Die drei Dutzend Priester mit ihrem Bischof finden doch

sonst blinden Gehorsam, wenn sie den Fanatismus für ihren Corrado
schüren oder den Vortrag eines Protestanten sabotieren. Sizilius.



Nr. 2 DER FREIDENKER 13

unverkennbarer Weise ihre weltanschaulich-geistige Position
bezogen, und aufs Neue demonstriert, aus welchem Gesichtskreis

sie stammt und in welche Richtung sie sich bewegt. Für
die Anhänger und Vertreter der psychologischen Wissenschaft
ist es keine Frage, daß derartige Konstruktionen nicht von
Dauer sein können, da sie als Relikte vorwissenschaftlichen
Denkens durch Aufstieg und Entwicklung von Wissenschaft und
Philosophie mehr und mehr in Vergessenheit geraten werden.

F. R. Lamennais
(1782—1854)

Ein Vorläufer des Sozialismus

(Fortsetzung)

Wegen der im Jahre 1825/26 erschienenen gegen den Galli-
kanismus* gerichtete Kampfschrift «De la réligion considérée
dans les rapports avec l'ordre politique et civil» (Von der
Religion in ihren Beziehungen zu der politischen und bürgerlichen

Ordnung) wurde Lamennais formell verurteilt. In dieser

Schrift, die kein eigentliches positives politisches Programm
entwickelte und die übrigens auch ohne große Wirkung blieb,
wollte er nachweisen, daß die Religion die Quelle der Gesetze,

ihr Fundament, ihre Unterstützung und das regulative Prinzip
der Staaten sei. Die ursprüngliche Abhängigkeit des Staates von
der Religion bedeute, daß die Zersetzung der Religion die
Zerstörung des Staates mit sich bringe. Somit ergibt sich, daß die

politische Ordnung von der religiösen Ordnung abhängt und
daß alles staatliche und politische Leben in einem letzten und
unbedingten Sinne an der Einheit und Unwandelbarkeit der
religiösen Erkenntnis interessiert sein muß. Lamennais ging in
seinen Schlußfolgerungen so weit, daß er die Prinzipien der
Revolution und Reformation als die Ursachen der Zerstörung
anklagte: nach seiner Ueberzeugung setzte die Reformation
den religiösen Atheismus auf den Thron; die Revolution dagegen

hatte den auf die Politik übertragenen Atheismus zur
Voraussetzung.

Aus diesen Gedankengängen Lamennais müssen wir Menschen
des 20. Jahrhunderts schließen, daß die Zersetzung der
gesellschaftlichen Bande auf die Ohnmacht und die Auflösung des

im Abendland vorherrschenden Christentums zurückzuführen
sei. Wer Augen und Ohren offen hat, wird sich über das

Vorhandensein dieser Krisis kaum hinwegtäuschen können. Wie
sehr sich die Haltung der Massen verweltlicht hat, zeigt uns eine

von den englischen Quäkern angestellte Untersuchung über den

Kirchenbesuch in Yorkshire. Dabei ergab sich, daß 1901 noch
35% der erwachsenen Bevölkerung sonntags zur Kirche gegangen

waren: 1935 war die Zahl auf 17,7%, 1947 auf etwas über
10% gesunken. Dem englischen Volk, auch den untern sozialen

Schichten, wird man kaum vorwerfen können, daß es in seiner
Mehrheit areligiös oder antireligiös sei. Vielleicht kommen wir
den Tatsachen näher, wenn wir annehmen, daß die englischen
Christen und besonders die sozialistische Arbeiterschaft besser

ils wir zu unterscheiden wissen, zwischen einem Tatchristentum
1er Quäker und demjenigen Christentum, das glaubt, die soziale

Frage mit karitativen Maßnahmen, mit einem «sozialen Kapital»

oder mit sonstigen Linderungsmitteln lösen zu können.

* Als Gallikanismus wird jene im Frankreich des 19. Jahrhunderts
verbreitete Richtung hezeichnet, die auf Grund ihrer Lehren über die Stellung
les Papstes innerhalb der Kirche und über das Verhältnis der geistlichen
!Ur weltlichen Gewalt die französische Kirche vom Papsttum möglichst
inabhängig zu machen suchte, der Staatsgewalt aber weitgehende Rechte
a Kirchensachcn einräumte und die Kirche in völlige Abhängigkeit vom
lationalen Staat brachte. (Görres Staatslexikon.)

Lamennais Hoffnung auf ein neues, in den Freiheitsbestrebungen

der Völker heraufkommendes Zeitalter wurde immer
geringer. Unter diesem Eindruck vollzog sich in ihm eine Wendung

zu einem Bündnis zwischen Kirche und Freiheitsbestrebungen

der Völker, zu einem demokratischen «Ultramontanismus».

In einem Werk «Des progrès de la révolution et de la guerre
contre l'église» (Von den Fortschritten der Revolution und vom
Krieg gegen die Kirche) betrachtete er die Verbindung von
Autorität und Freiheit als Ideal und setzte sich für einen vom
Aufklärungsgeist des 18. Jahrhunderts freien Liberalismus ein.
Dieser war begründet auf dem «gerechten und wahren Gefühl»
der Abneigung, das «jedes christliche Volk hat, eine willkürliche

Regierung zu ertragen oder das Joch einer rein menschlichen

Gewalt».

Die Fortschritt- und Freiheitsbewegung, wie sie durch die

Philosophen des rationalistischen Zeitalters eingeleitet worden

war, ließ sich nicht aufhalten. Das Volk begnügte sich nicht
mehr mit einer nur gepredigten Religion ; es schritt vorwärts
und der Klerus verlor beständig an Ansehen und Einfluß.
Lamennais hoffte die Rettung in einer vom katholischen Geist

erfüllten Demokratie und in der Befreiung der Kirche aus der

Abhängigkeit des Staates zu finden; er forderte Trennung von
Kirche und Staat, setzte sich ein für Gewissens-, Religions-,
Presse-, Vereinigungs- und Unterrichtsfreiheit. Er scheint all
diese Dinge zu wenig durchdacht zu haben und er mußte später

erkennen, daß es in einer von katholischem Geist erfüllten
Demokratie weder Gewissens- noch Unterrichtsfreiheit geben
kann.

In der im Jahre 1830 gegründeten Tageszeitung «L'Avenir»
(Die Zukunft) nahmen er und einige Mitarbeiter unter der
Devise «Dieu et la liberté» (Gott und die Freiheit) mit einem
unerschütterten Glauben den Kampf auf. Die Bewegung gewann
an Boden und machte namentlich auf die niedere Geistlichkeit
einen tiefen Eindruck. Weniger begeistert waren die kirchlichen
Behörden ; die Bischöfe, die aus der Forderung einer Trennung
von Kirche und Staat eine Katastrophe erwarteten, fürchteten
um ihre günstige Stellung. Sie schwärmten nicht für ein

System, bei dem ihre Einkünfte von der Großmütigkeit der
Gläubigen abhängen würden. Der höhere Klerus verurteilte nicht
nur die Thesen Lamennais und seiner Schüler, er schloß sich

sogar dem Staate an und unternahm gemeinsam mit diesem in
Rom Schritte, damit Lamennais, der die Kirche demokratisieren

wollte, Einhalt geboten wurde. Im Rundschreiben «Miseri vos»

wurden die Lehren Lamennais und seiner Freunde verurteilt.
Rom verwarf die Forderungen .einer absoluten Gewissens- und

Pressefreiheit, einer Trennung von Kirche und Staat und die

Angriffe auf die bestehenden politischen Autoritäten. Die
Anhänger Lamennais unterwarfen sich dem päpstlichen Diktat,
Lamennais aber ging weiter und allein seinen Weg. Als er aus

der Kirche austrat, setzte er in seinem Zimmer an die Stelle

der Statute der Maria die der Freiheit.

Einen Sensationserfolg erreichte Lamennais mit seinem Buch
«Paroles d'un croyant» (Worte eines Gläubigen, 1834). Niclit
nur wurden die Völker aufgerufen, gegen alle sie unterdrückenden

Mächte für ihre Freiheit zu kämpfen. Lamennais schrak

nicht einmal davor zurück, selbst den Papst unter die alten

tyrannischen Autoritäten zu rechnen. Daß diese Schrift, in der

Christentum und Kirche einer scharfen Kritik unterzogen wurden,

vom Papst verdammt wurde, war selbstverständlich zu
erwarten.


	Die Psychologie von C.G. Jung

