
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 12

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker : Schluss des 3. Gesprächs [Teil 6]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94 DER FREIDENKER Nr. 12

Gespräche mit einem Freidenker
Schluß des dritten Gesprächs

Herr Zweifel: «Kirchen? Mehrzahl? Sie werden doch zugeben,

daß der Protestantismus solch mittelalterliches Zeug, wie
Sie erzählt haben, nicht enthält.»

Ich: «Bevor ich hierauf eine Antwort gebe, eine
Zwischenbemerkung: der Dämonenglaube ist nicht mittelalterliches
Zeug, nicht damals aufgekommen, obwohl er auch in jener frommen

Zeit grassiert hat. Er ist heidnisch, was nur heidnisch sein

kann, aber auch christlich, was nur christlich sein kann, wie die
katholische Taufe zeigt. Er hat sich zu einer Zeit gebildet, die

vielleicht Jahrhunderttausende zurückliegt, als die Menschen

in ihrer Unkenntnis über die Naturvorgänge diese nur deuten,
nicht erklären konnten und sie vermenschlichten. Dämonen
fuhren im brausenden Sturme daher, rauschten in den Kronen
des Waldes, schlichen sich in Höhlen oder Hütten und stifteten
Unheil. Also schon sie griffen in das menschliche Schicksal ein,
wie später die Götter. Man darf sie ruhig als die Urgötter
bezeichnen. Aber die Götter von heute darf man nicht Dämonen

nennen, das würde als Gotteslästerung geahndet. Und damit
niemandem einfalle, Gott für einen Nachfahren der früheren
Dämonen zu halten, das heißt, daran zu denken, daß der Begriff
Gott aus dem Begriff Dämon hervorgegangen ist, läßt man die
Dämonen im Bewußtsein der Gläubigen leben. Sie sind nun
böse, gottfeindliche Geister, die den Menschen beunruhigen,
ihn zu verführen suchen, also beispielsweise in die Neugeborenen

fahren und demnach ausgetrieben werden müssen, bevor
das Kind durch die Taufe als Christ erklärt und in den Schoß

der Kirche aufgenommen werden kann. Beachten Sie den
Unterschied: wenn der alte Heide und der heutige Wilde die Dämonen

mit irgend einem seltsamen Hokuspokus abwehren zu können

glauben, so ist das schwarzer heidnischer Aberglaube; treibt
der katholische Priester Dämonen aus, so ist das eine heilige
Handlung. Ja, wenn zwei dasselbe tun, ist es nicht dasselbe. —
Kehren wir aber zum Thema zurück, von dem ich abgeschweift
bin. Ich gebe ohne weiteres zu, daß der Protestantismus solchen

,Zauber' nicht enthält und, abgesehen von der orthodoxen Richtung,

in der Tat bestrebt ist, dem Verstand einigermaßen
Rechnung zu tragen. Allein er gerät dabei in ein peinliches
Dilemma, weil er als Religion, als christliches Bekenntnis der
christlichen Mystik nicht ganz entraten kann, und Mystik hat
nun einmal mit dem Verstand nichts zu tun. So ist er zu einer
Deutung der alt- und neutestamentlichen Wunder und mystischen

Begebenheiten gezwungen, die weder den Verstand, noch
das wundersüchtige Gemüt befriedigt. Man weiß nicht, gilt's
ernst oder nicht ernst, ist's ein Fisch oder ein Vogel. Das ist wohl
der Hauptgrund für die Absplitterung so vieler Sekten, die dann
allerdings einen Unsinn zusammenbrauen, der mit Händen zu
greifen ist. Aber die Leute haben, was sie brauchen. — Da fällt
mir im Zusammenhang mit der Taufe ein, daß Zwingli meinte,
es sei mit dieser, wie wenn ein Eidgenosse sich ein weißes Kreuz
annähe, um damit auszusagen, daß er ein Eidgenosse sein wolle.
So sei die Taufe ein Zeichen, das uns in den Herrn Christum
verpflichte. Was meinen Sie dazu?»

Bleib treu der Unvernunft
auf dieser Erden,
so wird dir Unterkunft
im Jenseits werden. Ci.

«Ich bin erstaunt, daß Zwingli auf diese völlig unpassende
Vergleichung verfallen ist», sagte Herr Zweifel bedauernd.

Ich: «Nicht wahr! Der Eidgenosse, ein Mann, weiß, was er tut
und wem er sich verpflichtet; der Säugling weiß nicht, was mit
ihm getan und wem er verpflichtet wird. Aber genug hievon.
Ich möchte damit fortfahren, Ihnen zu erzählen, wie ich zum
religiösen Glauben gekommen und dann, wie ich ihn wieder
losgeworden bin.»

Herr Zweifel: «Ich bin begierig.»
Ich: «Ich erlebte also weiter, was jedes andere Kind, von dem

sich nach und nach die Dumpfheit der ersten Lebenswochen
löst. Die ersten Zeichen der normalen Entwicklung, die das

bangende Mutterherz entlasten, traten auf: das erste Lächeln, das

erste bewußte Greifen nach einem Gegenstand, das erste
Hinhorchen nach Stimmen und Klängen, der erste nachahmende
Laut. Und als dann das anfänglich unverständliche Lallen zum
vorläufig noch sehr unbeholfenen, allmählich deutlicher
werdenden Sprechen wurde, fing ich an, nachzusagen, was mir die
Mutter, eben um dies zu erreichen, jeden Morgen und jeden
Abend an meinem Bettlein mit großem Ernst vorsprach. Dabei
mußte ich die Hände falten, was bei allem andern Sprechen
nicht geschah, woraus ich merkte, daß das kein gewöhnliches
Sprechen sei, sondern eine außerordentliche Bedeutung haben
müsse. Es waren Gebetlein, die ich ohne jegliches Verständnis
für den Inhalt nachsagte; es hätten ebensogut Stücke aus dem
Einmaleins oder grammatische Regeln sein können. Aber die
täglichen Wiederholungen, die bedeutsamen Ermahnungen, das

Beten ja nie zu vergessen, die Hinweise auf einen lieben Gott,
der ins Verborgene sehe und den bestrafe, der nicht bete, wirkten

dermaßen auf mein Gemüt und mein Gewissen ein, daß ich
noch als größerer Knabe von Angst gepackt wurde, wenn mir
plötzlich einfiel, daß ich ohne Gebet eingeschlafen war.»

«Genau wie ich!» warf mein erstaunt lauschender Gast
dazwischen.

Ich : «Dann kamen, aber erst in der Schule, die rührseligen
biblischen Geschichten dazu, ob denen ich heimlich viele Tränen

vergoß. Sie gefielen uns über die Massen, vielleicht wegen
ihrer Fremdartigkeit. Dazu sagte man uns, daß sie wahr seien

und heilig; man müsse dran glauben, sonst sei man ein schlecb
ter Mensch und komme nicht in den Himmel. Das wirkt be:

Kindern Abgesehen davon, daß sie die wahren Geschichten an

meisten lieben, besonders, wenn es drin recht spannend seltsan

zugeht. Kinder glauben ja auch stets ein wenig an die Märchen
wenn sie's schon nicht haben wollen, um nicht als dumm zu gel

ten. Ich glaubte also wie die andern Kinder an die biblischer
Geschichten, und eben auch um so lieber, je wunderlicher es h

ihnen zuging. Die Vorkehrungen Abrahams zur Ermordung sei

nes Knaben Isaak erlebten wir in atemloser Spannung mit
Ueber die Vielweiberei Jakobs machten wir uns keine Gedan

ken. Die Schwindeleien, die er an seinem Vater und an seinen

Onkel Laban beging, vom Lehrer so vorgetragen, wie man voi

Heldentaten erzählt, bewegten unser Gewissen keineswegs. E

handelte sich ja nicht darum, sie moralisch zu bewerten, son

dern sie uns als heilige Wahrheiten einzuprägen, weil es bi

blische Geschichten waren. Und erst die Geschichten von Jesus

Wie traurig, in einem Stalle geboren zu werden und nur ein

Krippe als Wiege zu haben! Wie seltsam und herrlich hieran
der Besuch von Königen, die mit reichen Geschenken kamer

Dann die vielen Wunder, von denen uns vor allen die Totenei

weckungen gefielen, weil sie unser kindliches Bedürfnis nac

glücklichem Ausgang vollständig befriedigten. All das hob sie

aus den andern Geschichten, die ich kennen lernte, als etw£



Nr. 12 DER FREIDENKER 95

ganz Besonderes, Unvergleichliches heraus, vor allem die

Leidensgeschichte.»

«Begreiflicherweise!» bemerkte dazu Herr Zweifel angeregt.
«Ja, begreiflicherweise!» wiederholte ich betont, «denn ich

war, wie die meisten Kinder, rein aufnehmend, rein Gefühl,
aber auch rein urteilslos und unwissend. In keinem von uns
kam der sündige Zweifelsgedanke auf, ob all das wahr oder gut
oder möglich sei. Und so glaubten wir, wie man es uns sagte,

man habe die Kreuzigung als besonders grausame Hinrichtungsart
extra für Jesum erfunden, um ihn mehr zu quälen, als je ein

Mensch gequält worden sei. Ich wußte so wenig wie die andern,
daß man sie für bestimmte Vergehen ganz allgemein anwandte.
Ich wußte nichts von den zahllosen im Alten Testament erzählten

Schand- und Greueltaten des ,auserwählten' Volkes, die von
den christlichen Gläubigen andachtsvoll und ohne jegliche
moralische Entrüstung und ohne Zweifel an der Heiligkeit der

Heiligen Schrift gelesen werden. Ich wußte nichts von den
unerhörten Grausamkeiten des zur Macht gelangten Christentums,
begangen an Menschen, die keine andere Schuld auf sich
geladen hatten als Christus, nämlich eine Ueberzeugung zu haben
und zu vertreten, die der herrschenden Klerisei und Staatsgewalt

mißfiel. Ich war also fromm wie irgend ein anderes Kind
und hätte mich in dieser Hinsicht auch von Ihnen wohl kaum
unterschieden.»

«Gar nicht, war ich doch von frühester Kindheit an sehr religiös

veranlagt», beeilte sich Herr Zweifel zu bestätigen.
«Was ich von mir nicht behaupten möchte», fügte ich bei.
Herr Zweifel staunte: «Sie haben sich doch soeben in dieser

Weise geschildert.
«Nein», erwiderte ich, «das hat mit Anlage nichts zu tun. Als

Kinder nehmen wir von unsern Erziehern einfach auf, was wir
von ihnen hören und sehen, halten es für richtig, weil wir nichts
anderes wissen und demnach nicht vergleichen können. Wie
die jungen Vögel die Flügelbewegungen der Alten nachahmen,
so wir die Sprache, das Gehaben der Eltern, nicht minder ihre
Meinungen, die sie, erzieherisch gewollt oder nicht, im Umgang
mit uns oder einfach in unserer Gegenwart äußern. Sie, Herr
Zweifel, und ich wurden zu zwei kleinen ,Heiligen', weil man uns
so modellierte, als wir noch weich wie Wachs waren, getreue
Abbilder unserer Erzieher. Wer hätte vermutet, daß einer von uns
Freidenker würde? Setzen wir den andern Fall, wir hätten eine
betont freigeistige Erziehung genossen, wie sie betont religiös
war, so wären wir anstatt zwei Betbrüderlein zwei Freidenkerlein

gewesen, auch getreue Nachklatsche unserer Erzieher.
Aber auch in diesem Fall: wie lange? Der Zweifel, ob Sie's
geblieben wären, ist nicht ganz unberechtigt.»

«Es besteht überhaupt kein Zweifel darüber, daß ich mich
zur Religiosität durchgerungen hätte. Denn Anlagen lassen sich
nicht auf die Dauer unterdrücken», entgegnete Herr Zweifel.

«Sehr gut, da haben wir des Pudels Kern!» bestätigte ich
lebhaft. «Auf die Anlage kommt es an. Das macht verständlich,
daß aus einer pietistischen Umwelt Freidenker, aus freigeistigem

Nährboden religiöse Eiferer hervorgehen können.»
Darauf Herr Zweifel : «Ich bin mit Ihnen nur zur Hälfte

einverstanden; denn es scheint, als ob Sie bei den einen Mensclien
eine religiöse, bei den andern eine freigeistige Anlage annähmen.»

Ich: «Gewiß, das tue ich. Was für eine andere Ansicht haben
denn Sie darüber?»

Herr Zweifel: «Selbstverständlich die, daß es nur eine
religiöse Anlage gibt. Wo diese zu fehlen scheint, ist sie nur in
geringem Maße vorhanden oder irgendwie durch unbemeisterte

FESSELN
dei' Titel des letztes Jahr erschienenen Buches
von Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin.
Denke daran, wenn Du Bücher schenkst.
Preis geb. Fr. 13.—

Erlebnisse oder Umweltseinflüsse verschüttet. Eine Anlage zur
Nichtreligiosität wäre geistig ja etwa das wie körperlich eine

Anlage zum Nichtatmen.»
«Worauf führen Sie die Allgemeinheit der religiösen Anlage

zurück?» fragte ich.
Herr Zweifel: «Darauf, daß die Welt die Schöpfung Gottes

und die menschliche Seele sozusagen der schwache Widerschein
des göttlichen Geistes ist. Sie kann sich dem Bestrahltwerden
nicht entziehen, die Lichtquelle ist einfach da. In uns offenbart
sich diese Einwirkung als religiöses Gefühl. Als Beweis für meine
Behauptung führe ich an, daß man keinen noch so primitiven
Volksstamm gefunden hat, bei dem niclit Anzeichen kultischer
Gebräuche wahrgenommen worden wären; diese aber setzen
selbstverständlich ein religiöses Gefühl voraus.»

«Ihre Antwort ist sehr interessant, mystisch auf die eine, real
auf die andere Seite hin. Sie enthält andeutungsweise zwei
einander widersprechende Auffassungen über den Ursprung der

Religion .»

«Nicht daß ich wüßte!» fiel mir Herr Zweifel ins Wort.
Dabei warf er einen Blick auf seine Armbanduhr.
«Um Gottes Willen, schon so spät? Da muß ich mich schleunigst

auf die Fersen machen!»
«Bei solchen Disputationen pflegt der liebe Gott den Lauf der

Zeit zu beschleunigen», sagte ich lachend.
«Sie Spötter!» gab Herr Zweifel in gleicher Weise zurück.

Er nahm mir den Scherz nicht übel.
Beim Hinausgehen wandte er sich nochmals an mich: «Auf

Ihre Entgegnung bin ich sehr gespannt. Uebrigens habe ich ja
heute von Ihnen wissen wollen, wie Sie Freidenker geworden
sind. Das nächstemal wollen wir doch darüber sprechen, nicht?»

«Sehr gerne», antwortete ich, «wir werden dabei Persönliches
und Allgemeines miteinander verknüpfen müssen, wobei uns

jenes aber nur als roter Faden im Gewirre der Besprechungen
dienen soll, von denen ich hoffe, daß sie zu einer Klärung des

Begriffes Freidenkertum führen werden.»

(Viertes Gespräch folgt.)

AUS PIEg lBEWi©£M©
Freidenkerbund Oesterreichs

Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, IL Stock.

Zusammenkünfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden Montag

und Mittwoch von 16—20 Uhr im Heim des Arbeiter-Samariter-
Bundes, L, Sonnenfelsgasse 17/11.

Ortsgruppen
Luzern

Samstag, den 8. Dezember, 20.15 Uhr spricht in unserer
Ortsgruppe Gesinnungsfreund Moritz Stöckli über «Existenzialismus».
Ob diese heute vielumstrittene philosophische Richtung nur eine

sogenannte Modeströmung ist, wird uns der Referent auseinanderzusetzen

suchen. Bei der Besprechung oder Behandlung derartiger
Probleme kommt es darauf an, ob es der Vortragende versteht, die
Materie in einer leicht faßlichen Form vorzutragen, oder ob er sich
der bei den Fachphilosophen üblichen Terminologie bedient. Gesin-


	Gespräche mit einem Freidenker : Schluss des 3. Gesprächs [Teil 6]

