Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 11

Artikel: Gesprache mit einem Freidenker : Fortsetzung des 3. Gesprachs [Teil
5]

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11

DER FREIDENKER 85

Daseins. Dieser allgemeinen «insecuritas» des Menschen hat .

Blaise Pascal uniibertrefflich auszusprechen verstanden:

«Das ist unser wahrer Zustand. In ihm sind wir unfihig, sicher
zu wissen und absolut nichts zu wissen. Wir treiben iiber einen
weiten Mitten-Raum dahin, stets unsicher und schwankend, von
einem Ende zum andern getrieben. Wo immer wir an eine
Grenze geraten und festen Ful} zu fassen vermeinen, gerit sie in
Bewegung und entgleitet uns, in ewiger Flucht vor uns. Nichts
bleibt vor uns stehen. Das ist der Zustand, der uns natiirlich ist,
und trotzdem zu unseren Neigungen im grofiten Widerspruch
steht; wir verbrennen vor Sehnsucht, einen festen Ort und ein
endgiiltiges, bleibendes Fundament zu finden, um einen Turm
darauf zu bauen, der sich bis ins Unendliche erhebt; aber alle
unsere Fundamente bersten und die Erde tut ihre Abgriinde
auf.»

Was Pascal iiber die spezifische religiose Situation des Men-
schen sagt, gilt fiir die menschliche Existenz schlechthin. Man
kann das Tun und Lassen des Menschen, des Individuums wie
der Gattung, dann allein sinngemifl verstehen, wenn man die
Elemente der Sicherung bloBzulegen vermag. Das Sicherungs-
streben hat die Gedanken und Taten der Menschen seit dem
Ursprung des Menschengeschlechtes gelenkt und geleitet. Hinter
aller theoretischen und praktischen Aktivitdt ist dieses eine
Fernziel: securitas.

In der Friihzeit der Geschichte sucht der Mensch seine Siche-
rung gegeniiber dem Naturganzen mittels magischer Bewuft-
seinsformen zu bewerkstelligen. Die Magie besteht aus einer
Reihe von Verfahren, die dem Menschen Macht iiber die Natur
vermitteln sollen. Die Zauberformel und die Beschworung gel-
ten der Natur- oder Menschenmacht, die sich demjenigen unter-
werfen sollen, der um ihr Geheimnis weil}. Magie ist ein Streben
nach Kraftgewinnung, damit nach Sicherheit. Der Mensch von
heute zweifelt nicht daran, daB sie in ihrer direkten Auswir-
kung nichts vermag. Indirekt jedoch, indem sie dem Menschen
einen Glauben an seine eigene Macht gibt, festigt sie zum Teil
seine Stellung innerhalb der Natur und befriedigt so teilweise
sein Streben nach Sicherung.

Auch in den groen Menschheitsreligionen spielt das Pro-
blem der Sicherung eine entscheidende Rolle. Der Gott der
Liebe soll das Dasein der Menschen von der UngewiBheit be-
freien; als Schopfer und Erhalter der Welt soll er dem Men-
schen Schutz bieten und ihn vor den mannigfachen Gefahren
des Lebens bewahren. Der Mensch erhofft von seinem Gott, daf3
er ihn vor den Naturgewalten, vor Krankheit, Krieg und dem
allgemeinen Chaos schiitze. Das Gebet ist die Bitte um den Bei-
stand des Allmichtigen. In Gott liegt die ertrdumte Sicherung
des Menschen.

Wie immer man sich zum religiosen Problem stellen mag,
eines steht fest: die Sicherung des Menschen durch die «religio»
ist illusiondr. Abgesehen davon, ob Gott existiert oder nicht
existiert — wir wissen (wenn wir nicht an Wunder glauben!),
dal3 er nicht unsere Existenzsicherung abnimmt und uns die ge-
wiinschte Sicherheit nicht gewihrt. Das Gebet schiitzt kein
Schiff vor den stiirmischen Wellen, es hilt keine Ueberschwem-
mungen auf, es vermag den Blitz nicht vom ungeschiitzten Hause
abzuleiten, es schaltet die Diirre und Trockenheit nicht aus, es
heilt keine Krankheiten, wenn der Arzt fehlt, es verhindert
nicht den Ausbruch von Kriegen, es 16st nicht die Probleme, die
der menschlichen Lebenssicherung aufgegeben sind. Auch die
Religion vermag dem Menschen nicht die securitas zu geben, die
er in seiner gefahrendriuenden Welt so dringend bendtigt.

Erst die Technik, und die mit ihr parallel laufende Wissen-
schaft und Industrialisierung, haben den Menschen mit jenen
Hilfsmitteln versehen, mittels derer er die Daseinssicherung
realiter vollziehen kann. Die Technik erméglicht der Mensch-
heit, sich mehr und mehr von der Willkiir der Naturgewalten
unabhingig zu machen. Das Haus des Menschen wird so fest
gebaut, daB3 selbst das Erdbeben es nicht zum Einsturz zu brin-
gen vermag. Die industrialisierte Bebauung des Bodens ver-
groBert die Menge der erzeugten Produkte; Kohle, Dampf,
Elektrizitidt und Atomenergie vervielfachen die Krifte des Men-
schen. Die Natur hat durch den technischen Fortschritt fast ihre
ganze Bedrohlichkeit verloren. Furcht und Zittern sind, was
die Natur anbetrifft, aus der Welt geschwunden. Nun erst fallt
der Mensch festen Full auf der Erde und kann souverin das
Leben gestalten. Jetzt ist er der «Gott seiner Welt». Zieht man
dies in Betracht, so erkennt man in der Technik eine antireli-
giose Bewegung. In ihr steckt die Selbstherrlichkeit des Men-
schen. Sie ist vollig diesseitsgerichtet, auch wenn viele ihrer
Vertreter an Gott und die Unsterblichkeit glauben. Nichts hat
dem Menschen so sehr das Selbstbewulltsein gesteigert, als seine
technisch-wissenschaftlichen Errungenschaften. Aus diesem
Grunde gelangen wir zu unserer Definition: Technik ist der
Ausdruck des sieghaften Sicherungsstrebens des Menschen.

Diese Definition scheint einleuchtend, ruft aber sofort nach
einem gewichtigen Einwand, an dem man nicht vorbeigehen
kann. Hat nicht die Technik auch die Unsicherheit des Men-
schen erneut hervorgebracht? Sind nicht anstelle der nunmehr
gesteuerten Naturgewalten die Michte der Technik getreten —
grauenhafter, gefidhrlicher als diejenigen der Natur? Ist nicht
die Atombombe ein Zeichen, dafl der Mensch in absehbarer Zeit
seiner eigenen Schopfung «Techniky zum Opfer fallen wird?
Auf diese Fragen konnen wir nur Antwort geben, indem wir die

" ethische Problematik des technischen Menschentums erértern.

(Fortsetzung folgt.)

Gespriche mit einem Freidenker

Fortsetzung des 3. Gesprichs

Deshalb fiigte ich bei: «Und iibersehen wir das nicht: die
Wurzeln der religitsen Ueberzeugung reichen bis tief in die
verborgenen Griinde des UnterbewuBtseins, wo die mensch-
lichen Wiinsche, Hoffnungen und Sehnsiichte ungesehen und
ungehért wallen und brodeln. Nur von dieser Erkenntnis aus
148t sich einigermaBlen verstehen, daB3 auch Menschen ernsthaft
an der religidsen Mystik festhalten, eine religiose ,Ueberzeu-
gung’ haben konnen, die sich im praktischen Leben als klug,
weitsichtig, scharfsinnig, realistisch erweisen, sogar solche mit
iiberragenden Geistesgaben, Philosophen und Naturforscher
nicht ausgenommen.»

Herr Zweifel: «Also ist nach Thren eigenen Worten die Re-
ligion tief in der menschlichen Natur begriindet; danach ver-
stehe ich nicht, warum Sie der religiosen Ueberzeugung die
reale Begriindung absprechen wollen.»

Ich: «UnterbewuBtsein, nicht ,menschliche Natur’ habe ich
gesagt. Das ist zweierlei. Das Unterbewuf3tsein ist so eine Art
Rumpelkammer oder Antiquitdtenkabinett, worin altes, zum
Teil uraltes Erlebniszeug aufbewahrt wird, sogar noch solches
aus den Kindheitstagen der Menschheit, unter anderem ein
Hiuflein Urangst, ein Schilchen Ursehnsucht, einige fast ver-
witterte Ddmonenbilder, die Urbestandteile der Religion, und
dergleichen. Diese Kammer befindet sich tief unten in unserem



86 DER FREIDENKER

Nr. 11

geistigen ,Haus’; sie ist uns unzuginglich, und von ihrem In-
halt wissen wir nicht viel. Darum nennen wir sie Unterbewuf3t-
sein. Wir werden in anderem Zusammenhange vielleicht darauf
zuriickkommen. Was nun die reale Begriindung der religiosen
Ueberzeugung anbelangt, kann man insofern von einer solchen
sprechen, als eben der Mensch selber der Erzeuger, der Aus-
strahler der religiosen Vorstellungen ist. Diese sind nichts an-
deres als das Spiegelbild seines geistigen Ichs, wie das Bild im
Glasspiegel das seines kérperlichen. Was erfiillt die ,Seele’ vie-
ler, vielleicht der meisten Menschen, besonders derer, die mit
den Néten des Lebens zu kimpfen haben? Der Wunsch, es bes-
ser zu haben, die Sehnsucht nach Gliick, die bis zur Zuversicht
oder zum Glauben gesteigerte Hoffnung auf Erfiillung. Da
schafft sich die Phantasie herrliche Bilder — zwischen hinein
bemerkt: der Mensch braucht sich darum lidngst nicht mehr zu
bemiihen, sie werden ihm vorgezaubert —, Bilder, wie sie scho-
ner gar nicht sein konnten: ein lieber Vater im Himmel, der ihn
auf Schritt und Tritt mit giitiger Hand begleitet und es auch bei
gelegentlichen harten Zugriffen gut mit ihm meint; was er an
irdischem Ungemach zu ertragen hatte, wird spiter durch die
himmlische Gerechtigkeit in unendlichem Mafle vergolten; er
ist unsterblich, wie er es aus natiirlichem Selbsterhaltungstrieb
gewiinscht hatte, und er sieht einem ewigen Leben in unge-
triibter Gliickseligkeit entgegen. Wie kénnte es ihm einfallen,
diese wundervollen Bilder als bloBe Reflexe seines wunschtriu-
menden Ichs erkennen zu wollen!»

Herr Zweifel: «Gut, sei es. Da nun aber dieses ,geistige Spie-
gelbild’ fast iiberall dieselben Grundziige aufweist — Gott, Jen-
seits, ewiges Leben in Vollkommenheit, besonders im Christen-
tum die ausgleichende Gerechtigkeit —, also auf eine dhnliche
seelische Beschaffenheit der Menschen schlieBen 148t, darf doch
angenommen werden, dafl die Religion eine allen Menschen
zukommende Anlage sei; denn: gleiche Spiegelbilder, gleiche
Urbilder. Und sonach wire einer, der sich einbildet, er habe
keine Religion, dem gleich, der vor dem Spiegel die Augen
schlieft und behauptet, von ihm gebe es kein Spiegelbild. Aber
das sage ich nur, weil Sie das Gleichnis aufgebracht haben. Ich
bin weit davon entfernt, anzunehmen, die religiésen Vorstel-
lungen seien nur das nach auBlen projizierte geistige Ich des
Menschen. Ich halte das Gegenteil fiir wahr: Was der Mensch
religiés schaut und empfindet, ist das Spiegelbild Gottes und
seiner VerheiBungen, wie denn geschrieben steht, daB der
Mensch das Ebenbild Gottes sei, und nicht umgekehrt.»

Ich: «Um so schlimmer fiir Gott, denn vom Ebenbild muf3
man auf das Urbild, vom Werk auf den Meister schlieBen. ,An
ihren Friichten sollt ihr sie erkennen’, heif3t es in der Bibel, und
darum wird es wahr sein. Ist nun der Mensch so vollkommen ge-
raten, daBl es einen dringt, an die Vollkommenheit seines
Schépfers zu glauben?»

Herr Zweifel: «Der Mensch hat seine urspriingliche Voll-
kommenheit schuldhaft eingebiif3t.»

«Der Tolpatsch!» entfuhr es mir.

Herr Zweifel lachte, sichtlich befreit, denn er mochte vor-
aussehen, daB3 er, wenn er mit der Paradiesesgeschichte auf-
riickte, in eine bése Klemme geriete.

Nach dem kleinen lustigen Intermezzo sagte ich: «Nach all
dem scheint mir, Goethe habe auch darin das Richtige getroffen,
daB er das Wort priigte: ,Wie einer ist, so ist sein Gott. Dar-
um ward Gott so oft zu Spott’, womit der Kreis geschlossen wire:
Gott: Spiegelbild des Menschen.»

«Mit Thnen wird man nicht fertig», sagte Herr Zweifel darauf
halb im Scherz und fuhr dann ernsthaft weiter: «Aber selbsi

wenn Sie mit Ihrer Auffassung recht hitten, so diirfte sie nicht
allgemein werden. Denn wohin kime man damit? Zur totalen
Hoffnungslosigkeit und zur totalen Despotie! Dem Schwachen.
Gedriickten bliebe keine tréstliche Aussicht auf eine Erlgsung
aus seinem irdischen Jammer und Elend und auf eine Wunden
heilende Vergeltung im Jenseits. Und der egoistischen Willkiir
der Gewalttitigen wiren keine Schranken gezogen.»

Darauf erwiderte ich: «Gibt es jetzt andere Schranken als die
diirftigen menschlichen Gesetze? Hat sich je ein Gewalttitiger
um Gott gekiimmert? Und ist der Glaube an ein besseres Leben
nach dem Tode wirklich eine Erlésung aus irdischen Noten?
Stillt er den Hunger? Erhsht er den Lohn? Heizt, erhellt, wei-
tet, schmiickt er die Wohnung? Heilt er Mangelkrankheiten?
Verschafft er dem Ueberarbeiteten Ausspannung, Sonne, Hé-
henluft? — Das wiiren fiithlbare Erlésungen. Des weitern: wird
ein-sterbender Vater, der eine Familie zuriickliBt, die nun
auch keinen Ernihrer mehr haben wird, sich erlst fiihlen, weil
ihm der Eintritt in die eigene persénliche Gliickseligkeit bevor-
steht? Desgleichen eine Mutter, die ihre Kinder einem ungewis-
sen Schicksal iiberlassen muB? Oder ein Sohn, der die Stiitze
seiner gebrechlichen Eltern war? Sagen Sie, Herr Zweifel, sind
das ,Erlésungen’?»

«Ich muf} bekennen: daran habe ich noch nie gedacht», ant-
wortete mein Gast bedriickt.

Ich fuhr weiter: «Nur einen Trost haben diese Bedringten,
den, daB alles nach Gottes Wille so sei, wie es ist, auch ihr Un-
gliick; das heiBt: man hat ihnen beigebracht, auf diese Weise
ihren Kummer zu betiuben. Kimen sie einmal zur Einsicht,
daB3 die Verhiltnisse, unter denen sie schlechter dran sind als
Arbeitstiere, die ihren Preis haben, von Menschen geschaffen
und geduldet wurden und also auch von Menschen zum Bes-
sern umgestaltet werden kénnten, einzig von Menschen, so wiir-
den sie nicht mehr so willig sein, das vermeidbare Ungemach
zu ertragen. Anstelle der verblassenden Trugdevise ,Gott will es’
wiirden sie die von der Einsicht geprigte setzen: ,Wir Menschen
wollen es’, wir wollen aus eigener Kraft unser Leben umgestal-
ten, wir wollen die Weltgerechtigkeit schaffen!»

Herr Zweifel: «Glauben Sie, daf} es dazu kommen wird?»

Ich: «Es grenzt an den Bereich der Moglichkeit.»

Herr Zweifel: «Sie driicken sich sehr vorsichtig aus.»

Ich: «Es ist die Vorsicht, die denen zu empfehlen ist, die
ihre Zielfdhnchen jenseits der Grenze des Irdischen, im himm-
lischen Utopia, aufgepflanzt haben.»

Herr Zweifel lichelte, ich glaube sagen zu diirfen: verstind-
nisvoll. Dann sagte er: «Ich muf3 gestehen, da} Sie iiber diese
Dinge mehr nachgedacht haben als ich. Nach dem, was ich bis
jetzt von Thnen gehort habe, bin ich noch mehr darauf gespannt,
zu vernehmen, wie Sie zum Freidenker geworden sind. Darf ich
den im letzten Gesprich abgebrochenen Faden wieder aufneh-
men?y»

«Selbstverstandlich.»

Das tat Herr Zweifel mit den Worten: «Sie waren also schon
Freidenker, als Sie aus der Kirche austraten. Wann sind Sie
es denn geworden? Es mullte doch eine Ursache und einen An-
fang haben. Waren Ihre Eltern ungldubig? Oder ist es dem
Einflu} Threr spiteren Umwelt zuzuschreiben? Oder sind Sie
durch Biicher darauf gekommen?» Der Kirche haben Sie doch
einmal angehort.»

Ich: «Ja, ich wurde ihr ,einverleibt’, als die Erde noch so gut
bloB der Nihrboden meines rein vegetativen Daseins war wie das
Kohlblatt fiir das ausschliipfende Riaupchen des KohlweiB3lings.»



Nr. 11

DER FREIDENKER . 87

«Wie kommen Sie zu dieser sonderbaren Vergleichung?» un-
terbrach mich Herr Zweifel ein wenig belustigt und zugleich ein
wenig entriistet.

Worauf ich antwortete: «Ich wuBlte und verstand von allem,
was um mich her und mit mir vorging, nicht das geringste;
meine Rolle war damals noch auf die eines willen- und hem-
mungslosen Stoffwechselapparates beschrinkt. In diesem Zu-
stande wurde ich durch die Taufe Christ und eingeschriebenes
Mitglied der reformierten Kirchgemeinde X und der Christen-
heit.»

«Sie scheinen fiir die Poesie des Taufsymbols nicht viel iibrig
zu habeny, sagte mein Gast kiihl.

Ich entgegnete: «Gewil nicht, um so weniger, als es sich dabei
eben nicht um ein Symbol handelt. Man wird mit dieser Zere-
monie geistig abgestempelt, bevor man auch nur ein erstes
Ahnen von sich selber, noch nicht einmal ein bewuBtes Hunger-,
Schmerz- oder Lustgefiihl hat. Und diese geistige Vergewalti-
gung — ich muf} es so nennen — kann den Menschen, wenn er
anlagemiBig von ganz anderer Denk- und Gefiihlsart ist, spi-
ter in schwere innere Konflikte und in solche mit der Umwelt
bringen. Wissen Sie iibrigens, daf in der ,Symbolik’ der katho-
lischen Taufe der krasseste Aberglaube enthalten ist?»

«Wieso?»

Ich: «Bevor das wenige Tage alte Menschlein in das Innere der
Kirche an den Taufstein getragen werden darf, werden ihm vom
Priester durch eine geheimnisvolle Formel die bésen Geister,
die Ddmonen und Teufel, ausgetrieben!»

«Nach der Auffassung der Freidenker wahrscheinlichy, lachte
Herr Zweifel ungldubig auf. ’

«Meine Aussagen iiber Katholizismus und Protestantismus ge-
hen immer auf konfessionelle Quellen zuriick, Herr Zweifel»,
entgegnete ich, <man kann es sich ersparen, religiose Ungereimt-
heiten und salti mortali der Vernunft zu erfinden: die Kirchen
besorgen das hinldnglich.»

(Schluf} des dritten Gesprichs folgt.)

( AUS DER BEWEGUNG )

Freidenkerbund QOesterreichs
Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, II. Stock.

Zusammenkiinfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden Mon-
tag und Mittwoch von 16—20 Uhr im Heim des Arbeiter-Samariter-
Bundes, I., Sonnenfelsgasse 17/II.

Ortsgruppen
Bern.

In hellen Scharen erschienen unsere Mitglieder am 10. Oktober
und fiillten den Saal bis zum letzten Platz. Die Aufmerksamkeit galt
Gesinnungsfreund Brauchlin, der mit seinem Vortragsthema «Leben
ohne Leid?» die Anwesenden auf geistvolle Art zu fesseln wulte.

Die Sehnsucht nach Leidlosigkeit lebt in uns allen, und es gehort
zur Tragik der Menschheit, daB3 sie sich nicht erfiillen kann. Wire ein
Leben ohne Leid iiberhaupt wiinschenswert? — Aus dem Leid gehen
schlieBlich die groBen Menschen hervor.

Drei Leidquellen stellt Ernst Brauchlin in den Vordergrund: die
sozial, die physisch und die psychisch begriindeten, und geht aus-
fiihrlich auf die einzelnen Erscheinungsformen ein. Wirtschaftliche
MiBverhiltnisse, Krankheit, Tod, HaB, Neid, Gier, Selbstsucht, Lei-
denschaften tragen dazu bei, Leid zu schaffen auch da, wo es sich
verhiiten liefle.

Eine Leidlosigkeit kann nicht geschaffen, bestenfalls angestrebt
werden. Das Leid lidBt sich mildern. Dazu braucht es die Ueberwin-
dung der Selbstsucht im groBen und kleinen; wer die Hinde in den
SchoB legt, trigt nichts dazu bei.

Im zweiten Teil kam der Vortragende auf das Thema «Christen-

tum und Leid» zu sprechen und legte vor allem den Gegensatz zwi-
schen religioser Lehre und menschlichem Handeln dar. Das Leid
wird von der christlichen Religion nicht nur nicht bekdmpft, sondern
gehitschelt und geradezu glorifiziert; mit ihm macht sie schlielich
die Massen von der Kirche abhiingig. Es wird zur Tugend erhoben.
Solange es NutznieBer von Angst und Not der Menschen gibt, solange
werden auch die sozialen Ursachen des Leids nicht beseitigt. Aufgabe
des Freidenkertums ist es deshalb, den Menschen zur Selbsthilfe zu
erziehen. )

Nicht weniger als der gediegene Vortrag erntete auch die gepflegte
Sprache des Referenten herzlichen Beifall. )

Voranzeige: Freitag, 16. November werden wir von einem Sach-
verstindigen in die Geheimnisse der Astronomie eingefiihrt. Refe-
rent und Titel des Vortrages geben wir in einem Zirkular noch be-
kannt. '

Samstag, 15. Dezember, Sonnwendfeier. Halten Sie sich die beiden
Daten frei. Es soll nicht bei dem einen Massenbesuch bleiben. Be-
weisen wir alle, da} die Ortsgruppe Bern lebt!

Der Vorstand.
Luzern.

Zum Vortragsabend «Leben ohne Leid?» vom 6. Oktober hatten
sich sowohl beinahe alle Mitglieder unserer Ortsgruppe als auch
eine erfreuliche Anzahl Giste eingefunden. Offenbar ist dieser gute
Besuch auf die gliickliche Wahl des Themas, zuriickzufiihren. Das
Referat von Gesinnungsfreund Brauchlin war in Form und Inhalt
hervorragend. Tiefschiirfend und gleichwohl leichtverstindlich
sprach er iiber einen Stoff, mit dem sich jeder einzelne Mensch in
seinem Leben oft beschiftigen mull. Mir scheint, dal} wir mit sol-
chen Themen viel leichter an unsere Gesinnungsfreunde herankom-
men und auch an solche Interessenten, die sich auf dem Wege zum
Freidenkertum befinden, als mit allzu theoretischen und zu hoch
gegriffenen Abhandlungen. In der Diskussion zeigte es sich, wo noch
die groBten Hemmungen bestehen und wie notwendig es ist, iiber
elementare Fragen zu sprechen, um die bestehenden Bedenken und
Hindernisse nach und nach beseitigen zu konnen. — Brauchlins Aus-
fithrungen sollten nicht nur in allen Ortsgruppen angehort werden,
sie verdienen Verbreitung in groBleren uns noch fernstehenden Krei-
sen.

Samstag, den 3. November, 20.15 Uhr, spricht Gesinnungsfreund
Dr. A. Ostermann aus Basel iiber

«Die grofe franzosische Revolution
mit besonderer Beriicksichtigung der sozialen, religiosen und frei-
geistigen Frage».
Wir bitten unsere Gesinnungsfreunde, namentlich in Kreisen der

Arbeiterschaft auf diesen Vortrag aufmerksam zu machen. Lokal:
Hotel «Du Park».

Der an der 7. Arbeitstagung in Aarau angeregte Kurs
zur

Héranbildung von Sprechern
an Bestattungsfeiern

hat begonnen.

Wir bitten weitere jiingere und éltere Gesinnungs-
freunde, die sich in die dankbare und fiir unsere
Bewegung hochst wertvolle Titigkeit einarbeiten
méchten, ihre Anmeldungen oder Anfragen mog-
lichst bald zu richten an E. Brauchlin, Konkordia-
strafle 5, Ziirich 7/32. Telephon (051) 24 21 02.

Mit diesem ganz frei und individuell gehaltenen
«Kurs» sind weder Auslagen noch Verpflichtungen
auller Hause verbunden.

Fiir den Zentralvorstand:

Der Prﬁsider_lt: W. Schiel3




	Gespräche mit einem Freidenker : Fortsetzung des 3. Gesprächs [Teil 5]

