
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 11

Artikel: Gespräche mit einem Freidenker : Fortsetzung des 3. Gesprächs [Teil
5]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 DER FREIDENKER 85

Daseins. Dieser allgemeinen «insecuritas» des Menschen hat
Blaise Pascal unübertrefflich auszusprechen verstanden:

«Das ist unser wahrer Zustand. In ihm sind wir unfähig, sicher

zu wissen und absolut nichts zu wissen. Wir treiben über einen
weiten Mitten-Raum dahin, stets unsicher und schwankend, von
einem Ende zum andern getrieben. Wo immer wir an eine
Grenze geraten und festen Fuß zu fassen vermeinen, gerät sie in
Bewegung und entgleitet uns, in ewiger Flucht vor uns. Nichts
bleibt vor uns stehen. Das ist der Zustand, der uns natürlich ist,
und trotzdem zu unseren Neigungen im größten Widerspruch
steht; wir verbrennen vor Sehnsucht, einen festen Ort und ein
endgültiges, bleibendes Fundament zu finden, um einen Turm
darauf zu bauen, der sich bis ins Unendliche erhebt; aber alle
unsere Fundamente bersten und die Erde tut ihre Abgründe
auf.»

Was Pascal über die spezifische religiöse Situation des
Menschen sagt, gilt für die menschliche Existenz schlechthin. Man
kann das Tun und Lassen des Menschen, des Individuums wie
der Gattung, dann allein sinngemäß verstehen, wenn man die
Elemente der Sicherung bloßzulegen vermag. Das Sicherungsstreben

hat die Gedanken und Taten der Mensclien seit dem

Ursprung des Menschengeschlechtes gelenkt und geleitet. Hinter
aller theoretischen und praktischen Aktivität ist dieses eine
Fernziel: securitas.

In der Frühzeit der Geschichte sucht der Mensch seine Sicherung

gegenüber dem Naturganzen mittels magischer
Bewußtseinsformen zu bewerkstelligen. Die Magie besteht aus einer
Reihe von Verfahren, die dem Menschen Macht über die Natur
vermitteln sollen. Die Zauberformel und die Beschwörung gelten

der Natur- oder Menschenmacht, die sich demjenigen
unterwerfen sollen, der um ihr Geheimnis weiß. Magie ist ein Streben
nach Kraftgewinnung, damit nach Sicherheit. Der Mensch von
heute zweifelt niclit daran, daß sie in ihrer direkten Auswirkung

nichts vermag. Indirekt jedoch, indem sie dem Menschen
einen Glauben an seine eigene Macht gibt, festigt sie zum Teil
seine Stellung innerhalb der Natur und befriedigt so teilweise
sein Streben nach Sicherung.

Auch in den großen Menschheitsreligionen spielt das
Problem der Sicherung eine entscheidende Rolle. Der Gott der
Liebe soll das Dasein der Menschen von der Ungewißheit
befreien; als Schöpfer und Erhalter der Welt soll er dem
Menschen Schutz bieten und ihn vor den mannigfachen Gefahren
des Lebens bewahren. Der Mensch erhofft von seinem Gott, daß

er ihn vor den Naturgewalten, vor Krankheit, Krieg und dem

allgemeinen Chaos schütze. Das Gebet ist die Bitte um den
Beistand des Allmächtigen. In Gott liegt die erträumte Sicherung
des Menschen.

Wie immer man sich zum religiösen Problem stellen mag,
eines stellt fest: die Sicherung des Menschen durch die «religio»
ist illusionär. Abgesehen davon, ob Gott existiert oder nicht
existiert — wir wissen (wenn wir nicht an Wunder glauben!),
daß er nicht unsere Existenzsicherung abnimmt und uns die
gewünschte Sicherheit nicht gewährt. Das Gebet schützt kein
Schiff vor den stürmischen Wellen, es hält keine Ueberschwem-

mungen auf, es vermag den Blitz nicht vom ungeschützten Hause
abzuleiten, es schaltet die Dürre und Trockenheit nicht aus, es

heilt keine Krankheiten, wenn der Arzt fehlt, es verhindert
nicht den Ausbruch von Kriegen, es löst niclit die Probleme, die
der menschlichen Lebenssicherung aufgegeben sind. Auch die
Religion vermag dem Menschen nicht die securitas zu geben, die
er in seiner gefahrendräuenden Welt so dringend benötigt.

Erst die Technik, und die mit ihr parallel laufende Wissenschaft

und Industrialisierung, haben den Menschen mit jenen
Hilfsmitteln versehen, mittels derer er die Daseinssicherung
realiter vollziehen kann. Die Technik ermöglicht der Menschheit,

sich mehr und mehr von der Willkür der Naturgewalten
unabhängig zu machen. Das Haus des Menschen wird so fest
gebaut, daß selbst das Erdbeben es nicht zum Einsturz zu bringen

vermag. Die industrialisierte Bebauung des Bodens
vergrößert die Menge der erzeugten Produkte; Kohle, Dampf,
Elektrizität und Atomenergie vervielfachen die Kräfte des
Menschen. Die Natur hat durch den technischen Fortschritt fast ihre
ganze Bedrohlichkeit verloren. Furcht und Zittern sind, was
die Natur anbetrifft, aus der Welt geschwunden. Nun erst faßt
der Mensch festen Fuß auf der Erde und kann souverän das

Leben gestalten. Jetzt ist er der «Gott seiner Welt». Zieht man
dies in Betracht, so erkennt man in der Technik eine antireligiöse

Bewegung. In ihr steckt die Selbstherrlichkeit des
Menschen. Sie ist völlig diesseitsgerichtet, auch wenn viele ihrer
Vertreter an Gott und die Unsterblichkeit glauben. Nichts hat
dem Menschen so sehr das Selbstbewußtsein gesteigert, als seine
technisch-wissenschaftlichen Errungenschaften. Aus diesem
Grunde gelangen wir zu unserer Definition: Technik ist der
Ausdruck des sieghaften Sicherungsstrebens des Menschen.

Diese Definition scheint einleuchtend, ruft aber sofort nach
einem gewichtigen Einwand, an dem man nicht vorbeigehen
kann. Hat nicht die Technik auch die Unsicherheit des
Menschen erneut hervorgebracht? Sind nicht anstelle der nunmehr
gesteuerten Naturgewalten die Mächte der Technik getreten —
grauenhafter, gefährlicher als diejenigen der Natur? Ist nicht
die Atombombe ein Zeichen, daß der Mensch in abseilbarer Zeit
seiner eigenen Schöpfung «Technik» zum Opfer fallen wird?
Auf diese Fragen können wir nur Antwort geben, indem wir die
ethische Problematik des technischen Menschentums erörtern.

(Fortsetzung folgt.)

Gespräche mit einem Freidenker
Fortsetzung des 3. Gesprächs

Deshalb fügte ich bei: «Und übersehen wir das nicht: die
Wurzeln der religiösen Ueberzeugung reichen bis tief in die

verborgenen Gründe des Unterbewußtseins, wo die menschlichen

Wünsche, Hoffnungen und Sehnsüchte ungesehen und

ungehört wallen und brodeln. Nur von dieser Erkenntnis aus
läßt sich einigermaßen verstehen, daß auch Menschen ernsthaft
an der religiösen Mystik festhalten, eine religiöse ,Ueberzeu-
gung' haben können, die sich im praktischen Leben als klug,
weitsichtig, scharfsinnig, realistisch erweisen, sogar solche mit
überragenden Geistesgaben, Philosophen und Naturforscher
nicht ausgenommen.»

Herr Zweifel: «Also ist nach Ihren eigenen Worten die
Religion tief in der menschlichen Natur begründet; danach
verstehe ich nicht, warum Sie der religiösen Ueberzeugung die
reale Begründung absprechen wollen.»

Ich: «Unterbewußtsein, nicht ,menschliche Natur' habe ich

gesagt. Das ist zweierlei. Das Unterbewußtsein ist so eine Art
Rumpelkammer oder Antiquitätenkabinett, worin altes, zum
Teil uraltes Erlebniszeug aufbewahrt wird, sogar noch solches

aus den Kindheitstagen der Menschheit, unter anderem ein
Häuflein Urangst, ein Schälchen Ursehnsucht, einige fast
verwitterte Dämonenbilder, die Urbestandteile der Religion, und
dergleichen. Diese Kammer befindet sich tief unten in unserem



86 DER FREIDENKER Nr. 11

geistigen ,Haus'; sie ist uns unzugänglich, und von ihrem
Inhalt wissen wir nicht viel. Darum nennen wir sie Unterbewußtsein.

Wir werden in anderem Zusammenhange vielleicht darauf
zurückkommen. Was nun die reale Begründung der religiösen
Ueberzeugung anbelangt, kann man insofern von einer solchen

sprechen, als eben der Mensch selber der Erzeuger, der
Ausstrahler der religiösen Vorstellungen ist. Diese sind nichts
anderes als das Spiegelbild seines geistigen Ichs, wie das Bild im
Glasspiegel das seines körperlichen. Was erfüllt die ,Seele' vieler,

vielleicht der meisten Menschen, besonders derer, die mit
den Nöten des Lebens zu kämpfen haben? Der Wunsch, es besser

zu haben, die Sehnsucht nach Glück, die bis zur Zuversicht
oder zum Glauben gesteigerte Hoffnung auf Erfüllung. Da
schafft sich die Phantasie herrliche Bilder — zwischen hinein
bemerkt : der Mensch braucht sich darum längst nicht mehr zu
bemühen, sie werden ihm vorgezaubert — Bilder, wie sie schöner

gar nicht sein könnten : ein lieber Vater im Himmel, der ihn
auf Schritt und Tritt mit gütiger Hand begleitet und es auch bei
gelegentlichen harten Zugriffen gut mit ihm meint; was er an
irdischem Ungemach zu ertragen hatte, wird später durch die
himmlische Gerechtigkeit in unendlichem Maße vergolten; er
ist unsterblich, wie er es aus natürlichem Selbsterhaltungstrieb
gewünscht hatte, und er sieht einem ewigen Leben in
ungetrübter Glückseligkeit entgegen. Wie könnte es ihm einfallen,
diese wundervollen Bilder als bloße Reflexe seines wunschträumenden

Ichs erkennen zu wollen »

Herr Zweifel: «Gut, sei es. Da nun aber dieses ,geistige
Spiegelbild' fast überall dieselben Grundzüge aufweist — Gott,
Jenseits, ewiges Leben in Vollkommenheit, besonders im Christentum

die ausgleichende Gerechtigkeit — also auf eine ähnliche
seelische Beschaffenheit der Menschen schließen läßt, darf doch

angenommen werden, daß die Religion eine allen Menschen
zukommende Anlage sei ; denn : gleiche Spiegelbilder, gleiche
Urbilder. Und sonach wäre einer, der sich einbildet, er habe
keine Religion, dem gleich, der vor dem Spiegel die Augen
schließt und behauptet, von ihm gebe es kein Spiegelbild. Aber
das sage ich nur, weil Sie das Gleichnis aufgebracht haben. Ich
bin weit davon entfernt, anzunehmen, die religiösen Vorstellungen

seien nur das nach außen projizierte geistige Ich des

Menschen. Ich halte das Gegenteil für wahr: Was der Mensch
religiös schaut und empfindet, ist das Spiegelbild Gottes und
seiner Verheißungen, wie denn geschrieben steht, daß der
Mensch das Ebenbild Gottes sei, und nicht umgekehrt.»

Ich: «Um so schlimmer für Gott, denn vom Ebenbild muß
man auf das Urbild, vom Werk auf den Meister schließen. ,An
ihren Früchten sollt ihr sie erkennen', heißt es in der Bibel, und
darum wird es wahr sein. Ist nun der Mensch so vollkommen
geraten, daß es einen drängt, an die Vollkommenheit seines

Schöpfers zu glauben?»
Herr Zweifel: «Der Mensch hat seine ursprüngliche

Vollkommenheit schuldhaft eingebüßt.»
«Der Tolpatsch!» entfuhr es mir.
Herr Zweifel lachte, sichtlich befreit, denn er mochte

voraussehen, daß er, wenn er mit der Paradiesesgeschichte
aufrückte, in eine böse Klemme geriete.

Nach dem kleinen lustigen Intermezzo sagte ich: «Nach all
dem scheint mir, Goethe habe auch darin das Richtige getroffen,
daß er das Wort prägte: ,Wie einer ist, so ist sein Gott. Darum

ward Gott so oft zu Spott', womit der Kreis geschlossen wäre :

Gott: Spiegelbild des Menschen.»

«Mit Ihnen wird man nicht fertig», sagte Herr Zweifel daraul
halb im Scherz und fuhr dann ernsthaft weiter: «Aber selbsl

wenn Sie mit Ihrer Auffassung recht hätten, so dürfte sie nicht
allgemein werden. Denn wohin käme man damit? Zur totalen
Hoffnungslosigkeit und zur totalen Despotie! Dem Schwachen.
Gedrückten bliebe keine tröstliche Aussicht auf eine Erlösung
aus seinem irdischen Jammer und Elend und auf eine Wunden
heilende Vergeltung im Jenseits. Und der egoistischen Willkür
der Gewalttätigen wären keine Schranken gezogen.»

Darauf erwiderte ich : «Gibt es jetzt andere Schranken als die
dürftigen menschlichen Gesetze? Hat sich je ein Gewalttätiger
um Gott gekümmert? Und ist der Glaube an ein besseres Leben
nach dem Tode wirklich eine Erlösung aus irdischen Nöten?
Stillt er den Hunger? Erhöht er den Lohn? Heizt, erhellt, weitet,

schmückt er die Wohnung? Heilt er Mangelkrankheiten?
Verschafft er dem Ueberarbeiteten Ausspannung, Sonne,
Höhenluft? — Das wären fühlbare Erlösungen. Des weitern: wird
ein sterbender Vater, der eine Familie zurückläßt, die nun
auch keinen Ernährer mehr haben wird, sich erlöst fühlen, weil
ihm der Eintritt in die eigene persönliche Glückseligkeit bevorsteht?

Desgleichen eine Mutter, die ihre Kinder einem ungewissen

Schicksal überlassen muß? Oder ein Sohn, der die Stütze
seiner gebrechlichen Eltern war? Sagen Sie, Herr Zweifel, sind
das Erlösungen'?»

«Ich muß bekennen: daran habe ich noch nie gedacht»,
antwortete mein Gast bedrückt.

Ich fuhr weiter: «Nur einen Trost haben diese Bedrängten,
den, daß alles nach Gottes Wille so sei, wie es ist, auch ihr
Unglück; das heißt: man hat ihnen beigebracht, auf diese Weise
ihren Kummer zu betäuben. Kämen sie einmal zur Einsicht,
daß die Verhältnisse, unter denen sie schlechter dran sind als

Arbeitstiere, die ihren Preis haben, von Menschen geschaffen
und geduldet wurden und also auch von Menschen zum
Bessern umgestaltet werden könnten, einzig von Menschen, so würden

sie nicht mehr so willig sein, das vermeidbare Ungemach
zu ertragen. Anstelle der verblassenden Trugdevise ,Gott will es'

würden sie die von der Einsicht geprägte setzen : ,Wir Menschen
wollen es', wir wollen aus eigener Kraft unser Leben umgestalten,

wir wollen die Weltgerechtigkeit schaffen!»
Herr Zweifel: «Glauben Sie, daß es dazu kommen wird?»
Ich: «Es grenzt an den Bereich der Möglichkeit.»
Herr Zweifel : «Sie drücken sich sehr vorsichtig aus.»

Ich: «Es ist die Vorsicht, die denen zu empfehlen ist, die
ihre Zielfähnchen jenseits der Grenze des Irdischen, im
himmlischen Utopia, aufgepflanzt haben.»

Herr Zweifel lächelte, ich glaube sagen zu dürfen: verständnisvoll.

Dann sagte er: «Ich muß gestehen, daß Sie über diese

Dinge mehr nachgedacht haben als ich. Nach dem, was ich bis

jetzt von Ihnen gehört habe, bin ich noch mehr darauf gespannt,
zu vernehmen, wie Sie zum Freidenker geworden sind. Darf ich
den im letzten Gespräch abgebrochenen Faden wieder aufnehmen?»

«Selbstverständlich.»

Das tat Herr Zweifel mit den Worten: «Sie waren also schon

Freidenker, als Sie aus der Kirche austraten. Wann sind Sie

es denn geworden? Es mußte doch eine Ursache und einen
Anfang haben. Waren Ihre Eltern ungläubig? Oder ist es dem

Einfluß Ihrer späteren Umwelt zuzuschreiben? Oder sind Sie

durch Bücher darauf gekommen?» Der Kirche haben Sie doch

einmal angehört.»

Ich: «Ja, ich wurde ihr ,einverleibt', als die Erde noch so gut
bloß der Nährboden meines rein vegetativen Daseins war wie das

Kohlblatt für das ausschlüpfende Räupchen des Kohlweißlings.»



Nr. 11 DER FREIDENKER 87

«Wie kommen Sie zu dieser sonderbaren Vergleichung »

unterbrach mich Herr Zweifel ein wenig belustigt und zugleich ein

wenig entrüstet.
Worauf ich antwortete: «Ich wußte und verstand von allem,

was um mich her und mit mir vorging, niclit das geringste;
meine Rolle war damals noch auf die eines willen- und
hemmungslosen Stoffwechselapparates beschränkt. In diesem
Zustande wurde ich durch die Taufe Christ und eingeschriebenes

Mitglied der reformierten Kirchgemeinde X und der Christenheit.»

«Sie scheinen für die Poesie des Taufsymbols nicht viel übrig
zu haben», sagte mein Gast kühl.

Ich entgegnete : «Gewiß nicht, um so weniger, als es sich dabei
eben nicht um ein Symbol handelt. Man wird mit dieser
Zeremonie geistig abgestempelt, bevor man auch nur ein erstes
Ahnen von sich selber, noch nicht einmal ein bewußtes Hunger-,
Schmerz- oder Lustgefühl hat. Und diese geistige Vergewaltigung

— ich muß es so nennen — kann den Menschen, wenn er
anlagemäßig von ganz anderer Denk- und Gefühlsart ist, später

in schwere innere Konflikte und in solche mit der Umwelt
bringen. Wissen Sie übrigens, daß in der ,Symbolik' der
katholischen Taufe der krasseste Aberglaube enthalten ist?»

«Wieso »

Ich : «Bevor das wenige Tage alte Menschlein in das Innere der
Kirclie an den Taufstein getragen werden darf, werden ihm vom
Priester durch eine geheimnisvolle Formel die bösen Geister,
die Dämonen und Teufel, ausgetrieben!»

«Nach der Auffassung der Freidenker wahrscheinlich», lachte
Herr Zweifel ungläubig auf.

«Meine Aussagen über Katholizismus und Protestantismus
gehen immer auf konfessionelle Quellen zurück, Herr Zweifel»,
entgegnete ich, «man kann es sich ersparen, religiöse Ungereimtheiten

und salti mortali der Vernunft zu erfinden: die Kirchen
besorgen das hinlänglich.»

(Schluß des dritten Gesprächs folgt.)

APS &m mwi@yM©
Freidenkerbund Oesterreichs

Wien VI., Thurmburggasse 1/12.

Land Wien «Angelo Carraro», Wien 1., Sonnenfelsgasse 17, II. Stock.

Zusammenkünfte, Auskunft in Kulturangelegenheiten jeden Montag

und Mittwoch von 16—20 Uhr im Heim des Arbeiter-Samariter-
Bundes, L, Sonnenfelsgasse 17/11.

Ortsgruppen
Bern.

In hellen Scharen erschienen unsere Mitglieder am 10. Oktober
und füllten den Saal bis zum letzten Platz. Die Aufmerksamkeit galt
Gesinnungsfreund Brauchlin, der mit seinem Vortragsthema «Leben
ohne Leid?» die Anwesenden auf geistvolle Art zu fesseln wußte.

Die Sehnsucht nach Leidlosigkeit lebt in uns allen, und es gehört
zur Tragik der Menschheit, daß sie sich nicht erfüllen kann. Wäre ein
Leben ohne Leid überhaupt wünschenswert? — Aus dem Leid gehen
schließlich die großen Menschen hervor.

Drei Leidquellen stellt Ernst Brauchlin in den Vordergrund: die
sozial, die physisch und die psychisch begründeten, und geht
ausführlich auf die einzelnen Erscheinungsformen ein. Wirtschaftliche
Mißverhältnisse, Krankheit, Tod, Haß, Neid, Gier, Selbstsucht,
Leidenschaften tragen dazu bei, Leid zu schaffen auch da, wo es sich
verhüten ließe.

Eine Leidlosigkeit kann nicht geschaffen, bestenfalls angestrebt
werden. Das Leid läßt sich mildern. Dazu braucht es die Ueberwindung

der Selbstsucht im großen und kleinen; wer die Hände in den
Schoß legt, trägt nichts dazu bei.

Im zweiten Teil kam der Vortragende auf das Thema «Christen¬

tum und Leid» zu sprechen und legte vor allem den Gegensatz
zwischen religiöser Lehre und menschlichem Handeln dar. Das Leid
wird von der christlichen Religion nicht nur nicht bekämpft, sondern
gehätschelt und geradezu glorifiziert; mit ihm macht sie schließlich
die Massen von der Kirche abhängig. Es wird zur Tugend erhoben.
Solange es Nutznießer von Angst und Not der Menschen gibt, solange
werden auch die sozialen Ursachen des Leids nicht beseitigt. Aufgabe
des Freidenkertums ist es deshalb, den Menschen zur Selbsthilfe zu
erziehen.

Nicht weniger als der gediegene Vortrag erntete auch die gepflegte
Sprache des Referenten herzlichen Beifall. J. S.

Voranzeige: Freitag, 16. November werden wir von einem
Sachverständigen in die Geheimnisse der Astronomie eingeführt. Referent

und Titel des Vortrages geben wir in einem Zirkular noch
bekannt.

Samstag, 15. Dezember, Sonnwendfeier. Halten Sie sich die beiden
Daten frei. Es soll nicht bei dem einen Massenbesuch bleiben.
Beweisen wir alle, daß die Ortsgruppe Bern lebt!

Der Vorstand.
Luzern.

Zum Vortragsabend «Leben ohne Leid?» vom 6. Oktober hatten
sich sowohl beinahe alle Mitglieder unserer Ortsgruppe als auch
eine erfreuliche Anzahl Gäste eingefunden. Offenbar ist dieser gute
Besuch auf die glückliche Wahl des Themas, zurückzuführen. Das
Referat von Gesinnungsfreund Brauchlin war in Form und Inhalt
hervorragend. Tiefschürfend und gleichwohl leichtverständlich
sprach er über einen Stoff, mit dem sich jeder einzelne Mensch in
seinem Leben oft beschäftigen muß. Mir scheint, daß wir mit
solchen Themen viel leichter an unsere Gesinnungsfreunde herankommen

und auch an solche Interessenten, die sich auf dem Wege zum
Freidenkertum befinden, als mit allzu theoretischen und zu hoch
gegriffenen Abhandlungen. In der Diskussion zeigte es sich, wo noch
die größten Hemmungen bestehen und wie notwendig es ist, über
elementare Fragen zu sprechen, um die bestehenden Bedenken und
Hindernisse nach und nach beseitigen zu können. — Brauchlins
Ausführungen sollten nicht nur in allen Ortsgruppen angehört werden,
sie verdienen Verbreitung in größeren uns noch fernstehenden Kreisen.

Samstag, den 3. November, 20.15 Uhr, spricht Gesinnungsfreund
Dr. A. Ostermann aus Basel über

«Die große französische Revolution
mit besonderer Berücksichtigung der sozialen, religiösen und
freigeistigen Frage».

Wir bitten unsere Gesinnungsfreunde, namentlich in Kreisen der
Arbeiterschaft auf diesen Vortrag aufmerksam zu machen. Lokal:
Hotel «Du Park».

Der an der 7. Arbeitstagung in Aarau angeregte Kurs
zur

Heranbildung von Sprechern
an Bestattungsfeiern

hat begonnen.

Wir bitten weitere jüngere und ältere Gesinnungsfreunde,

die sich in die dankbare und für unsere
Bewegung höchst wertvolle Tätigkeit einarbeiten
möchten, ihre Anmeldungen oder Anfragen
möglichst bald zu richten an E. Brauchlin, Konkordiastraße

5, Zürich 7/32. Telephon (051) 24 21 02.

Mit diesem ganz frei und individuell gehaltenen
«Kurs» sind weder Auslagen noch Verpflichtungen
außer Hause verbunden.

Für den Zentralvorstand:

Der Präsident : W. Schieß


	Gespräche mit einem Freidenker : Fortsetzung des 3. Gesprächs [Teil 5]

