
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 11

Artikel: Mensch und Technik : 4. Philosophisch-anthropologischer Exkurs, das
menschliche Sicherungsstreben [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84 DER FREIDENKER Nr. 11

der Literatur und Kunst ein verhältnismäßig minderes Stück
darstellt. Der Klerus zögert nicht, gewisse Individuen oder ganze
Klassen von Personen zu verdammen oder zu boykottieren, wo
immer die Kirche sich stark genug fühlt, solche Maßnahmen
durchzusetzen. (Fortsetzung folgt.)

1EHI8I QUI TSCUOIK

4. Philosophisch-anthropologischer Exkurs:

Das menschliche Sicherungsstreben

Jegliche Definition der Technik geht aus von einem bestimmten

Menschenbild, von einer Auffassung über Wesen und Natur
des Menschen, seiner Stellung im Kosmos, seiner physisch-psychisch

und geistigen Wesensart und seiner Abgrenzung gegenüber

allem übrigen Seienden. Welches ist nun aber das Haupt-
charakteristikum jenes rätselhaften Wesens «Mensch?» Was ist
der tiefste und letzte Grundzug in der menschlichen Existenz;
was ist der wesenhafte Ausdruck ihrer fundamentalsten Anliegen,

Bedürfnisse und Intentionen, mit einem Wort: ihr Wesen

selbst? Ist es der «Wille zur Macht», die ökonomische
Daseinssicherung, das Erkenntnisstreben (homo sapiens und animal
rationale Nach unserer Auffassung liegt die wesenhafte
Manifestation des Menschlichen im Sicherheitsstreben, demgegenüber

alle anderen Bestimmungen ledigüch als Derivate und
Abwandlungen der ursprüglichen Tendenz zu betrachten sind.
Erkenntnis und Bemächtigungswillen sind Mittel der Sicherung,

genau so wie alle ökonomische Anstrengung letztlich die «securi-

tas» des Menschen gewährleisten soll.

Mit der freien Beweglichkeit im Räume, die mit dem animalischen

Leben einsetzt, beginnt das Problem der Sicherung zur
Hauptfrage des Daseins zu werden. Ortsverändernde Organismen

sind immer auf dem Weg ins Ungewisse, gefahrendrohende
und beängstigende. Mit dem Emsetzen der Beweglichkeit wird
es notwendig, vorauszusehen und im voraus zu planen. Wenn

legte er der Oeffentlichkeit das Programm seiner volksbildnerischen
und -erzieherischen Absichten vor:

«Nicht mehr ist die Wissenschaft das alleinige Erbe einer kleinen

bevorrechteten Gruppe von Menschen Allerorten werden

traditionelle Irrtümer beseitigt; durch vertrauensvolle
Anwendung unserer Erfahrung und Beobachtung befähigt uns die
Wissenschaft zu einem korrekten Wissen und Maßstabe
hinsichtlich der Naturerscheinungen und ihrer Gesetze .»

Wir sehen deutlich, was Ferrer schon vor einem halben Jahrhundert

wollte: alle Bildungsstätten, bis zu den höchsten, nicht nur
für eine priviligierte Klasse oder Schicht auszugestalten, sondern
allen Kindern seines Volkes, ohne Unterschied der Abstammung und
Gesellschaftsschioht zugänglich zu machen; denn, wie er sagte, «die
Zeit ist gekommen, da das Sonnenlicht nicht nur die Gipfel der
Berge küßt, es durchflutet die Täler, und wir stehen im Lichte des

Mittags, des Menschheitsmittags ...»
Die schulreformatorische und publizistische Tätigkeit Ferrers

erregte selbstverständlich das Mißtrauen und den Argwohn des

Jesuitenordens, in dessen Händen bisher das ganze Erziehungswesen
in Spanien gelegen war. Als sich am Karfreitag des Jahres 1906 an
einer von Ferrer veranstalteten antikatholischen Feier 1700
Zöglinge der freien Schule beteiligten, erreichte die Wut seiner Widersacher

ihren Höhepunkt. Der Antichrist mußte unter allen Umständen

vernichtet werden: physisch, moralisch und seelisch.

Nur allzubald bot sich eine günstige Gelegenheit hiezu. Als nämlich

im Mai 1906 ein junger Fanatiker, Matteo Moral, eine Bombe
unter den Hochzeitswagen des Königs Alfons XIII. warf, da schrieb

die Bewegung nicht vorsichtig durchgeführt wird, kann sie zum
Verhängnis werden. Zur Ortsveränderung gehört unweigerlich
ein steter «psychischer Kontakt» mit der Umwelt, ein Erkennen,

Begreifen und Erfassen der Umweltssituation. Die
seelischen Funktionen haben dem Organismus diesen Dienst zu
leisten. Sie verbinden Lebewesen und Welt. Was sie letzten Endes

ermöglichen und ermöglichen müssen, ist die Siclierlieit —
Sicherung vor allem Neuen, Unerwarteten, Ueberraschenden,
das dem Leben beim Wechsel seiner Stellung im Raum
entgegentreten kann.

Die «insecuritas» innerhalb des Tierreiches ist weit geringer
als diejenige des Menschen. Das Tier hat seine Umwelt; in allen
seinen instinktiven Bereitschaften, die es vererbt mitbringt,
liegt schon der Anschluß an eine spezifische Umwelt, in die das

Tier hineinpaßt wie ein Schlüssel in ein Schloß. Die
Umweltsforschung seit D. v. Uexküll (z. B. «Die Welt der Stubenfliege»)
hat auf diesen Tatbestand mit einer unwiderleglichen Klarheit
hingewiesen. Instinkt und natürliche Umwelt sind für das Tier
ein Korrelationssystem, das durch uralte Arterfahrung eingespielt

ist und damit die Sicherheit des animaüsclien Lebens

weitgehend erlaubt.

Anders beim Menschen. Der Mensch ist das einzige Wesen,
das keine adäquate «Umwelt» hat, dem allerdings auch jene
ausgeprägte Instinktgrundlage fehlt, mittels derer er sich zu

emer spezifischen Umwelt in Beziehung setzen könnte. Der
Mensch lebt in einer «Welt». Für diese Welt ist er keineswegs

vorbereitet; im Gegenteil: die ihm von der Natur gewährte
Ausstattung ist durchaus mangelhaft und unzulänglich. Im
Hinblick auf die natürliche Bewaffnung, Kraft und Sicherung, ist
der Mensch das ärmlichste aller Wesen. Er ist es, der die

Ungewißheit des Daseins zutiefst erfährt. Den Mächten der Natur
hilflos ausgeliefert, dem Zufall und der Willkür natürlicher
Gewalten preisgegeben, muß er versuchen, sich selber zu erhalten;

d. h. jene Mittel und Methoden zu finden, um seine Mängel
auszugleichen, damit sein Dasein Schutz und Sicherung finde.
Die «Sorge» ist eine der wesentlichsten Charakteristiken des

die klerikale Zeitung «Herz Jesu», für die dieses Attentat Wasser auf
die Mühle war: «Diese Verbrechen werden sich wiederholen, solange
man in Spanien die Freiheit des Lesens, der Lehre und des Denkens
aufrecht erhält». Und als sich gar herausstellte, daß der Attentäter
ein Angestellter des von Ferrer gegründeten Verlages war, wurde
dieser als geistiger Urheber des Anschlages gegen den König sofort
verhaftet, seine Schulen geschlossen und sein Vermögen beschlagnahmt.

Mehr als ein Jahr verbrachte Ferrer in Untersuchungshaft, bis der
Staatsanwalt selbst von der Anklage zurücktrat, da kein vollgültiges
Beweismaterial für die Schuld des Angeklagten vorlag, wenn auch der
Attentäter in nahen Beziehungen zu ihm gestanden war. — Ferrer
wurde freigelassen, seine Schulen wieder geöffnet und sein
Vermögen wurde ihm zurückgegeben.

Nach diesem siegreichen Ausgang eines Prozesses, in dem noch
einmal vor der Katastrophe die Wahrheit und das Recht über Lüge
und Verleumdung den Sieg davongetragen hatten, und, bewogen
durch die zahlreichen Kundgebungen, die er anläßlich des
erfolgreichen Ausgangs der gegen ihn von klerikaler Seite inszenierten
Hetze erhalten hatte, schritt er auf dem von ihm nun einmal betretenen

Weg mit verdoppeltem Eifer weiter und gründete eine
internationale Liga für eine vernunftgemäße Erziehung der Jugend, der
eine Anzahl von bedeutenden Männern seiner Zeit, wie Anatole
France und Ernst Haeckel, als Mitglieder beitraten.

Je mehr aber sein Ansehen in der freiheitlich und monistisch
eingestellten Welt stieg, desto mehr wurde er in seinem Vaterlande von
seinen Gegnern gehaßt und verfolgt, die nur auf einen Anlaß
warteten, um ihren gefährlichen Widersacher los zu werden.

(Fortsetzung folgt.)



Nr. 11 DER FREIDENKER 85

Daseins. Dieser allgemeinen «insecuritas» des Menschen hat
Blaise Pascal unübertrefflich auszusprechen verstanden:

«Das ist unser wahrer Zustand. In ihm sind wir unfähig, sicher

zu wissen und absolut nichts zu wissen. Wir treiben über einen
weiten Mitten-Raum dahin, stets unsicher und schwankend, von
einem Ende zum andern getrieben. Wo immer wir an eine
Grenze geraten und festen Fuß zu fassen vermeinen, gerät sie in
Bewegung und entgleitet uns, in ewiger Flucht vor uns. Nichts
bleibt vor uns stehen. Das ist der Zustand, der uns natürlich ist,
und trotzdem zu unseren Neigungen im größten Widerspruch
steht; wir verbrennen vor Sehnsucht, einen festen Ort und ein
endgültiges, bleibendes Fundament zu finden, um einen Turm
darauf zu bauen, der sich bis ins Unendliche erhebt; aber alle
unsere Fundamente bersten und die Erde tut ihre Abgründe
auf.»

Was Pascal über die spezifische religiöse Situation des
Menschen sagt, gilt für die menschliche Existenz schlechthin. Man
kann das Tun und Lassen des Menschen, des Individuums wie
der Gattung, dann allein sinngemäß verstehen, wenn man die
Elemente der Sicherung bloßzulegen vermag. Das Sicherungsstreben

hat die Gedanken und Taten der Mensclien seit dem

Ursprung des Menschengeschlechtes gelenkt und geleitet. Hinter
aller theoretischen und praktischen Aktivität ist dieses eine
Fernziel: securitas.

In der Frühzeit der Geschichte sucht der Mensch seine Sicherung

gegenüber dem Naturganzen mittels magischer
Bewußtseinsformen zu bewerkstelligen. Die Magie besteht aus einer
Reihe von Verfahren, die dem Menschen Macht über die Natur
vermitteln sollen. Die Zauberformel und die Beschwörung gelten

der Natur- oder Menschenmacht, die sich demjenigen
unterwerfen sollen, der um ihr Geheimnis weiß. Magie ist ein Streben
nach Kraftgewinnung, damit nach Sicherheit. Der Mensch von
heute zweifelt niclit daran, daß sie in ihrer direkten Auswirkung

nichts vermag. Indirekt jedoch, indem sie dem Menschen
einen Glauben an seine eigene Macht gibt, festigt sie zum Teil
seine Stellung innerhalb der Natur und befriedigt so teilweise
sein Streben nach Sicherung.

Auch in den großen Menschheitsreligionen spielt das
Problem der Sicherung eine entscheidende Rolle. Der Gott der
Liebe soll das Dasein der Menschen von der Ungewißheit
befreien; als Schöpfer und Erhalter der Welt soll er dem
Menschen Schutz bieten und ihn vor den mannigfachen Gefahren
des Lebens bewahren. Der Mensch erhofft von seinem Gott, daß

er ihn vor den Naturgewalten, vor Krankheit, Krieg und dem

allgemeinen Chaos schütze. Das Gebet ist die Bitte um den
Beistand des Allmächtigen. In Gott liegt die erträumte Sicherung
des Menschen.

Wie immer man sich zum religiösen Problem stellen mag,
eines stellt fest: die Sicherung des Menschen durch die «religio»
ist illusionär. Abgesehen davon, ob Gott existiert oder nicht
existiert — wir wissen (wenn wir nicht an Wunder glauben!),
daß er nicht unsere Existenzsicherung abnimmt und uns die
gewünschte Sicherheit nicht gewährt. Das Gebet schützt kein
Schiff vor den stürmischen Wellen, es hält keine Ueberschwem-

mungen auf, es vermag den Blitz nicht vom ungeschützten Hause
abzuleiten, es schaltet die Dürre und Trockenheit nicht aus, es

heilt keine Krankheiten, wenn der Arzt fehlt, es verhindert
nicht den Ausbruch von Kriegen, es löst niclit die Probleme, die
der menschlichen Lebenssicherung aufgegeben sind. Auch die
Religion vermag dem Menschen nicht die securitas zu geben, die
er in seiner gefahrendräuenden Welt so dringend benötigt.

Erst die Technik, und die mit ihr parallel laufende Wissenschaft

und Industrialisierung, haben den Menschen mit jenen
Hilfsmitteln versehen, mittels derer er die Daseinssicherung
realiter vollziehen kann. Die Technik ermöglicht der Menschheit,

sich mehr und mehr von der Willkür der Naturgewalten
unabhängig zu machen. Das Haus des Menschen wird so fest
gebaut, daß selbst das Erdbeben es nicht zum Einsturz zu bringen

vermag. Die industrialisierte Bebauung des Bodens
vergrößert die Menge der erzeugten Produkte; Kohle, Dampf,
Elektrizität und Atomenergie vervielfachen die Kräfte des
Menschen. Die Natur hat durch den technischen Fortschritt fast ihre
ganze Bedrohlichkeit verloren. Furcht und Zittern sind, was
die Natur anbetrifft, aus der Welt geschwunden. Nun erst faßt
der Mensch festen Fuß auf der Erde und kann souverän das

Leben gestalten. Jetzt ist er der «Gott seiner Welt». Zieht man
dies in Betracht, so erkennt man in der Technik eine antireligiöse

Bewegung. In ihr steckt die Selbstherrlichkeit des
Menschen. Sie ist völlig diesseitsgerichtet, auch wenn viele ihrer
Vertreter an Gott und die Unsterblichkeit glauben. Nichts hat
dem Menschen so sehr das Selbstbewußtsein gesteigert, als seine
technisch-wissenschaftlichen Errungenschaften. Aus diesem
Grunde gelangen wir zu unserer Definition: Technik ist der
Ausdruck des sieghaften Sicherungsstrebens des Menschen.

Diese Definition scheint einleuchtend, ruft aber sofort nach
einem gewichtigen Einwand, an dem man nicht vorbeigehen
kann. Hat nicht die Technik auch die Unsicherheit des
Menschen erneut hervorgebracht? Sind nicht anstelle der nunmehr
gesteuerten Naturgewalten die Mächte der Technik getreten —
grauenhafter, gefährlicher als diejenigen der Natur? Ist nicht
die Atombombe ein Zeichen, daß der Mensch in abseilbarer Zeit
seiner eigenen Schöpfung «Technik» zum Opfer fallen wird?
Auf diese Fragen können wir nur Antwort geben, indem wir die
ethische Problematik des technischen Menschentums erörtern.

(Fortsetzung folgt.)

Gespräche mit einem Freidenker
Fortsetzung des 3. Gesprächs

Deshalb fügte ich bei: «Und übersehen wir das nicht: die
Wurzeln der religiösen Ueberzeugung reichen bis tief in die

verborgenen Gründe des Unterbewußtseins, wo die menschlichen

Wünsche, Hoffnungen und Sehnsüchte ungesehen und

ungehört wallen und brodeln. Nur von dieser Erkenntnis aus
läßt sich einigermaßen verstehen, daß auch Menschen ernsthaft
an der religiösen Mystik festhalten, eine religiöse ,Ueberzeu-
gung' haben können, die sich im praktischen Leben als klug,
weitsichtig, scharfsinnig, realistisch erweisen, sogar solche mit
überragenden Geistesgaben, Philosophen und Naturforscher
nicht ausgenommen.»

Herr Zweifel: «Also ist nach Ihren eigenen Worten die
Religion tief in der menschlichen Natur begründet; danach
verstehe ich nicht, warum Sie der religiösen Ueberzeugung die
reale Begründung absprechen wollen.»

Ich: «Unterbewußtsein, nicht ,menschliche Natur' habe ich

gesagt. Das ist zweierlei. Das Unterbewußtsein ist so eine Art
Rumpelkammer oder Antiquitätenkabinett, worin altes, zum
Teil uraltes Erlebniszeug aufbewahrt wird, sogar noch solches

aus den Kindheitstagen der Menschheit, unter anderem ein
Häuflein Urangst, ein Schälchen Ursehnsucht, einige fast
verwitterte Dämonenbilder, die Urbestandteile der Religion, und
dergleichen. Diese Kammer befindet sich tief unten in unserem


	Mensch und Technik : 4. Philosophisch-anthropologischer Exkurs, das menschliche Sicherungsstreben [Teil 2]

