
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 10

Artikel: Der Film als Verjüngungskur

Autor: J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 DER FREIDENKER 77

— die Maschinenwelt — zu beherrschen. Das Mittel
überwuchert die Zwecke; die Dekadenz bricht herein. «Junge,
unverbrauchte Rassen» bereiten sich vor, die Weltherrschaft zu
übernehmen.»

Mit dieser Zukunftsvision schließt Spenglers «Mensch und
Technik», das neben einigen interessanten Anregungen der
uferlosen Spekulation freien Lauf läßt und mit phantastischen
Konstruktionen nicht zurückhält. Der Wert dieser Untersuchung
wird erheblich reduziert durch den Rassenmystizismus und
eine extrem romantische Lebensphilosophie, die das Wunschbild

anstelle der Wirklichkeit setzt.
Wie Spengler, so hat auch Max Scheler die Technik als einen

Ausdruck des menschlichen Machtwillens bezeichnet. Man muß
sich jedoch fragen, ob die Technik allein auf das Machtstreben

zurückgeführt werden könne. Wenn auch die Phänomenologie
der technischen Welt in bestechender Weise einer Erklärung
durch eine Philosophie oder Psychologie der Macht das Wort
spricht, scheint uns doch auf diesem Wege eine fundamentale

Abklärung der technischen Problematik nicht möglich.
Den vier im obigen dargestellten und umschriebenen Definitionen

der Technik sehen wir uns genötigt, eine fünfte
beizufügen: Technik ist Ausdruck des sieghaften Sicherungsstrebens
des Menschen. Diese unsere Auffassung läßt sich durch einen

anthropologischen Exkurs belegen. (Fortsetzung folgt.)

Der Film als Verjüngungskur
Durch die ganze Menschheitsgeschichte geht der Traum vom

Leben, von der Möglichkeit des sich verjüngenden Fortbestehens

lebender Materie. Dem allmächtigen Gesetz des Werdens
und Vergehens wird immer wieder die Illusion der Aufhebung
der Lebensbegrenzung entgegengestellt. Im Forscherkleid
verhüllte Charlatanerie zog und zieht daraus leichte Gewinne, ohne
freilich das trübe Erwachen verhindern zu können.

Die Kulte haben der großen Sehnsucht in gewohnt kluger
Weise Rechnung getragen, ohne das Risiko eines «Wunders»

heute äußert, kommt zu Folgerungen, die auf eine durchaus nüchterne

Betrachtungsweise der Zeitumstände schließen lassen. Er
bemerkt dazu: «Die Möglichkeit ist nicht abzuweisen, daß die neue
Führerschaft, nach der die Welt so heiß begehrt, sich aus dem Schoß
der christlichen Kirche erheben wird. Diese 'Hypothese setzt freilich

eine Wandlung des Christentums oder ein Neuaufbrechen seines
ursprünglichen Geistes voraus, das an sich einer Revolution
gleichkäme.» Das Problem scheint mir nun aber gerade darin zu liegen,
daß sich jene Christen nicht finden werden, die die Aufgabe auf sich
nehmen, die Grundlagen für eine Ethik zu schaffen, kraft welcher
wirkliches Menschentum möglich würde. Die Zahl derer, die den
entschlossenen Willen besitzen und die sittliche Kraft aufbringen, die
Carr für diese revolutionäre Tat voraussetzen muß, ist zu gering,
um seinen Glauben zu rechtfertigen. Dem Realisten, dem kirchlich
und konfessionell nicht gebundenen Christen und dem freidenkenden

Menschen fällt es daher schwer, an den Sieg des von Cripps
geführten Kampfes zu glauben.

Wenn auch dem religiösen Sozialismus nicht jeder Wahrheitsgehalt

abgesprochen werden kann, so scheint ihm die Kraft doch
nicht innezuwohnen, die Menschen zu fesseln und sie von der
Vorzüglichkeit einer christlichen Gemeinschaft zu überzeugen. Dr.
Grabowsky beurteilt den religiösen Sozialismus in seinem Buch «Politik

» in folgender Weise: «Unter den sozialistischen Weltverbessern
oder auch den sozialistischen Menschenfreunden, wie den religiösen
Sozialisten, gibt es häufig bessere Charaktere als unter den Marxisten,

Persönlichkeiten höchster Opferwilligkeit für das Gemeinwohl,
Menschen, die karitativ vielerlei für die Armen und Ausgebeuteten
erreichen, aber sie betätigen sich doch in Bewegungen, die, wenn
sie im reinen Idealismus verbleiben, hilflos sind, wçil sie keine
geschichtliche Konzeption besitzen-»

auf sich zu nehmen. Da es mit dem Körperlichen nicht ging,
verewigte man die Seelen, ohne bei der Substanzlosigkeit eine

Ueberfüllung der Himmel und Unterwelten befürchten zu müssen.

Dort bekamen die Helden in der Walhalla ihren Meth, die
Muselmanen ihre Huris, die Christen ihre Sphärenklänge usw.
Die Kulte trotzten damit scheinbar siegreich dem Gesetze des

Vorgehens.

Ja, nur scheinbar, denn das Altern blieb logischerweise nicht
aus. Die verschiedenen Verjüngungsversuche mit gigantischen
Bluttransfusionen — Kreuzzüge, Dreißigjähriger Krieg, Kriege
des Propheten, Zionismus — bildeten nur Aufputschungen des

müden Organismus, die, wie alle Verjüngungsversuche, mit
verstärkten Rückschlägen antworteten und die unaufhaltsame
Vergreisung verkündeten. Wer die Bilder des «heiligen» Jahres mit
dem greisen Papst betrachtete, konnte daraus das Symbol der
greisen Kirche erkennen, der aber die Weisheit des Alters mangelt,

ansonst sie gebieten müßte, natürliche Gesetze anzuerkennen,

will sie nicht — wie beim Lauf der Erde um die Sonne —
zur Kapitulation gezwungen sein.

Da dem kultischen Kräfteverfall nicht Einhalt geboten werden

kann, ist die Kirche jetzt zur modernen Injektionstherapie
übergegangen — zum Film. Amerika versorgt die Alte Welt
nicht nur mit dem üblichen Wildwest-, Kriminal- und
Abenteuerfilm, sondern auch mit religiösen Filmen, und zwar in
steigendem Maße. Das «Geschäft» lohnte sich, die europäische
Film«branche» schaltete sich bald ein. An unsichtbar bleibenden

Förderern (kirchliches Betriebskapital, Propaganda,
Drehbuchautoren usw.) fehlte es nicht; besonders Konvertiten aus

Emigrationskreisen erlitten religiöse Literaturwallungen, aber
auch rassisch und weltanschaulich entgegengesetzte Helden der
Feder drängten sich ungestüm zu den reichlich aufgefüllten
Futternäpfen. Die Filmtherapie erfuhr einen bewundernswerten
Start, die Spannweite erstreckte sich vom ausgezeichnet
getarnten realistischen und sogar heiteren Spielfilm bis zum
extrem kirchlichen Revuefilm, aufgeputzt mit Preisen verschiedener

Konkurrenzen der internationalen Film«branche».

Die Ablehnung des Marxismus durch Cripps beruht in der Hauptsache

wohl auf dem Werturteil, das Karl Marx über das Christentum
und jede andere Religion ausgesprochen hat. Man wird der von
Marx an den sozialen Prinzipien des Christentums geübten, oft
überbordenden und unsachlichen Kritik kaum überall beipflichten können.

Die meisten Sozialisten dürften aber darin übereinstimmen, daß

mit den seit beinahe 2000 Jahren verkündeten sozialen Ideen des

Christentums die mannigfaltigen sozialen Probleme, wie sie heute
vorliegen, in ihrer Gesamtheit nicht zu lösen sind. Eine Ueberschät-

zung der christlichen Ethik ist schon deshalb nicht geboten, weil sie
die Gewissen der Christenheit nicht erfaßte und weil schon lange vor
dem Christentum Forderungen wie Gerechtigkeit, Nächstenliebe u. a.

m. aufgestellt wurden. Diese Gebote bestehen auch jetzt noch und
sind keineswegs an die christliche Lehre gebunden. Es sei hier nur
hingewiesen auf die religionslose Gesetzesphilosophie des im Jahre
478 v. Chr. gestorbenen großen chinesischen Weisen Konfuzius. Seine

moralische Gesetzgebung enthält die unumstößlichen Grundsätze
aller Tugenden. Wahrheit, Gerechtigkeit, Treue, Liebe, das ethische
Recht der Gleichheit aller Menschen: in diesen Tugenden und Maximen

sah Konfuzius die Voraussetzungen für ein harmonisches und
gedeihliches Zusammenleben der Menschen im Staat und in der
Gesellschaft.

Mit dieser Feststellung soll das Werk Stafford Cripps und das auf
seinem christlichen Glauben begründete ehrliche Wollen und Wirken

nicht geschmälert werden, denn es steht außer Zweifel, daß die
Welt ein anderes Gesicht bekäme, daß Kriege vermieden und das

soziale Zusammenleben der Menschen von weniger Haß, Neid und
Ungerechtigkeiten getragen wäre, wenn Menschen nach der Art von
Cripps mehr Einfluß bekämen und die Geschicke der Völker zu
lenken hätten. J- Wr.



78 DER FREIDENKER Nr. 10

Vor kurzer Zeit fand in Wien eine ziemlich propagandistisch
aufgemachte Parade des religiösen Films statt, wobei man nicht
verschwieg, daß die bisherige Produktion nur einen Anfang
bedeute. Wir, die wir — zum Unterschiede von der liberalen
und linken Publizistik — nie die Tätigkeit des größten Regisseurs

der Weltgeschichte unterschätzen, erkennen die mit der

Filmwirkung versuchte Abbremsung der Kultur«klerose», die

man nicht zu überschätzen braucht, aber nicht minder bewerten

soll. Der unleugbare Kultursturz, der nach dem Chaos der

Weltkriege breite Massen der Völker ergriff, hat dem Film —
dem modernen Opium — eine noch nicht im ganzen Umfang
erkannte Beeinflussungsmöglichkeit der Psyche verliehen und
das kritische Urteilsvermögen über Schein Und Wirklichkeit
geschwächt. Die auf ein sehr bedauerliches Niveau gesenkte
Anspruchslosigkeit der Kinobesucher gegenüber dem Filmramsch
kommt auch dem religiösen Film zugute und läßt für die platteste

Propaganda des Vorgestern aufnahmefähig werden.
Es wäre ungeschickt, dies leugnen zu wollen, umsomehr weil

die Anfangsversuche ein gewisses künstlerisches Niveau wahrten
und die Gesetze des Films beachteten: Fesselnde Handlung,
Wirklichkeitsnähe und natürliches Empfinden. Die Teile, in
welchen die Gestaltung metaphysischer Motive hart an Parodien

streifte, gingen teils nachsichtig belächelt, teils unbeachtet

unter. Der kulturell entwickelte Kinobesucher nahm ziemlich

häufige Entgleisungen, die in ihrer Primitivität peinlich
wirkten, mit der Resignation des europäischen Betrachters
entgegen, der sich nun einmal mit den Sinn- und Stilwidrigkeiten
des Filmimportramsches abgefunden hat und sie als
unabänderliches Schicksal der Alten Welt hinnimmt.

Zum Erfolg der religiösen Filme, genau genommen zur
Irreführung der Kinobesucher über die Absicht, trägt die Presse

bei, die übrigens in der Filmkritik von den Inseratenabteilungen

beeinflußt wird. Bei den religiösen Filmen wird eine Toleranz

«betätigt», die oft in penetrante Gesinnungslosigkeit übergeht.

Was man an Lobhudeleien von «Bernadette», «Die Glocke

von St. Marien» und «Nachtwache» erlebte, war bei der
ultramontanen Presse selbstverständlich, bei der liberalen und
linken Presse mehr als betrüblich. Letztere vergaß ihre Aufgabe,
gerade diese Filme ihren Lesern vorzustellen und ihnen zu sagen,
was sie zu erwarten haben und wie sie für konfessionelle
Propagandazwecke mißbraucht werden.

Seither hat sich das Filmkapitel (vermehrt durch Reservefonds

des Kirchenbesitzes) zur Serienerzeugung bekehrt; in
Oesterreich geht man jetzt daran, Wallfahrtsorte in Filmhandlungen

einzubauen, das heißt, man verstärkt die Therapie
gemäß der Laienanschauung, daß eine Medizin umso stärker wirkt,
je mehr man davon einnimmt. Was sich hiebei an Dilletantis-
mus, Primitivität und Parodie abspielt, würde einen eigenen
Aufsatz bedingen.

Eine Tatsache ist unbestritten : Die Filmverleiher haben es

nicht mehr leicht, die Kinobesitzer für die religiösen Filme ein-

zufangen. Man spielt nicht gern mit Hilfe von konfessionellen
Vereinen mit Mühe und Not nur einen Tag vor einem vollen
Hause. Der Rückgang der Kinobesuche um fast 20 Prozent
mahnt zur Vorsicht.

Der Triumph über die neue Therapie gegen das fortschreitende

Altern der Kirche ist mehr als problematisch und dürfte
schließlich doch nur der eines der vielen Mirakel sein, wie sie

aus Amerika zahlreich lanciert werden, aber sich gegenüber
realen Wertungen nicht behaupten können. Daß jeder Leidende
an Mirakel glaubt, aber nur, bis er zu neuen langt, ist eine alte

Erfahrung. Von der Film«branche» Wunder für die Wieder¬

erweckung des religiösen Empfindens zu erwarten, verrät an
sich schon eine Altersschwäche, die mit dem Gesetz des

Vergehens in Einklang steht.
Wie erwähnt, besteht keine Ursache, den neuen Verjüngungsversuch

zu überschätzen, aber man sollte an solchen Erscheinungen

nicht vorbeigehen, weil sie mit ein Zeugnis für die
verkrampften Versuche bilden, natürliche Gesetze zu verneinen,
für den normalen Verstand doch ein aussichtsloses Bemühen.
Zum mindesten wollen wir beitragen, unsere Leser vor
enttäuschenden Kinobesuchen zu bewahren, die weder filmisch noch
künstlerisch oder irgendwie gefühls- und verstandesmäßig einen
Gewinn bringen. J. F.

Gespräche mit einem Freidenker
Drittes Gespräch

Herr Zweifel begann das heutige Gespräch mit der Bemerkung,

daß er nicht da einsetzen möchte, wo wir das letztemal
aufgehört hatten, bei den vielleicht nur scheinbaren' theologischen

Widersprüchen, da er damit noch nicht ins reine gekommen

sei, sondern an einem andern Punkte. Er hätte gerne
Auskunft darüber, wieso nach meinem Dafürhalten die Begriffe
,Erfahrung', ,Tatsachen', ,erwiesen' religiös etwas anderes
bedeuten sollen als wissenschaftlich.

Ich sagte : «Man erfaßt den Unterschied vielleicht am besten,
wenn man auf den ursprünglichen Sinn des Wortes ,erfahren
zurückgeht. Es ist eigentlich ein bildlicher Ausdruck und
bedeutet: durch ein Land fahren oder wandern und dabei
ortskundig werden. Nebenbei bemerkt : mit ,fahren' hat man früher
auch das Wandern gemeint; die fahrenden Spielleute und
Scholaren fuhren in der Regel nicht, sie gingen zu Fuß. Das

langsame Tempo einer solchen Wanderfahrt ermöglichte es den
Leuten, vieles zu beobachten und kennen zu lernen. Man hat
also das, was man bei einer solchen ,Fahrt' gesehen, erlebt,
entdeckt hat, ,er-fahren, das heißt ,beim Fahren erworben', es ist
die ,Er-fahrung' Bei der heutigen Reiseschnelligkeit wäre die

Bildung des Wortes ,erfahren' in diesem Sinne nicht mehr
möglich. Im bildlichen Sinne kann das zu befahrende Land
ein Handwerk oder ein anderes Tätigkeitsgebiet sein, worin
man Erfahrungen sammelt, um allmählich zu einem höhern
Grad von Wissen, Können und Erkenntnis zu gelangen.
Erfahrung ist also gewissermaßen der Weg zu einem Ziele. Diesen

Weg ist die Wissenschaft gegangen. Sie hat mit nichts
begonnen — am Anfang war das Nichtswissen — und ist dann nach
dem bildlichen Sinne des Wortes ,erfahren' vorgegangen:
beobachtend, entdeckend, sammelnd. Die Gesamtheit ihrer
Erfahrungen' (Erfahrungen!) soll einst die Wahrheit ausmachen.

soweit diese mit einiger Sicherheit erfaßt werden kann. Die Re

ligion dagegen setzt die ,Wahrheit' an den Anfang, sie brauchl
nicht erst ,er-fahren', das heißt stückweise gesucht und gesam
melt zu werden. Sie heißt Gott. Gott ist im religiösen Glauber
die allumfängliche und allinhaltliche Urtatsache, aus der di<

Tatsache ,Welt' hervorgegangen ist. Diese Urtatsache brauch
vom Menschen nicht bewiesen zu werden, sie beweist sich selber

durch Offenbarungen, Wunder und im menschlichen Schicksal

Was also der Gläubige für eine religiöse ,Erfahrung' oder einei

,Beweis' für das Walten Gottes hält, ist, weil Gott die Erfah

rung vorweggenommen und sich selber bewiesen hat, nurmehi
eine Auslegung des Geschehens im religiös einzig möglichei
Sinne, denn nach dem christlichen Glauben begibt sich alle

und jedes im Bannkreis des göttlichen Willens.»


	Der Film als Verjüngungskur

