
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 9

Artikel: Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 4]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


68 DER FREIDENKER Nr. 9

erschöpfliches Quellen- und Literaturmaterial, das besonders

im Falle Nietzsches, Kierkegaards und Dostojewskis dem
deutschen Leser viel Neues imd bisher Unbekanntes bietet, zumal
die französische Literatur, die de Lubac in diesen Fällen
anführt, dem deutschen Leser zum großen Teil unbekannt war.

Trotz dieser anerkennenswerten Forscherarbeit, die im
einzelnen, ich möchte sagen, in den Prämissen bewundernswerte
Detailergebnisse, besonders in dem Verhältnis Dostojewskis
zu Nietzsche, Feuerbachs zu Marx, Kierkegaards zu Nietzsche

gezeigt hat, sind die Schlußfolgerungen, die de Lubac von seinem
katholischen Standpunkt aus ihnen gezogen hat, wie ich vorhin
an einzelnen Beispielen zeigen konnte, abzulehnen, nicht aus

weltanschaulichen Gründen, die bei einer Wahrheitsfindung
keine Rolle spielen dürfen, sondern aus Gründen der geschichtlichen

Wahrheit, die nicht im Dunst einer gefühlsmäßigen, vom
Glauben durchtränkten Ideologie erstickt oder verschleiert werden

darf.
Als literarhistorische und kulturkritische Darstellung ist das

Werk des französischen Autors eine beachtenswerte Leistung,
als Kampfschrift gegen den Atheismus aber völlig verfehlt, da

es die durch geistesgeschichtliche Forschung gewonnenen
Ergebnisse in den Beziehungen der «gott-losen Humanisten» zu
einander und zur Mit- und Nachwelt für Folgerungen
mißbraucht, die, wie ich gezeigt habe, nicht stichhaltig sind und sich
als Waffe wie ein Bumerang gegen den kehren, der sie gegen
eine Weltanschauung gerichtet hat, die als Blitzableiter für die

wirklich Schuldigen dienen soll. Friedrich Tramer.

Das Problem der Ideologie
(Fortsetzung und Schluß)

f) Das Ideologieproblem in der Gegenwart,

Die Bemühungen unserer Zeit um das Problem der Ideologie
gehen in fast allen Fällen auf Marx und Nietzsche zurück. Einzig

jene Verknüpfung von Ideologienlehre und Historismus, die

in unserem Jahrhundert in Deutschland durchgeführt wurde,
macht neue Motive geltend. Der Historismus stützt sich auf die

Ideen der Entwicklung und der Individualität, und will den

macherei und einem jede Kultur gefährdenden Totalitarismus das

Wort reden.
Was den freidenkenden Menschen besonders sympathisch berührt,

ist die mutige Haltung Bakers auch der Religion gegenüber. Er
verliert sich nirgends in übersinnliche Spekulationen, macht nicht
jene selbst in wissenschaftlichen Büchern zur Mode gewordenen
Verbeugung vor dem Gott der Christenheit, von 'dem die Theologen
sagen, die Wahrheit könne nur durch ihn gesucht und gefunden
werden. Von der Religion schreibt Baker, diese habe offenbar viel
dazu beigetragen, die Entwicklung einer wissenschaftlichen Kultur
zu stören oder zu behindern. Wir lesen darüber: «Wenn auch unter
den Wissenschaftern nicht selten religiöse Naturen waren, so ist
die formale Religion wahrscheinlich eine Kraft gewesen, die einer
Ausbreitung der wissenschaftlichen Methoden im Wege stand. In
der Wissenschaft gibt es kein Ansehen der Person, keine
Treupflicht des Glaubens, der Partei oder der Klasse. Es gibt nur eines:
die beweisbare Wahrheit und die Vernunft.»

Ueber den Wert und die Bedeutung freier Forschung äußerte sich
André Gide, als er im Jahre 1947 den Nobelpreis für Uiteratur
entgegennahm, in einer schwedischen Zeitung mit folgenden Worten:

«Wenn ich wirklich etwas repräsentiert habe, so glaube ich, ist
es der Geist der freien Forschung, der Unabhängigkeit und selbst
der Unbotmäßigkeit, der Geist des Protestes gegen alles, was das

Herz und die Vernunft sich anzuerkennen weigern. Ich glaube fest
daran, daß dieser Geist der Forschung die Grundlage unserer Kultur
ist.»

Mit einer solchen Gesinnung müssen die Wissenschafter, sei dies
auf dem Gebiet der Naturwissenschaften, der Geistes- oder der So-

Menschen und seine geistige Produktion in ihrem geschichtlichen

Wandel und in ihrer spezifischen Eigenart verstehen. Je

mehr nun die historische Wirklichkeit erschlossen wurde, desto
unabweisbarer schien den Historisten die Folgerung zu werden,
daß die unausschöpfbare Mannigfaltigkeit der disparatesten
philosophischen Systeme den radikalen Verzicht auf feste,
allgemeinverbindliche, über Zeit und Ort hinaus geltende
Normvorstellungen mit sich bringe. Daraus ergab sich eine Relativierung

der Wahrheit. Es gibt, wie z. B. Oswald Spengler zeigen
will, nur Wahrheiten für bestimmte Zeiten, für soziologische
Gruppen, für Kulturen und bestimmte Epochen derselben. In
Diltheys Worten: «Jede Weltanschauung ist historisch bedingt,
sonach begrenzt, relativ». — Der Hintergrund dieser wechselnden

Anschauungen ist das Leben selbst in seinem steten Wandel :

«Hinter das Leben kann das Denken nicht zurückgehen.» — Die
Schopenhauersche Vernunftskritik wird durch Dilthey erweitert
zu einer Kritik der historischen Vernunft, in deren Zentrum
das Leben steht.

Zu einer intensiven Auseinandersetzung mit dem Ideologieproblem

führte in neuester Zeit das Buch Karl Mannheims:
«Ideologie und Utopie». In ihm verdichten sich die verschiedensten

Denkmotive, die von Marx und Nietzsche, Dilthey und
Spengler herrühren, zur These, daß alles menschliche Denken
durch den Standort des Denkers bedingt sei. Unter Standort
wird begriffen, was wir bei den verschiedenen Ideologiekritikern

als «Unterbau» vorfanden. Mannheim spricht von der Ideo-

logiehaftigkeit des menschlichen Denkens überhaupt. Jeder
Erkenntnisakt wird betrachtet als «ein Organon der Lebensdurchdringung

eines bestimmt gearteten Vitalwesens in einem
bestimmt gearteten Lebensraume.» Das ist es, was unter
«Seinsverbundenheit des Denkens» verstanden werden muß. Auch hier
wieder geht der Angriff gegen jeglichen Absolutheitsanspruch
irgend einer Doktrin oder Lebensform; die Entlarvimg der
Ideologiehaftigkeit soll dazu dienen, die Einsicht in die historische

Bedingtheit alles Menschlichen zu fördern.

Abschließend sei noch versucht, einige gemeinsame Wesenszüge

der besprochenen Ideologielehren aufzuweisen:

zial- und Wirtschaftswissenschaften an ihre Arbeit herantreten,
wenn sie ihre Aufgabe ernst nehmen und erfüllen wollen.

Das anregend, leicht verständlich geschriebene und überaus
empfehlenswerte Buch Bakers sollte heute um so mehr gelesen werden,
als sich überall Tendenzen geltend machen, die Naturwissenschaft
nicht nur der Politik zu unterstellen, sondern sie mit der Religion
zu versöhnen. Baker sehließt seine Schrift mit folgender Feststellung:

«Mit freier Forschung, freier Kritik, lebendiger Diskussion
und der Gelegenheit, die jedem gegeben wäre, die großen Gaben,
welche die Kultur erzeugt, zu verstehen und zu genießen, könnte
eine wahre Demokratie, eine blühende Zivilisation hervorbringen,
in der einem jeden die Chance gegeben wäre, zu empfinden, daß
das Leben schön und anregend und wert ist, gelebt zu werden.

Aber eine völlig andere Zukunft lauert im Hinterhalt. Ein neuer,
häßlicher Gott, Staat' genannt, verlangt, angebetet zu werden.
Ernährung, Obdach, Gesundheit und Freizeit werden fälschlicherweise
als Selbstzwecke betrachtet, und Kultur ist etwas, auf das man mit
Verachtung herabsieht. Wissenschaft wird mit Technik verwechselt,
ihr gleichgestellt, und beide zerfallen! Individualismus und freie
Forschung werden lächerlich gemacht. Alles wird von «oben herab»
geplant, gelenkt, geführt. Eine trostlose Gleichförmigkeit nimmt
überhand. Jeder einzelne wird zum Zahn einer ungeheuren
Maschine, deren Mahlprodukte aller menschlichen Werte bar sind!»

Bakers Buch ist eine wahre Fundgrube für jeden, der sich mit
weltanschaulichen und kulturpolitischen, vor allem mit naturwissenschaftlichen

Fragen befaßt, nach Aufklärung und einem soliden
weltanschaulichen Standort strebt. J. Wr.



Nr. 9 DER FREIDENKER 69

/. Die Ideologielehren entthronen in der Regel das Bewußtsein
und setzen an seine Stelle unbewußt wirkende Mächte, die
den Intellekt in ihren Dienst stellen. Dabei wird die geistige
Ausstattung des Menschen zum Hilfsmittel der organischen
und sozialen Anpassung im Kampf um die Erhaltung des

Daseins und zum Werkzeug der Weltorientierung.
2. Weil die Vernunft nicht mehr das Primat hat, gewinnt das

praktisclie, im iveiteren Sinn ökonomische Verhalten des

Menschen an Wichtigkeit. Die Praxis wird zum Unterbau für
den ideellen Ueberbau.

IL Der Unterbau, gleichviel welcher Art, determiniert den

Ueberbau, sodaß dieser zu seinem «Ausdruck» wird. Fast alle
Ideologielehren sind reduktiv; unter ihrem Einfluß lösen sich

Eigengesetzlichkeit und Eigenständigkeit der geistigen Welt
auf.

Der christliche Monopolanspruch
auf die Sittlichkeit

Eine der beliebtesten Denkfaulheiten — wenn nicht gar eine

beabsichtigte apologetische Unredlichkeit — mancher Kirchenleute

ist ihr Brauch, alles moralisch Gute als «christlich» für
sich in Anspruch zu nehmen. Das führt oft über die becjueme

Gleichung : moralisch verwerflich unchristlich und alles «Un-

christliche» als unmoralisch zu taxieren. Zwar lehnen die
gescheiteren und geistig freieren unter den Theologen im
vertraulichen Privatgespräch theoretisch ab, die Sittlichkeit nur
im Christentum zu sehen. Doch in der Praxis des Alltags lassen

sich fast alle Pfarrer zu dem Anspruch auf das christliche
Sittlichkeitsmonopol verleiten. Und nicht nur unter den eifrigst
praktizierenden Katholiken gilt vorläufig jedermann als

«unmoralisch», der nicht streng kirchlich gesinnt und «gläubig» ist.

Ja, die Strenggläubigkeit gilt weithin — auch unter den
Protestanten — als das entscheidende Merkmal des sittlichen
Menschen. Nicht zuletzt diese volkstümliche Anschauung verhilft
den Kirchen zu ihrer immer noch bestehenden Machtstellung.

Wer darauf zu achten sich geübt hat, der findet diese
Tatsachen fast täglich bestätigt. Unlängst las ich über ein
internationales Arbeitslager zum Aufbau einer Jugendheimstätte der
Waldenser im Piémont. Es habe dort unter den freiwilligen
Teilnehmern aus den verschiedenen Ländern ein Geist der
Brüderlichkeit geherrscht, wie er nur unter, lebendigen Christen
möglich sei Wer aber selbst nur ein einziges Mal an einem
«Internationalen Zivildienst» sich beteiligt hat, der weiß, daß die

gleiche Solidarität auch in religiös streng neutralen Veranstaltungen

ebensogut möglich ist. Die gleiche Erfahrung kann man
in manchen Arbeitslagern der sozialistischen Jugend machen.
Und unsere ältere Generation weiß wohl auch von der selbstlos
kameradschaftlichen Hingabe des uneigennützigen Idealismus
der sozialistischen Arbeiterbewegung.

Wir können in diesem Zusammenhang nicht der heiklen
Frage nachgehen, ob es überhaupt eine einheitliche christliche
Moral gibt. Wir erinnern nur im Vorbeigehen daran, wie
immer wieder die verschiedensten, sich völlig widersprechenden
Gesellschaftsordnungen und Ideale als eminent «christlich»
angesprochen wurden und immer noch werden: Sklaverei und
Leibeigenschaft, der Feudalismus des Mittelalters, der Kapitalismus,

der Kommunismus (Wiedertäufer usw.), das moderne
katholische Ideal des Ständestaates und anderes mehr. Hingegen
gehört in diesen Zusammenhang, was ich heute in einem
Reisebericht aus Indien las von dem mohammedanischen Ideal der
Brüderlichkeit, das sich in nichts von der christlichen Nächstenliebe

unterscheide. Dabei kommt mir eine gelehrte Korrektur

in den Sinn, die sich der bekannte Afrikaforscher Leo Frobe-
nius gefallen lassen mußte, als er aus einer Aeußerung der
Nächstenliebe bei den nordafrikanischen Stämmen auf eine frühere
Beeinflussung durcli die christlichen Abessinier schloß. Der
bedeutende Islamforscher Becker, der geistvolle spätere
Kultusminister Preußens im Weimardeutschland, wies nach, daß die

von Frobenius als spezifisch christlich angesprochene Morallelire

von je her allgemeines Gut des Mohammedanismus war.
Auf der anderen Seite hat man bekanntlich wahrscheinlich
gemacht, daß manche der von Jesus überlieferten Thesen
heidnischen, das heißt griechischen oder orientalischen Ursprungs
sind und jedenfalls nicht erst durch ihn der Menschheit bekannt
gemacht wurden.

Einer der bedauerlichsten Fehler wohl aller Kirchen und
sonstigen Glaubensgemeinschaften ist, daß sie den größten Wert
auf das legen, was sie von den übrigen unterscheidet (was mithin

temporär und historisch bedingt ist) und daß sie dadurch
das Gemeinsame, das über konfessionelle Orthodoxie und
dogmatische Enge Erhabene, das allgemein Religiöse, das

«Heilige», das «Numinose» in den Hintergrund drängen. Aber
wahrscheinlich sind die Kirchen aus einem unterbewußten
Selbsterhaltungstrieb, aus dem natürlichen Egoismus, zu dieser
Haltung gezwungen, um sich ihre institutionelle Selbständigkeit zu
bewahren. Der Vatikan aber dürfte unter dem Einfluß der
Jesuiten diese Politik sehr bewußt betreiben. xy.

Ein arger Vorschlag
«Der Außenminister Norwegens hat dem Storting die

Aufhebung der Verfassungsklause] vorgeschlagen, die den Mitgliedern

der Gesellschaft Jesu den Aufenthalt auf norwegischem
Boden verbietet. Die Aufhebung der Klausel ist nach Ansicht
des Ministers dadurch notwendig geworden, daß die von den
Vereinten Nationen angenommene Erklärung der Menschenrechte

jede Art von Diskriminierung aus religiösen Gründen
verbietet. Norwegen kann deshalb die Erklärung der Menschenrechte

nicht ohne Vorbehalt ratifizieren, wenn es nicht seine

Verfassung ändert. Das Außenministerium legt Wert darauf,
daß das Land sich im Interesse seines internationalen Ansehens
rückhaltlos auf den Boden der Menschenrechte stellt.

Verschiedene lutherische Bischöfe des Landes haben den

Antrag des Außenministeriums befürwortet. Jedoch ist aus den

Kreisen evangelischer Pfarrer und von einzelnen Universitäts-
theologen auch Widerspruch laut geworden, der von der
Wiederzulassung der Jesuiten eine Störung des konfessionellen Friedens

befürchtet. Dazu schreibt die Zeitung Verdens Gany':
,Geben wir zu, daß man keine Sympathie für die Jesuiten und
ihre Lehre empfindet, auch niclit in ihrer Form, aber das ist
kein genügender Grund, um sie durch einen Akt der Autorität
auszuschließen. Das wäre eine seltsame Geistesfreiheit, die wir
damit bekunden würden. Eine geistige Tendenz muß mit
geistigen Waffen bekämpft werden, solange sie sich nicht auf dem

Boden der Illegalität zeigt und nicht ihre Zuflucht zur Gewalt
nimmt.' Wenn man die Klausel schon nicht aus Liebe zu den

Jesuiten aufheben wolle, dann müsse man es aus Selbstachtung
tun.»

Diese Meldung bringt die «Christliche Kultur» der «Neuen

Zürcher Nachrichten» (Nr. 185, vom 10. August 1951). Man
darf nun gespannt sein, wie lange es dauert, bis die schweizerischen

Jesuitensöldlinge im Parlament im Namen der
«Menschenrechte» einen ähnlichen Antrag stellen. Praktisch sind die

Jesuiten bei uns längst da und die Früchte ihrer Arbeit sind
nicht zu verkennen. P-


	Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 4]

