Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 9

Artikel: Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 4]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

68 DER FREIDENKER

Nr. 9

erschopfliches Quellen- und Literaturmaterial, das besonders
im Falle Nietzsches, Kierkegaards und Dostojewskis dem deut-
schen Leser viel Neues und bisher Unbekanntes bietet, zumal
die franzosische Literatur, die de Lubac in diesen Fillen an-
fithrt, dem deutschen Leser zum groflen Teil unbekannt war.

Trotz dieser anerkennenswerten Forscherarbeit, die im ein-
zelnen, ich mochte sagen, in den Pridmissen bewundernswerte
Detailergebnisse, besonders in dem Verhiltnis Dostojewskis
zu Nietzsche, Feuerbachs zu Marx, Kierkegaards zu Nietzsche
gezeigt hat, sind die Schluf3folgerungen, die de Lubac von seinem
katholischen Standpunkt aus ihnen gezogen hat, wie ich vorhin
an einzelnen Beispielen zeigen konnte, abzulehnen, nicht aus
weltanschaulichen Griinden, die bei einer Wahrheitsfindung
keine Rolle spielen diirfen, sondern aus Griinden der geschicht-
lichen Wahrheit, die nicht im Dunst einer gefithlsmiBigen, vom
Glauben durchtrinkten Ideologie erstickt oder verschleiert wer-
den darf. ,

Als literarhistorische und kulturkritische Darstellung ist das
Werk des franzésischen Autors eine beachtenswerte Leistung,
als Kampfschrift gegen den Atheismus aber véllig verfehlt, da
es die durch geistesgeschichtliche Forschung gewonnenen Er-
gebnisse in den Beziehungen der «gott-losen Humanisten» zu
einander und zur Mit- und Nachwelt fiir Folgerungen mif-
braucht, die, wie ich gezeigt habe, nicht stichhaltig sind und sich
als Waffe wie ein Bumerang gegen den kehren, der sie gegen
“eine Weltanschauung gerichtet hat, die als Blitzableiter fiir die
wirklich Schuldigen dienen soll. Friedrich Tramer.

Das Problem der Ideologie
(Fortsetzung und SchluB)

f) Das Ideologieproblem in der Gegenwart
Die Bemiihungen unserer Zeit um das Problem der Ideologie
gehen in fast allen Fillen auf Marx und Nietzsche zuriick. Ein-
zig jene Verkniipfung von Ideologienlehre und Historismus, die
in unserem Jahrhundert in Deutschland durchgefiihrt wurde,
macht neue Motive geltend. Der Historismus stiitzt sich auf die
Ideen der Entwicklung und der Individualitit, und will den

Menschen und seine geistige Produktion in ihrem geschicht-
lichen Wandel und in ihrer spezifischen Eigenart verstehen. Je
mehr nun die historische Wirklichkeit erschlossen wurde, desto
unabweisbarer schien den Historisten die Folgerung zu werden,
daB3 die unausschopfbare Mannigfaltigkeit der disparatesten
philosophischen Systeme den radikalen Verzicht auf feste, all-
gemeinverbindliche, iiber Zeit und Ort hinaus geltende Norm-
vorstellungen mit sich bringe. Daraus ergab sich eine Relativie-
rung der Wahrheit. Es gibt, wie z. B. Oswald Spengler zeigen
will, nur Wahrheiten fiir bestimmte Zeiten, fiir soziologische
Gruppen, fiir Kulturen und bestimmte Epochen derselben. In
Diltheys Worten: «Jede Weltanschauung ist historisch bedingt,
sonach begrenzt, relativs. — Der Hintergrund dieser wechseln-
den Anschauungen ist das Leben selbst in seinem steten Wandel :
«Hinter das Leben kann das Denken nicht zuriickgehen.» — Die
Schopenhauersche Vernunftskritik wird durch Dilthey erweitert
zu einer Kritik der historischen Vernunft, in deren Zentrum
das Leben steht.

Zu einer intensiven Auseinandersetzung mit dem Ideologie-
problem fiihrte in neuester Zeit das Buch Karl Mannheims:
«Ideologie und Utopies». In ihm verdichten sich die verschieden-
sten Denkmotive, die von Marx und Nietzsche, Dilthey und
Spengler herriihren, zur These, daf alles menschliche Denken
durch den Standort des Denkers bedingt sei. Unter Standort
wird begriffen, was wir bei den verschiedenen Ideologiekriti-
kern als «Unterbaus vorfanden. Mannheim spricht von der Ideo-
logiehaftigkeit des menschlichen Denkens iiberhaupt. Jeder Er-
kenntnisakt wird betrachtet als «ein Organon der Lebensdurch-
dringung eines bestimmt gearteten Vitalwesens in einem be-
stimmt gearteten Lebensraume.» Das ist es, was unter «Seinsver-
bundenheit des Denkens» verstanden werden muf3. Auch hier
wieder geht der Angriff gegen jeglichen Absolutheitsanspruch
irgend einer Doktrin oder Lebensform; die Entlarvung der
Ideologiehaftigkeit soll dazu dienen, die Einsicht in die histori-
sche Bedingtheit alles Menschlichen zu férdern.

Abschlielend sei noch versucht, einige gemeinsame Wesens-
ziige der besprochenen Ideologielehren aufzuweisen:

macherei und einem jede Kultur gefihrdenden Totalitarismus das
Wort reden.

Was den freidenkenden Menschen besonders sympathisch beriihrt,
ist die mutige Haltung Bakers auch der Religion gegeniiber. Er
verliert sich nirgends in iibersinnliche Spekulationen, macht nicht
jene selbst in wissenschaftlichen Biichern zur Mode gewordenen
Verbeugung vor dem Gott der Christenheit, von'dem die Theologen
sagen, die Wahrheit kénne nur durch ihn gesucht und gefunden
werden. Von der Religion schreibt Baker, diese habe offenbar viel
dazu beigetragen, die Entwicklung einer wissenschaftlichen Kultur
zu storen oder zu behindern. Wir lesen dariiber: «Wenn auch unter
den Wissenschaftern nicht selten religiose Naturen waren, so ist
die formale Religion wahrscheinlich eine Kraft gewesen, die einer
Ausbreitung der wissenschaftlichen Methoden im Wege stand. In
der Wissenschaft gibt es kein Ansehen der Person, keine Treu-
pflicht des Glaubens, der Partei oder der Klasse. Es gibt nur eines:
die beweisbare Wahrheit und die Vernunft.»

Ueber den Wert und die Bedeutung freier Forschung duBerte sich
André Gide, als er im Jahre 1947 den Nobelpreis fiir Literatur ent-
gegennahm, in einer schwedischen Zeitung mit folgenden Worten:

«Wenn ich wirklich etwas reprisentiert habe, so glaube ich, ist
es der Geist der freien Forschung, der Unabhingigkeit und selbst
der UnbotmiBigkeit, der Geist des Protestes gegen alles, was das

Herz und die Vernunft sich anzuerkennen weigern. Ich glaube fest "

daran, daB dieser Geist der Forschung die Grundlage unserer Kultur
ist.»

Mit einer solchen Gesinnung miissen die Wissenschafter, sei dies
auf dem Gebiet der Naturwissenschaften, der Geistes- oder der So-

zial- und Wirtschaftswissenschaften an ihre Arbeit herantreten,
wenn sie ihre Aufgabe ernst nehmen und erfiillen wollen.

Das anregend, leicht verstindlich geschriebene und iiberaus emp-
fehlenswerte Buch Bakers sollte heute um so mehr gelesen werden,
als sich iiberall Tendenzen geltend machen, die Naturwissenschaft
nicht nur der Politik zu unterstellen, sondern sie mit der Religion
zu versohnen. Baker schlieit seine Schrift mit folgender Feststel-
lung: «Mit freier Forschung, freier Kritik, lebendiger Diskussion
und der Gelegenheit, die jedem gegeben wiire, die groBen Gaben,
welche die Kultur erzeugt, zu verstehen und zu genieBen, konnte
eine wahre Demokratie, eine blithende Zivilisation hervorbringen,
in der einem jeden die Chance gegeben wire, zu empfinden, dafl
das Leben schon und anregend und wert ist, gelebt zu werden.

Aber eine vollig andere Zukunft lauert im Hinterhalt. Ein neuer,
hiBlicher Gott, ,Staat’ genannt, verlangt, angebetet zu werden. Er-
nihrung, Obdach, Gesundheit und Freizeit werden filschlicherweise
als Selbstzwecke betrachtet, und Kultur ist etwas, auf das man mit
Verachtung herabsieht. Wissenschaft wird mit Technik verwechselt,
ihr gleichgestellt, und beide zerfallen! Individualismus und freie
Forschung werden licherlich gemacht. Alles wird von «oben herab»
geplant, gelenkt, gefithrt. Eine trostlose Gleichférmigkeit nimmt
iiberhand. Jeder einzelne wird zum Zahn einer ungeheuren Ma-
schine, deren Mahlprodukte aller menschlichen Werte bar sind!»

Bakers Buch ist eine wahre Fundgrube fiir jeden, der sich mit
weltanschaulichen und kulturpolitischen. vor allem mit naturwissen-
schaftlichen Fragen befaBt, nach Aufklirung und einem soliden
weltanschaulichen Standort strebt. J. Wr.



Nr. 9

DER FREIDENKER 69

1. Die Ideologielehren entthronen in der Regel das BewuBtsein
und setzen an seine Stelle unbewuBt wirkende Mdichte, die
den Intellekt in ihren Dienst stellen. Dabei wird die geistige
Ausstattung des Menschen zum Hilfsmittel der organischen
und sozialen Anpassung im Kampf um die Erhaltung des
Daseins und zum Werkzeug der Weltorientierung.

2. Weil die Vernunft nicht mehr das Primat hat, gewinnt das
praktische, im weiteren Sinn &konomische Verhalten des
Menschen an Wichtigkeit. Die Praxis wird zum Unterbau fiir
den ideellen Ueberbau. )

3. Der Unterbau, gleichviel welcher Art, determiniert den
Ueberbau, sodaB dieser zu seinem «Ausdruck» wird. Fast alle
Ideologielehren sind reduktiv; unter ihrem EinfluB3 losen sich
Eigengesetzlichkeit und Eigenstindigkeit der geistigen Welt
auf.

Der christliche Monopolanspruch
auf die Sittlichkeit

Eine der beliebtesten Denkfaulheiten — wenn nicht gar eine
beabsichtigte apologetische Unredlichkeit — mancher Kirchen-
leute ist ihr Brauch, alles moralisch Gute als «christlich» fiir
sich in Anspruch zu nehmen. Das fiihrt oft iiber die bequeme
Gleichung: moralisch verwerflich — unchristlich und alles «Un-
christliche» als unmoralisch zu taxieren. Zwar lehnen die ge-
scheiteren und geistig freieren unter den Theologen im ver-
traulichen Privatgesprich theoretisch ab, die Sittlichkeit nur
im Christentum zu sehen. Doch in der Praxis des Alltags lassen
sich fast alle Pfarrer zu dem Anspruch auf das christliche Sitt-
lichkeitsmonopol verleiten. Und nicht nur unter den eifrigst
praktizierenden Katholiken gilt vorlidufig jedermann als «un-
moralisch», der nicht streng kirchlich gesinnt und «gldubigy ist.
Ja, die Strenggldubigkeit gilt weithin — auch unter den Prote-
stanten — als das entscheidende Merkmal des sittlichen Men-
schen. Nicht zuletzt diese volkstiimliche Anschauung verhilft
den Kirchen zu ihrer immer noch bestehenden Machtstellung.

Wer darauf zu achten sich geiibt hat, der findet diese Tat-
sachen fast tidglich bestitigt. Unldngst las ich iiber ein inter-
nationales Arbeitslager zum Aufbau einer Jugendheimstitte der
Waldenser im Piemont. Es habe dort unter den freiwilligen
Teilnehmern aus den verschiedenen Lindern ein Geist der Brii-
derlichkeit geherrscht, wie er nur unter, lebendigen Christen
moglich sei! Wer aber selbst nur ein einziges Mal an einem «In-
ternationalen Zivildienst» sich beteiligt hat, der wei3, daf3 die
gleiche Solidaritit auch in religids streng neutralen Veranstal-
tungen ebensogut méglich ist. Die gleiche Erfahrung kann man
in manchen Arbeitslagern der sozialistischen Jugend machen.
Und unsere iltere Generation weifl wohl auch von der selbstlos
kameradschaftlichen Hingabe des uneigenniitzigen Idealismus
der sozialistischen Arbeiterbewegung.

Wir konnen in diesem Zusammenhang nicht der heiklen
Frage nachgehen, ob es iiberhaupt eine einheitliche christliche
Moral gibt. Wir erinnern nur im Vorbeigehen daran, wie im-
mer wieder die verschiedensten, sich véllig widersprechenden
Gesellschaftsordnungen und Ideale als eminent «christlich» an-
gesprochen wurden und immer noch werden: Sklaverei und
Leibeigenschaft, der Feudalismus des Mittelalters, der Kapita-
lismus, der Kommunismus -(Wiedertdufer usw.), das moderne
katholische Ideal des Stindestaates und anderes mehr. Hingegen
gehort in diesen Zusammenhang, was ich heute in einem Reise-
bericht aus Indien las von dem mohammedanischen Ideal der
Briiderlichkeit, das sich in nichts von der christlichen Néchsten-
liebe unterscheide. Dabei kommt mir eine gelehrte Korrektur

in den Sinn, die sich der bekannte Afrikaforscher Leo Frobe-
nius gefallen lassen muBte, als er aus einer Aeul3erung der Nich-
stenliebe bei den nordafrikanischen Stimmen auf eine friihere
Beeinflussung durch die christlichen Abessinier schloB. Der
bedeutende Islamforscher Becker, der geistvolle spitere Kul-
tusminister PreuBBens im Weimardeutschland, wies nach, da3 die
von Frobenius als spezifisch christlich angesprochene Moral-
lehre von je her allgemeines Gut des Mohammedanismus war.
Auf der anderen Seite hat man bekanntlich wahrscheinlich ge-
macht, daf3 manche der von Jesus iiberlieferten Thesen heid-
nischen, das heit griechischen oder orientalischen Ursprungs
sind und jedenfalls nicht erst durch ihn der Menschheit bekannt
gemacht wurden.

Einer der bedauerlichsten Fehler wohl aller Kirchen und son-
stigen Glaubensgemeinschaften ist, daf} sie den gréBten Wert
auf das legen, was sie von den iibrigen unterscheidet (was mit-
hin temporir und historisch bedingt ist) und daB sie dadurch
das Gemeinsame, das iiber konfessionelle Orthodoxie und dog-
matische Enge Erhabene, das allgemein Religitse, das «Hei-
lige», das «Numinose» in den Hintergrund dringen. Aber wahr-
scheinlich sind die Kirchen aus einem unterbewuBten Selbst-
erhaltungstrieb, aus dem natiirlichen Egoismus, zu dieser Hal-
tung gezwungen, um sich ihre institutionelle Selbstindigkeit zu
bewahren. Der Vatikan aber diirfte unter dem EinfluB3 der Je-
suiten diese Politik sehr bewuf3t betreiben. Xy.

Ein .arger Vorschlag

«Der AuBenminister Norwegens hat dem Storting die Auf-
hebung der Verfassungsklausel vorgeschlagen, die den Mitglie-
dern der Gesellschaft Jesu den Aufenthalt auf norwegischem
Boden verbietet. Die Aufhebung der Klausel ist nach Ansicht
des Ministers dadurch notwendig geworden, daf3 die von den
Vereinten Nationen angenommene Erklirung der Menschen-
rechte jede Art von Diskriminierung aus religiésen Griinden
verbietet. Norwegen kann deshalb die Erklarung der Menschen-
rechte nicht ohne Vorbehalt ratifizieren, wenn es nicht seine
Verfassung dndert. Das AuBlenministerium legt Wert darauf,
daf3 das Land sich im Interesse seines internationalen Ansehens
riickhaltlos auf den Boden der Menschenrechte stellt.

Verschiedene lutherische Bischofe des Landes haben den An-
trag des Aullenministeriums hefiirwortet. Jedoch ist aus den
Kreisen evangelischer Pfarrer und von einzelnen Universitéts-
theologen auch Widerspruch laut geworden, der von der Wie-
derzulassung der Jesuiten eine Stérung des konfessionellen Frie-
dens befiirchtet. Dazu schreibt die Zeitung ,Verdens Gany’:
,Geben wir zu, daf3 man keine Sympathie fiir die Jesuiten und
ihre Lehre empfindet, auch nicht in ihrer Form, aber das ist
kein geniigender Grund, um sie durch einen Akt der Autoritit
auszuschlieBen. Das wire eine seltsame Geistesfreiheit, die wir
damit bekunden wiirden. Eine geistige Tendenz muf3 mit gei-
stigen Waffen bekdmpft werden, solange sie sich nicht auf dem
Boden der Illegalitit zeigt und nicht ihre Zuflucht zur Gewalt
nimmt.” Wenn man die Klausel schon nicht aus Liebe zu den
Jesuiten aufheben wolle, dann miisse man es aus Selbstachtung
tun.»

Diese Meldung bringt die «Christliche Kultur» der «Neuen
Ziircher Nachrichten» (Nr. 185, vom 10. August 1951). Man
darf nun gespannt sein, wie lange es dauert, bis die schweizeri-
schen Jesuitensldlinge im Parlament im Namen der «Men-
schenrechte» einen dhnlichen Antrag stellen. Praktisch sind die
Jesuiten bei uns lingst da und die Friichte ihrer Arbeit sind
nicht zu verkennen. P.



	Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 4]

