
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 9

Artikel: Freiheit und Wissenschaft

Autor: J.Wr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DER FREIDENKER Nr. 9

viele, viele andere ein 80 Millionenvolk in ihren Bann ziehen
und mit dem Gifte ihrer Weltanschauung infizieren konnten,
völlig unbefriedigend behandelt und wo es nur angeht
verschleiert, entstellt oder mit Phrasen, wie «dämonische Gewalten
wären über das deutsche Volk gekommen», abgetan.

Aehnlich, wenn auch nicht in dieser Weise,, sucht de Lubac,
die Voraussetzungen und Ursachen für die blutigen Verbrechen
in der Hitlerzeit, wenn der Leser aus seinen schüchternen
Andeutungen überhaupt eine Anspielung auf sie errät, auf ein
fremdes Geleise zu schieben. Er macht die Gottlosigkeit, den

Unglauben, kurz das mangelnde religiöse Empfinden für das

verantwortlich, was sich in den Jahren 1933—45 abgespielt hat.
Vor allem in Feuerbachs These «Das absolute Wesen, der

Gott des Menschen, ist sein eigenes Wesen» (Homo homini
Deus) und in Nietzsches «Gottestötung», wie sie de Lubac aus

zahlreichen Stellen des Nietzsche-Werkes, besonders aus dem

Zarathustra, z. B. «Nun aber starb Gott! Ihr höheren Menschen,
dieser Gott war eure größte Gefahr», ableitet, erblickt der
Verfasser die Ursachen des Zerfalles aller sittlichen Ordnung und
ein Zerbrechen der menschlichen Moral, die er lediglich im
wahren Gottesglauben zu finden vermeint. Daß es Millionen
Menschen auf Erden gibt, die nicht gottgläubig sind und trotzdem

ein hohes sittliches Empfinden und ein tiefes Gefühl für
Gerechtigkeit und Menschlichkeit gegenüber allen Erdenkindern

besitzen, mögen sie dieser oder jener Nation, Rasse oder
Konfession angehören, scheint dem Verfasser unbekannt zu
sein. Ebenso, daß Millionen jener Nazis, die aktiv oder
weltanschaulich an dem Völkermorden beteiligt waren, sehr gute
Christen, zumindest aber gottgläubig waren.

Aber in einem Volke, in dem der Chauvinismus, der Nationalismus

in seiner schärfsten Prägung, der Rassismus, in dem der

Kadavergehorsam mit seinem «Führerprinzip» wahre Orgien
gefeiert hat, geschichtlich durch Jahrhunderte gezüchtet und
großgezogen wurde, in einem Volke, in dem der Militarismus
das oberste Prinzip in der Jugenderziehung war — das «andere
Deutschland» war leider in einer erschrecklichen Minderheit,
seine Rufe verhallten in der Wüste, sie wurden vom
Badenweilermarsch und dem Stechschritt säbelklirrender Kohorten
übertönt — konnten die Ideen, die ein Hitler in seinem Mach-

Freiheit und Wissenschaft
Selten begegnet der Forscher und Wissenschafter irgendwo so

vielen Hindernissen, Vorurteilen, verschrobenen und reaktionären
Anschauungen als dort, wo er versucht, sich über Fragen wie Freiheit,

Wahrheit und Wissenschaft öffentlich zu erklären. Er ist sich
bewußt, daß ihn Wahrheit und Freiheit der Forschung und
Meinungsäußerung zur Würdigung aller vorgefundenen Tatsachen
verpflichten. Allerdings kann oft festgestellt werden, daß es namentlich

unter den sogenannten Intellektuellen verhältnismäßig wenige
gibt, die den Grundsatz der Voraussetzungslosigkeit in der Wissenschaft

und der unbefangenen Wahrheitssuche zu ihrer Maxime
machen und ihren Beruf und ihr Leben dementsprechend gestalten.
Immer wieder sind es die Gebundenheit an eine Konfession, an
liebgewordene Traditionen oder an bestimmte persönliche
Interessen, die ein voraussetzungsloses und unbeirrtes Forschen nach
der Wahrheit erschweren oder behindern. Der Dozent für Zoologie
an der Universität Oxford, John R. Baker, hat zu diesem
Fragenkomplex einen höchst wertvollen Beitrag geliefert. Wir wollen dieses

Buch deshalb freudig begrüßen, weil sein Verfasser eigene Wege
geht und nicht zu jenen zweifelhaften Kompromissen Hand bietet,
die von vielen Gelehrten unserer Tage oft eingegangen werden, weil
sie sich lieber an das halten, was in der öffentlichen Meinung «Kurs»
hat und als heilig und unantastbar gilt.

Das Buch Bakers, erschienen 1950 unter dem Titel «Freiheit und
Wissenschaft» (Verlag A. Francke AG., Bern, 163 Seiten, Fr. 6.80)

werk «Mein Kampf» und Alfred Rosenberg im «Mythus des

XX. Jahrhunderts» gläubigen Lesern verzapfte, festen Fuß fassen

und so die größten Verbrechen, die die Weltgeschichte
kennt, vorbereiten und «ideologisch begründen».

Von all dem aber finden wir in de Lubacs Werk kein Wort ;

der Atheismus aber, besonders der «Humanismus ohne Gott» —
der muß verbrannt werden.

Nicht der mangelnde Gottesglaube, nicht die Ideen Feuerbachs,

Nietzsches, Marx' und Kierkegaards, des Humanismus
ohne Gott, sondern der völlige Mangel an Menschenliebe,
Gerechtigkeit und Achtung vor Menschenwürde waren die
Ursachen der Geschehnisse der Jahre 1933—45 und ihrer Folgen,
unter denen die Welt noch heute leidet.

Es ist ein großer Irrtum de Lubacs, wenn er, wie er es auf
Seite 25 seines Buches tut, den Menschen, die den Glauben an
ein göttliches Wesen verloren haben, die Schuld an der
Entwicklung gibt, die die Geschichte im 20. Jahrhundert genommen

hat.

Wenn er sagt: «Er (der Mensch) begann im Gegenteil zu
glauben, er könne sich fortan selbst nicht mehr achten und sich
nicht entfalten, wenn er nicht zunächst mit der Kirche, dann
mit dem transzendenten Wesen selbst breche, von dem ihn die
christliche Ueberlieferung abhängen ließ», ferner (Seite 26) :

«Der Mensch schaltet Gott aus, um selbst in den Vollbesitz der
menschlichen Größe zu treten, die ihm ein anderer, wie er
meint, wider Gebühr vorenthält. Indem er Gott stürzt, befreit
er ein Hemmnis für die Erringung seiner Freiheit» und schließlich

(Seite 27) : «Aeußerlich schreitet sie (die Krise der modernen

Zeit) fort in Gestalt von Wirren, erzeugt Tyrannei und Kol-
lektiwerbrechen und ist durch Feuer, Trümmerstätten und Blut
gekennzeichnet» und all dies als Folge der Gottlosigkeit, des

gott-losen Humanismus erklärt, dann vergißt er ganz, was sich
im christlichen Mittelalter an Grausamkeiten, Verbrechen und
blutiger Tyrannei abgespielt hat. Sind ihm denn die furchtbaren
Judenmassakers und Pogrome unbekannt, die Kreuzfahrer im
Zeichen des Kreuzes, bevor sie ins «Heilige Land» zogen, in
vielen Städten am Rhein teils ohne Begründung, teils unter dem
Vorwand einer Ritualmordbeschuldigung an unschuldigen
Menschen begingen? Sind ihm ferner die entsetzlichen Greuel-

£

ist offenbar entstanden aus dem Bedürfnis und dem Drang heraus,
der nicht nur in Sowjetrußland, sondern auch anderswo eingesetzten

Bewegung zugunsten einer Zentralplanung der wissenschaftlichen

Forschung Widerstand zu leisten und die Gründe aufzuzeigen,

die gegen die geplante, die ganze Welt erfassende
Zentrallenkung ins Feld geführt werden können.

Im ersten Abschnitt zeigt uns der Verfasser, wie Entdeckungen
«gemacht» werden; im zweiten schildert er den Naturforscher als
Menschen. Die weitern Abschnitte befassen sich mit dem Wesen der
freien Forschung, mit der wissenschaftlichen Planung, mit deren
Gefahren und init den Funktionen der Wissenschaft. Höchst
beachtenswert sind die im siebenten Abschnitt gemachten Ausführungen

über -die Pflichten der Naturwissenschafter der Gesellschaft
gegenüber. Eingangs zitiert Baker einen Ausspruch des 1867 verstorbenen

bedeutenden Chemikers und Physikers Faraday, den dieser
an die Wissenschafter richtete und den ich -seiner trefflichen
Formulierung wegen hier wörtlich wiedergebe.

Faraday schrieb: «Der Philosoph sollte ein Mann sein, der willig
ist, sich alle Vorschläge und Anschauungen anzuhören, aber
entschlossen, sie selbst zu prüfen. Er sollte kein blasiertes Wesen zur
Schau tragen, keine bevorzugte Hypothese haben, keiner Schule
angehören und in seiner Doktrin keinen Lehrer haben. Wir sollten
keinen Respekt vor Personen zeigen, sondern nur vor den
Tatsachen. Wahrheit sollte dabei stets die Hauptsache sein.»

Im achten Abschnitt werden die Verdienste aufgezeigt und
gewürdigt, die dem Laien als Naturforscher zukommen. «Das

Entdecken», so führt der Verfasser aus, «ist eine dem einzelnen an-



Nr. 9 DER FREIDENKER 67

taten und Bestialitäten unbekannt, die in der Zeit, "als der
Schwarze Tod in Deutschland wütete, an unschuldigen Juden
verübt wurden, die man fälschlich beschuldigte, die Brunnen

vergiftet zu haben? ..So wurden z. B. in Straßburg 1349

zweitausend Juden in einen Holzverschlag getrieben und bei lebendigem

Leibe verbrannt. In wessen Namen geschah dies und unter

welcher Patronanz?
De Lubac lese zu seiner Belehrung die «Elsässische und

Straßburgische Chronik» Jakob von Königshovens und in dem

Abschnitt «Von dem großen Sterben und wie die Juden
gebrannt wurden» wird er das Nötige finden.

Zur selben Zeit wurden in Colmar, Schlettstadt, Benfeld und
Mühlhausen Scheiterhaufen errichtet und jüdische Menschen
starben auf ihnen den gräßlichsten Tod für ihren Glauben

Diese Autodafés mit brennenden Leibern unschuldiger
Menschen waren die Flammenzeichen und die Fanale, die das

ausgehende Mittelalter als Vermächtnis dem 20. Jahrhundert
Hitlerdeutschlands überantwortete. Standen diese Autodafés und
die zahllosen «Ketzer»- und Hexenverbrennungen etwa im
Zeichen eines «gott-losen Humanismus» oder waren sie nicht
vielmehr die Ausgeburten einer christlichen Weltanschauung, die

im Andersgläubigen einen verdammenswerten Feind erblickte?
Ebenso wirkt es auf den unbefangenen Leser des de Lubac'-

schen Buches wie eine Verhöhnung und Verunglimpfung jener
Helden des Geistes, auf die die gesamte gesittete Menschheit
mit Verehrung, Dankbarkeit und Bewunderung aufblickt, auf
Männer wie Johannes Hus, Savonarola, Tomaso Campanella,
Giordano Bruno, Galileo Galilei, Lucilio Vanini und viele
andere namenlose Märtyrer, die für ihre Ueberzeugung furchtbare
Folterqualen oder den Tod auf dem Scheiterhaufen erleiden
mußten, wenn er im Anschluß an eine von Nikolaus Berdiajew
gestellte «Diagnose auf eine ,zü Ende gehende Renaissance' und
eine Rückkehr zu einer Art Mittelalter in unserer Zeit», im
Eifer einer Kulturprognose sich zu dem Satze hinreißen läßt
(Seite 59) : «,Ein neues Mittelalter?' Die Möglichkeit ist nicht
von der Hand zu weisen, aber der Sinn dieser Formel kann ein
zweifacher sein. Denn zweierlei hat sich in der Vergangenheit,
im Mittelalter der Geschichte, gepaart: die Welt der Barbarei
und die Kirche, die sich bemühte, die Barbaren (wie z. B. Jo-

geborene geistige Fähigkeit, die sich in allen Ständen und Berufsklassen

vorfindet. Es gibt keinen Stand und Beruf, der sieh nicht
irgend eines berühmten Entdeckers rühmen könnte.»

Das Aktuellste in der Schrift Bakers findet sich im letzten
Abschnitt «Naturwissenschaft und totalitärer Staat». Der Verfasser
nimmt hier u. a. Stellung zum Problem «Demokratie und
Naturwissenschaft», «Die Naturwissenschaften in der UdSSR», «Politische

Parteien und freie Wissenschaft». Hier und besonders im
Kapitel «Unmöglichkeit der Wissenschafts-Planung» wird darauf
hingewiesen, daß die Bewegung einer freien und reinen Wissenschaft
im engern Sinne keine politische Bewegung ist, und daß eine
Zentralplanung der Wissenschaft eigentlich nur von solchen Menschen
gefördert wird, die an die Totalität glauben und diese auch
herbeiwünschen. Die Voraussetzung für den freien Forscher aber, z. B.
den der klinischen Medizin, bildet ein großes Laboratorium und ein
Salär, das ihm die Freiheit des Forschens sichert. Es lohnt sich, bei
der Besprechung dieses Buches etwas weiter auszuholen und auf
die Gedankengänge Bakers näher einzugehen.

Für ihn sind Freiheit und Wissenschaft sehr ernste Dinge. Charles
Darwin und Michael Faraday stehen bei ihm besonders hoch in
Ehren. In diesen beiden sieht er gute, einfache, haßfreie Menschen
und begeisternde und nachahmenswerte Vorbilder für jeden nach
der Wahrheit suchenden Denker und Forscher. Solche Menschen
sind jedenfalls nützlichere Glieder der Gemeinschaft als jene ehrgeizigen

Politiker, die laut ihr soziales Gewissen aufblähen und sich
damit brüsten, das Los der andern zu verbessern, in Wirklichkeit aber
vielfach nur nach persönlichen Vorteilen haschen und eigennützige

haïmes Hus, Savonarola, Campanella, Giordano Bruno, Lucilio
Vanini und viele andere unbekannte Märtyrer, die für eine der
Kirche damals unangenehme Wahrheit den Tod auf dem
Scheiterhaufen fanden. Der Verfasser), zu erziehen, indem sie sie

(durch den Feuertod!! Der Verfasser) zu Gott bekehrte. Werden

wir zu dieser Barbarei zurückkehren .?»

Hier wissen wir nicht mehr, zu welcher Barbarei. Zu der

etwa, die darin bestand, daß diese unbeugsamen Märtyrer für
eine heute allgemein anerkannte Wahrheit kämpfen und für
diese sterben mußten, da sich diese Helden des Geistes nicht
dem kirchlichen Joche beugten und standhaft für ihre
Ueberzeugung eintraten und lieber in den Tod gingen als ihrer
Gesinnung untreu zu werden und die Wahrheit zu verraten oder

zu der Barbarei, die in der Hinrichtung von ähnlichen Helden
der Wissenschaft imd Menschlichkeit ihre Krönung finden
wird

Gewiß, wenn de Lubacs Standpunkt in wissenschaftlichen
und weltanschaulichen Fragen der ist, den er im 2. Abschnitt
des 2. Kapitels «Mythus und Mysterium», Seite 70, ausgesprochen

hat und der in dem Satze gipfelt : «Wir geben auch gerne
zu daß die Vernünftigkeit um jeden Preis eine gefährliche,
lebensfeindliche Macht ist Wir wollen von einer Scheidung
zwischen Wissen und Leben nichts mehr wissen», wobei er unter
«Leben» in diesem Zusammenhange «Mystik» versteht, dann -

allerdings ist jede vernunftgemäße, logische Argumentation
vergeblich, da sie im Nebelrausch einer Mystik erstickt wird, von
der de Lubac annimmt, daß sie eher «ein Atom Leben erzeugt»
als die «tiefgründigste Kritik».

Das Buch Henri de Lubacs ist trotz dieser weltanschaulichen
Abwegigkeiten eine wahre Fundgrube wissenschaftlicher und
literarhistorischer Einzelheiten der Geistesgeschichte Europas
im 19. Jahrhundert, so weit sie sich an die Namen Ludwig
Feuerbach, Karl Marx, Sören Kierkegaard, Auguste Comte,
Dostojewski und Nietzsche knüpft. Es ist ein literarhistorisches,
geistesgeschichtliches Werk, das auf minutiöser Kleinarbeit im
Aufspüren der Beziehungen der in dieser Darstellung behandelten

Persönlichkeiten beruht und mit philosophischer Akribie
den Ursachen jeder von dem Autor dargestellten Geistesströmung

auf den Grund geht. Es enthält ein gewaltiges, schier un¬

Interessen verfolgen. Die Politik betrachtet Baker nicht als eine
Angelegenheit und Aufgabe des Naturforschers. Dessen soziale
Verantwortlichkeit besteht darin, die Naturwissenschaften in möglichst
weite Kreise zu bringen und der Oeffentlichkeit den größtmöglichen
Beitrag an beweisbarem Wissen zu übermitteln. Für den
Naturwissenschafter gibt es zwei Grundsätze: den des freien Wortes und
den der gültigen Beweisführung. Baker unterscheidet drei Arten
von Menschen, die vor allen andern interessiert sind an der
unerschrockenen Entdeckung und Verbreitung der Wahrheit: der
Philosoph, der Historiker und der Naturwissenschafter. «Alle drei
könnten», so schreibt er, «ihren Einfluß geltend machen, um das
Niveau der politischen Diskussion zu verbessern, wenn sie wollten.»
Vom Naturwissenschafter glaubt er, daß dieser wahrscheinlich am
meisten Aussicht hätte, das Volk zu beeinflussen, weil die Menschen
vielfach dazu neigen, dem Historiker und dem Philosophen zu
mißtrauen.

Das Bestreben des schöpferischen Denkers zielt nicht darauf,
andere Menschen zu kontrollieren oder zu beherrschen, sondern der
Menschheit zu dienen. Als ideale Gesellschaftsordnung betrachtet
Baker jene, in der ein gesunder Individualismus amLeben bleibt und
in welcher es einem jeden ermöglicht wird, seine Fähigkeiten ganz

• seiner Individualität entsprechend voll zur Entfaltung zu bringen.
Mit John Stuart Mill stimmt Baker überein, wenn dieser behauptet,
daß der Despotismus, unter welchem Namen er auch erscheinen
möge, immer die Individualität vernichtet. Dieser Feststellung
kommt heute besondere Bedeutung deshalb zu, weil die Macht derer
immer stärker zu werden droht, die der Diktatur einer öden Gleich-



68 DER FREIDENKER Nr. 9

erschöpfliches Quellen- und Literaturmaterial, das besonders

im Falle Nietzsches, Kierkegaards und Dostojewskis dem
deutschen Leser viel Neues imd bisher Unbekanntes bietet, zumal
die französische Literatur, die de Lubac in diesen Fällen
anführt, dem deutschen Leser zum großen Teil unbekannt war.

Trotz dieser anerkennenswerten Forscherarbeit, die im
einzelnen, ich möchte sagen, in den Prämissen bewundernswerte
Detailergebnisse, besonders in dem Verhältnis Dostojewskis
zu Nietzsche, Feuerbachs zu Marx, Kierkegaards zu Nietzsche

gezeigt hat, sind die Schlußfolgerungen, die de Lubac von seinem
katholischen Standpunkt aus ihnen gezogen hat, wie ich vorhin
an einzelnen Beispielen zeigen konnte, abzulehnen, nicht aus

weltanschaulichen Gründen, die bei einer Wahrheitsfindung
keine Rolle spielen dürfen, sondern aus Gründen der geschichtlichen

Wahrheit, die nicht im Dunst einer gefühlsmäßigen, vom
Glauben durchtränkten Ideologie erstickt oder verschleiert werden

darf.
Als literarhistorische und kulturkritische Darstellung ist das

Werk des französischen Autors eine beachtenswerte Leistung,
als Kampfschrift gegen den Atheismus aber völlig verfehlt, da

es die durch geistesgeschichtliche Forschung gewonnenen
Ergebnisse in den Beziehungen der «gott-losen Humanisten» zu
einander und zur Mit- und Nachwelt für Folgerungen
mißbraucht, die, wie ich gezeigt habe, nicht stichhaltig sind und sich
als Waffe wie ein Bumerang gegen den kehren, der sie gegen
eine Weltanschauung gerichtet hat, die als Blitzableiter für die

wirklich Schuldigen dienen soll. Friedrich Tramer.

Das Problem der Ideologie
(Fortsetzung und Schluß)

f) Das Ideologieproblem in der Gegenwart,

Die Bemühungen unserer Zeit um das Problem der Ideologie
gehen in fast allen Fällen auf Marx und Nietzsche zurück. Einzig

jene Verknüpfung von Ideologienlehre und Historismus, die

in unserem Jahrhundert in Deutschland durchgeführt wurde,
macht neue Motive geltend. Der Historismus stützt sich auf die

Ideen der Entwicklung und der Individualität, und will den

macherei und einem jede Kultur gefährdenden Totalitarismus das

Wort reden.
Was den freidenkenden Menschen besonders sympathisch berührt,

ist die mutige Haltung Bakers auch der Religion gegenüber. Er
verliert sich nirgends in übersinnliche Spekulationen, macht nicht
jene selbst in wissenschaftlichen Büchern zur Mode gewordenen
Verbeugung vor dem Gott der Christenheit, von 'dem die Theologen
sagen, die Wahrheit könne nur durch ihn gesucht und gefunden
werden. Von der Religion schreibt Baker, diese habe offenbar viel
dazu beigetragen, die Entwicklung einer wissenschaftlichen Kultur
zu stören oder zu behindern. Wir lesen darüber: «Wenn auch unter
den Wissenschaftern nicht selten religiöse Naturen waren, so ist
die formale Religion wahrscheinlich eine Kraft gewesen, die einer
Ausbreitung der wissenschaftlichen Methoden im Wege stand. In
der Wissenschaft gibt es kein Ansehen der Person, keine
Treupflicht des Glaubens, der Partei oder der Klasse. Es gibt nur eines:
die beweisbare Wahrheit und die Vernunft.»

Ueber den Wert und die Bedeutung freier Forschung äußerte sich
André Gide, als er im Jahre 1947 den Nobelpreis für Uiteratur
entgegennahm, in einer schwedischen Zeitung mit folgenden Worten:

«Wenn ich wirklich etwas repräsentiert habe, so glaube ich, ist
es der Geist der freien Forschung, der Unabhängigkeit und selbst
der Unbotmäßigkeit, der Geist des Protestes gegen alles, was das

Herz und die Vernunft sich anzuerkennen weigern. Ich glaube fest
daran, daß dieser Geist der Forschung die Grundlage unserer Kultur
ist.»

Mit einer solchen Gesinnung müssen die Wissenschafter, sei dies
auf dem Gebiet der Naturwissenschaften, der Geistes- oder der So-

Menschen und seine geistige Produktion in ihrem geschichtlichen

Wandel und in ihrer spezifischen Eigenart verstehen. Je

mehr nun die historische Wirklichkeit erschlossen wurde, desto
unabweisbarer schien den Historisten die Folgerung zu werden,
daß die unausschöpfbare Mannigfaltigkeit der disparatesten
philosophischen Systeme den radikalen Verzicht auf feste,
allgemeinverbindliche, über Zeit und Ort hinaus geltende
Normvorstellungen mit sich bringe. Daraus ergab sich eine Relativierung

der Wahrheit. Es gibt, wie z. B. Oswald Spengler zeigen
will, nur Wahrheiten für bestimmte Zeiten, für soziologische
Gruppen, für Kulturen und bestimmte Epochen derselben. In
Diltheys Worten: «Jede Weltanschauung ist historisch bedingt,
sonach begrenzt, relativ». — Der Hintergrund dieser wechselnden

Anschauungen ist das Leben selbst in seinem steten Wandel :

«Hinter das Leben kann das Denken nicht zurückgehen.» — Die
Schopenhauersche Vernunftskritik wird durch Dilthey erweitert
zu einer Kritik der historischen Vernunft, in deren Zentrum
das Leben steht.

Zu einer intensiven Auseinandersetzung mit dem Ideologieproblem

führte in neuester Zeit das Buch Karl Mannheims:
«Ideologie und Utopie». In ihm verdichten sich die verschiedensten

Denkmotive, die von Marx und Nietzsche, Dilthey und
Spengler herrühren, zur These, daß alles menschliche Denken
durch den Standort des Denkers bedingt sei. Unter Standort
wird begriffen, was wir bei den verschiedenen Ideologiekritikern

als «Unterbau» vorfanden. Mannheim spricht von der Ideo-

logiehaftigkeit des menschlichen Denkens überhaupt. Jeder
Erkenntnisakt wird betrachtet als «ein Organon der Lebensdurchdringung

eines bestimmt gearteten Vitalwesens in einem
bestimmt gearteten Lebensraume.» Das ist es, was unter
«Seinsverbundenheit des Denkens» verstanden werden muß. Auch hier
wieder geht der Angriff gegen jeglichen Absolutheitsanspruch
irgend einer Doktrin oder Lebensform; die Entlarvimg der
Ideologiehaftigkeit soll dazu dienen, die Einsicht in die historische

Bedingtheit alles Menschlichen zu fördern.

Abschließend sei noch versucht, einige gemeinsame Wesenszüge

der besprochenen Ideologielehren aufzuweisen:

zial- und Wirtschaftswissenschaften an ihre Arbeit herantreten,
wenn sie ihre Aufgabe ernst nehmen und erfüllen wollen.

Das anregend, leicht verständlich geschriebene und überaus
empfehlenswerte Buch Bakers sollte heute um so mehr gelesen werden,
als sich überall Tendenzen geltend machen, die Naturwissenschaft
nicht nur der Politik zu unterstellen, sondern sie mit der Religion
zu versöhnen. Baker sehließt seine Schrift mit folgender Feststellung:

«Mit freier Forschung, freier Kritik, lebendiger Diskussion
und der Gelegenheit, die jedem gegeben wäre, die großen Gaben,
welche die Kultur erzeugt, zu verstehen und zu genießen, könnte
eine wahre Demokratie, eine blühende Zivilisation hervorbringen,
in der einem jeden die Chance gegeben wäre, zu empfinden, daß
das Leben schön und anregend und wert ist, gelebt zu werden.

Aber eine völlig andere Zukunft lauert im Hinterhalt. Ein neuer,
häßlicher Gott, Staat' genannt, verlangt, angebetet zu werden.
Ernährung, Obdach, Gesundheit und Freizeit werden fälschlicherweise
als Selbstzwecke betrachtet, und Kultur ist etwas, auf das man mit
Verachtung herabsieht. Wissenschaft wird mit Technik verwechselt,
ihr gleichgestellt, und beide zerfallen! Individualismus und freie
Forschung werden lächerlich gemacht. Alles wird von «oben herab»
geplant, gelenkt, geführt. Eine trostlose Gleichförmigkeit nimmt
überhand. Jeder einzelne wird zum Zahn einer ungeheuren
Maschine, deren Mahlprodukte aller menschlichen Werte bar sind!»

Bakers Buch ist eine wahre Fundgrube für jeden, der sich mit
weltanschaulichen und kulturpolitischen, vor allem mit naturwissenschaftlichen

Fragen befaßt, nach Aufklärung und einem soliden
weltanschaulichen Standort strebt. J. Wr.


	Freiheit und Wissenschaft

