Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 8

Artikel: Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung [Teil 3]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

60 DER FREIDENKER

Nr. 8

es den sechs protestantischen Grafschaften Nordirlands wahr-
lich nicht verargen, daB sie lieber an ihrem Zusammenschluf}
mit GrofB3britannien festhalten, statt eine neue Verbindung mit
der theokratischen irischen Republik eingehen zu wollen, die es
nicht miide wird, ihre nérdlichen Stammesbriider pathetisch
zur Riickkehr in ein geeintes Irland zu beschwéren.

Weshalb wir uns aber mit diesen grotesken Ereignissen weit
drauBlen auf der Griinen Insel befassen? Solche Zustinde gibt
es bei uns doch nicht. Wirklich? Man blicke auf den Kampf
um die kirchenchristliche Ausrichtung der 6ffentlichen Schulen
selbst in so fortgeschrittenen Kantonen wie Bern und Ziirich,
von der politischen Macht des Klerus in anderen Kantonen ganz
zu schweigen. Jedenfalls tun wir gut, stindig wachsam zu sein,
damit es bei uns nicht so weit kommt und hiebei auch die sich
immer lauter meldenden politischen Anspriiche gewisser pro-

testantischer Kirchenleute im Zaume zu halten, besonders wo
sie mittels einer eigenen politischen Partei sich Geltung verschaf-
fen wollen, gar ihr oft weltfremdes Parteiprogramm als absolute
christliche Forderung propagieren und aus angeblicher «gott-
licher Schopfungsordnung» abzuleiten sich erkithnen. (Man
sehe sich daraufhin Emil Brunners dilettantisches und anma-
Bendes Buch «Gerechtigkeit» an!)

Nebenbei: Die Méoglichkeit einer «christlichen» Politik oder
auch nur eines politischen Programms auf christlicher Grund-
lage verdiente lingst eine griindliche, vorurteilslose erkenntnis-
kritische, religionsphilosophische und soziologische Priifung.
Auch dem «religiosen Sozialismus» tite solche Kopfklirung
recht gut. Xy.

Das Problem der Ideologie

(Fortsetzung)

Die Entstehung des ideologischen BewuBtseins zeigt an, dafl ~

der Mensch nicht mehr Herr seiner selbst und seiner Welt ist.
Die Religion ist eine illusiondre Vertrostung; sie ist «Opium
fiir das Volk». Die Philosophie (vor allem die Hegelsche) ist
lediglich Apologie der Realitdt und vermag nichts auszurich-

ten. Solange der Mensch noch in seiner «Vorgeschichte» ist,
denkt er nur ideologisch und nicht wahr. Er findet nicht den
addquaten Zugang zu den Gegenstinden. Das ideologische Be-
wulltsein ist ein «verriicktes» BewuBtsein. Die geschichtlich-
sozialen Sachverhalte werden durch es giinzlich verfilscht. Die
Ideologien sind nur Echo, Symptom, geistiger Reflex und Aus-
druck 6konomischer Existenzbedingungen. Das BewuBtsein wird
durch das Sein — sprich: 6konomisches Sein — bestimmt. Die
6konomisch herrschende Klasse bestimmt auch die herrschen-
den Ideen einer Zeit. Der ganze geisteswissenschaftliche Kom-
plex einer Epoche, Religion und Gesellschaftswissenschaften, ist
also Spiegelbild der Klassenherrschaft. Einzig die Naturwissen-
schaft ist hier ausgenommen. Weil Marx sich in seiner Gesell-
schaftslehre als Naturwissenschaftler auffaflte und, nach Engels
Worten, «das Naturgesetz der kapitalistischen Wirtschaft» ent-
deckt zu haben glaubte, konnte er den absolutistischen An-
spruch erheben, in allen geistigen Gebilden Ideologien zu ent-
larven. Alle Ideologien sind nur «Ueberbau» und werden nur in
ihren Abhingigkeiten verstindlich, wenn man sich auf den
«Unterbau», d. h. die materiellen Verhiltnisse bezieht. Dort
glaubt Marx, dhnlich wie Hegel im Weltgeist, ein Weltgesetz
entdeckt zu haben. Die ganze Struktur dieser Weltgesetzlichkeit
ist weitgehend Kopie der Hegelschen Lehre. Deshalb miifite sie
auch als spezifische Metaphysik unter das Verdikt der Ideolo-
giehaftigkeit fallen. Zwischen dem Metaphysiker und dem Re-
volutiondr Marx besteht ein gewisser Widerspruch. Der eine
appelliert an die Freiheit und der andere beweist, daf es sie
nicht gibt; man gewinnt den Eindruck, daB seine Theorie selbst
ein «Ueberbau» ist, der sich iiber einem grandiosen sozialen
Pathos erhebt, das sich theoretisch zu explizieren suchte.

d) Die Ideologie bei Schopenhauer

Als Vorbereitung fiir die Nietzschesche Ideologier'rlehre muf}
man kurz auf die fundamentalen Aspekte der Philosophie
Schopenhauers Bezug nehmen. Der Name Schopenhauer verbin-
det sich in der Philosophiegeschichte vor allem mit zwei Cha-
rakteristiken, die in gewisser Hinsicht eine Sonderstellung die-

Philipp Lersch,
Der Mensch der Gegenwart

Ernst Reinhards-Biicherreihe. Erasmus-Verlag, Miin-
chen. 174 Seiten. Preis kart. Fr. 5.—. )

Ueber das Problem des Menschen der Gegenwart ist in den letz-
ten Jahren viel geschrieben und disputiert worden. Der seit 1943
dem Psychologischen Institut der Universitidt Miinchen vorstehende
Direktor Philipp Lersch hat iiber dieses Thema eine Schrift verfaft,
die jedem psychologisch und philosophisch Interessierten wertvolle
Einsichten in die geistige Krise des Menschen der Gegenwart geben
kann. Die heute stark im Vordergrund stehenden Streitfragen iiber
Rationalismus und Rationalisierung werden besonders eingehend
erortert; jeder denkende und um die Kultur besorgte Mensch wird
dazu so oder anders Stellung nehmen miissen.

Den Erscheinungsformen der Rationalisierung und ihren mannig-
faltigen Folgen gibt der Verfasser beredten Ausdruck. Da wo er
von der Verinnerlichung als Gegenbewegung zu Rationalismus und
Rationalisierung spricht, wird der vom philosophischen oder oko-
nomischen Materialismus ausgehende Leser Einwendungen erheben
konnen. Lersch geht in seiner philosophischen Konzeption vielfach
von Goethe und Albert Schweitzer aus, bildet sich aber iiberall seine
eigenen Gedanken. So stimmt er mit Schweitzer wohl darin iiber-
ein, daf} das ausgehende 19. Jahrhundert keine Weltanschauung
hatte und somit auch nicht geben konnte. Er sieht wohl, dal die
weltanschauliche Sterilitdt der letzten hundert Jahre mit der ratio-
nalistischen Verflachung in einem innern Zusammenhang steht, fin-
det aber die Ursachen des Niedergangs der Kultur nicht bloff im

weltanschaulichen Versagen der Philosophie. Das Verhiltnis von
Ursache und Wirkung ist viel zu kompliziert, um eindeutig und ab-
solut festgelegt werden zu konnen.

Im Kapitel «Die Zukunftsaussichten des Menschen der Gegen-
wart» kommt er auf die Untergangsprognosen von Ludwig Klages,
Oswald Spengler und Hammacher zu sprechen. Die Ausfithrungen
hieriiber sind ebenso aufschlulreich wie die Darstellung und Her-
ausarbeitung «der Perspektiven der offenen Moglichkeiten», wie
sie von Ortega y Gasset und Karl Jaspers gestellt werden.

Im Abschnitt «Prospekte der Erneuerung» weist der Verfasser
auf die Bedeutung von Walther Rathenau und Albert Schweitzer
hin, die in bezug auf die Gegenwart wohl pessimistisch, im Hinblick
auf die Zukunft aber eher optimistisch urteilen. Mit folgender Stelle
aus Schweitzers kulturphilosophischen Gedankengingen sucht er
dies verstidndlich zu machen. «Die Kulturideale, die unsere Zeit
braucht, sind nicht neu. Sie waren schon frither im Besitz der
Menschheit und liegen in so und so vielen vergangenen Formulie-
rungen vor. Wir haben im Grunde nichts zu tun, als thnen ihr An-
sehen wieder zuriickzugeben und mit ihnen wieder Ernst zu machen,
indem wir sie in Auseinandersetzung mit der vorliegenden Wirk-
lichkeit bringen. Das aber ist im wesentlichen die Aufgabe des Ein-
zelnen.»

Die grofe Gefahr ist in der Vermassung der Menschen durch die
fortschreitende Mechanisierung, Organisation und Arbeitsteilung
und in der von diesen Faktoren ausgehenden seelischen Entinner-
lichung zu suchen. Verinnerlichung nach der Tiefe des Gemiits.
Weckung neuer Krifte (Rathenau) und «denkendes Erleben»
(Schweitzer), ist der Weg, den wir zu gehen haben, wenn eine Ret-
tung méglich werden soll. Auch Karl Jaspers sieht, wie Lersch be-



Nr. 8

DER FREIDENKER 6l

ses Denkers in der abendlindischen Tradition ausmachen: er-
stens die Abkehr von der jiidisch-christlichen Glaubenslehre
und die Entthronung des Intellekts, der «nach Jahrtausenden
des Philosophierens» zum «ersten Male» dem Wollen unterstellt
wird. Damit soll der uralte Irrtum korrigiert werden, daf} ein
Intellekt die Natur hervorgebracht habe; tatsichlich verhalte
es sich umgekehrt. Das Wesen der Natur ist der Wille: «ein blin-
der Drang, ein vollig grundloser, unmotivierter Trieb». —

Schopenhauer schlieit an die Kantsche Kritik eine «eigent-
liche Kritik der Vernunft» an. Die Vernunft ist nur ein Werk-
zeug des Willens; sie kann weder Einsicht in den Weltgrund,
noch in die Sittlichkeit und in die Moral in zeititberdauerndem
Sinne liefern. Die entscheidende Macht, der Wille zum Leben,
ist urspriinglich vernunft- und bewufBtlos. Dieser Wille macht
das Wesen des Menschen aus; er beniitzt den Intellekt als sein
Instrument im Daseinskampfe. Der Intellekt soll nur die An-
passung an die AuBenwelt ermdglichen. Der Wille ist ndmlich
erkenntnislos, der Intellekt dagegen willenlos. Wenn der Wille
begehrt, dann zwingt er den Intellekt, ihm zuhilfe zu kommen.
Er verfilscht dabei das Erkennen, weil er fiir sich selbst interes-
siert ist. Darum ist alle unsere Erkenntnis verunreinigt, und
zwar desto mehr, je mehr der Intellekt vom Willen unterjocht
ist. Der Wille, als Anwalt unserer Stinde-, National-, Klassen-
und Religionszugehorigkeit, wirkt sich immer als «Stérer des
Intellekts» aus. Schopenhauer ist der Auffassung, dal man den
Willen durch Redlichkeit entlarven konne. Dies geschieht, in-
dem der Intellekt die Knechtschaft abschiittelt und sich teil-
weise vom Willen freimacht. Der freigewordene Intellekt kann
erst Moral begriinden, indem er Vorurteile und Selbsttduschun-
gen aufhebt. Mit dieser Zielsetzung tritt Schopenhauer in die
FuBstapfen Bacons, der Moralisten samt Helvétius und Hol-
bach und bereitet Nietzsches Philosophie als «Kunst des Mif3-
trauens» vor.

e) Die Ideologie bei Nietzsche

Die Philosophie Nietzsches setzt sich zusammen aus einem
kritisch-verneinenden und einen bejahend-aufbauenden Teil,

die sich wechselseitig erginzen. Die Kritik ist eine zwei- oder
dreifache: sie trifft die christliche Religion und Moral, die iiber-
lieferte Auffassung von der Vernunft und, in politisch-sozialer
Hinsicht, die biirgerliche Welt seiner Zeit. Anstelle des Chri-
stentums und seiner Moral sucht Nietzsche eine Diesseitsreligion
zu begriinden, deren zentrales Anliegen eine Verklirung des
Lebens, des lebendigen Machtwillens ist. In dieser Lehre ist
dann auch eine spezifische Moral enthalten. Auch der iiberlie-
ferte Vernunfis- und Wahrheitsbegriff, der schon von Schopen-
hauer in Frage gestellt worden war, wird von Nietzsche durch
eine vitalistische Konzeption verdriingt.

Nietzsches Philosophie ist, soweit sie die Kritik des Erkennt-
nisvermdgens zum Gegenstand hat, eine Einheit. Sie setzt da-
mit ein, da3 die Vernunft nicht mehr als gottlicher Bestandteil
im Menschen betrachtet wird — da es keinen Gott gibt, kann
die Vernunft nicht gottlich sein. Nietzsche radikalisiert gegen-
iiber Schopenhauer die biologische Grundlegung des Erkennt-
nisapparates. Dabei muf3 auch die traditionelle Logik, bei
Schopenhauer noch unangetastet, zum Opfer fallen. Die Frage
nach der Wahrheit wird bei ihm zu einer Frage nach der Macht.

Nietzsches Vernunftkritik erfafit nicht nur das menschliche
Erkenntnisvermogen, sondern auch die Thesen von der Ver-
nunft im Naturgeschehen und in der Geschichte. Die Lebens-
vorginge sind keineswegs verniinftig, sondern unzweckmibBig.
«Es herrscht unbedingt der Zufall, der Gegensatz der Zweck-
mifligkeit in der Natur», sagt Nietzsche. Die Kategorie der
ZweckmiBigkeit ist ebenso wie die des Mechanismus durchaus
menschlich; beide treffen nicht fiir die Natur zu, obwohl sie
fiir uns unvermeidlich sind. Der Intellekt des Menschen hat
eine zweifache Funktion; er ist Verfithrer zum Leben und ein
Instrument der Verstellung. Jede Erkenntnis will, und das ist
ihr unlogisches Element, zum Leben verfiihren. Der Intellekt
schafft sich im Gegensatz zur werdenden, unertriglichen Welt
eine geordnete Welt des Seienden und Dauernden von illusioni-
rem Charakter. Er fithrt zur Tduschung iiber uns selbst, zur Tau-
schung der Mitmenschen und zur Tduschung iiber das Wesen
der Welt. Dies riihrt daher, weil er ein Werkzeug des Willens

tont, «das kritische Moment unserer heutigen Situation in der Ent-
scheidung, ob es dem Menschen gelingt, sich zur existenziellen
Selbstdndigkeit und Freiheit des Daseins als Person zuriickzufin-
den.» !

Das sind einige Hinweise auf das anregende Buch Lersch’s. Ich
mochte es jedem vorurteilslosen und etwas tiefer iiber die Gegen-
wartsprobleme nachdenkenden Leser warm empfehlen. Es ist in
einem fliissigen Stil geschrieben und auch der nicht besonders vor-
gebildete und in philosophischen Problemen nicht durchgehend be-
wanderte Laie wird den hier behandelten Stoff bei einiger Hingabe
chne grofle Schwierigkeiten zu bemeistern vermogen. J. Wr.

Wilhelm Steinberg,
Der Einzelne und die Gemeinschaft

Verlag Ernst Reinhardt, Miinchen/Basel. 159 Seiten.
Geb. Fr. 10.—.

Die Sozialpsychologie im allgemeinen und das Problem von In-
dividualitit und Gemeinschaft im besondern beschiiftigen heute je-
den ernsthaften Soziologen, Philosophen, Volkswirtschafter und
Politiker. Es ist ein abstraktes Thema und ohne fleiBiges und fort-
wihrendes Studium der iiberaus weitverzweigten und viele Wissens-
gebiete umfassenden Materie ist es kaum méglich, auch nur elemen-
tare Kenntnisse dariiber zu erlangen. Es ist sehr zu begriiBen, dafl
der Ernst Reinhardt-Verlag vor kurzem ein Werk veroffentlicht
hat, das nicht nur den gebildeten Soziologen, sondern auch den
suchenden und strebenden Laien viel Wertvolles zu bieten vermag.

Ich sehe in diesem Buch eine der besten Zusammenfassungen der
neueren und neuesten Ergebnisse auf dem Gebiete der Sozialpsycho-
logie und Gemeinschaftsethik.

Schon die systematische Ordnung und die Gliederung erleichtern
das Eindringen in den iiberaus reichhaltigen Stoff. Im ersten Teil
kommen die Hauptformen des einseitigen Individualismus zur Dar-
stellung. Wir werden hier eingefiihrt in das Denken und in die An-
schauungen von Hobbes und Smith, Humboldt, Kant, Bentham und
Helvetius, Simmel und von Wiese. Der zweite Teil befaBt sich mit
den seelischen Grundlagen der Gesellschaft. Im dritten und letzten
Teil werden die Grundlagen der Sozialethik behandelt, u. a. der
ethische Realismus (Nietzsche), die naturalistische Sozialethik
(Spencer und Guyau), die Mitverantwortung (Fichte), die Wiirde
des Menschen und der totale Staat (Kant und Hegel).

Es ist unmoglich, hier auf die einzelnen Abschnitte einzugehen
oder Teilstiicke herauszugreifen. Das Buch Steinbergs mul} im Zu-
sammenhang gelesen und verarbeitet werden. Der Verfasser hilt
nicht nur auf strenge Sachlichkeit, er versteht es auch, den Stoff
gemeinverstindlich darzustellen, so dal sich auch der Laie ohne
Bedenken an die Lektiire heranwagen darf.

Manches von der 6den und oberflichlichen Politikasterei, wie sie
in den letzten Jahrzehnten vielerorts betrieben wurde und auch
heute noch an der Tagesordnung ist, konnte verschwinden, wenn
sich mehr Menschen mit diesem Buch oder mit gleichgerichteter
Literatur beschiftigen wiirden. Eine seiner Hauptaufgaben sieht der
Verfasser darin, den Anspriichen des totalen Staates entgegenzu-
treten und iiberall den Eigenwert des Menschen hervorzuheben.
Schon dieses Bestreben verletht dem Buch Steinbergs Aktualitat
und sittlichen Wert. J. Wr.



62 DER FREIDENKER Nr. 8

ist. Nietzsche verkennt nicht, dal3 es aber auch einen «Trieb zur
Wahrheit» gibt. Dieser entspringt aus dem Zusammenleben der
Menschen und ist «ein Existenzmittel der Sozietit». Aber Wahr-
heit ist nur unsere Relation zu den Dingen, nicht Erkenntnis des
Dinges selbst — sie ist usuelle Festsetzung.

Der Erkenntnisapparat und seine Funktionen sind aus den
Notwendigkeiten der Lebenserhaltung und Lebensforderung
herzuleiten. Wir verdinglichen die werdende, flieBende Welt, um
in ihr leben zu kénnen. Zwischen zwei Ansichten iiber die Wirk-
lichkeit siegt immer jene, bei der ein besseres Fortleben mog-
lich ist. Erkenntnis ist eine Art von niitzlichem Irrtum. Wir
suchen einen Sinn in der Welt, in dem wir unser Leben einord-
nen konnen, weil wir es so notig haben. Gott als An-sich der
Dinge ist lediglich eine Wiinschbarkeit des Menschen. Das
eigentliche Ding an sich ist der Wille zur Macht. Erkenntnis ist
ein Organ des Machtwillens — sie richtet sich auf Bemiéchtigung
des Erkannten. Auch Wahrheit ist ein Wort fiir Wille zur Macht.
Unser Erkennen ist perspektivisch; bedingt durch die natiir-
lichen, wirtschaftlich-gesellschaftlichen Lebensbedingungen des
Subjekts und durch das in ihm vorhandene Quantum an Wille
zur Macht. Wir legen die Welt aus, interpretieren sie nach un-
serem Willen: es gibt keine «Tatsachen». Nietzsche trigt die
Fahne der Aufklirung weiter, indem er die Vorurteile der Ver-
nunft, der Moral und der christlichen Religion entlarvt und so
von der gesamten abendlindischen Weltauslegung Abstand
nimmt.

Mittels des metaphysischen Prinzips des Willens zur Macht
sucht Nietzsche alle LebensduBlerungen zu begreifen. Alle Le-
bensformen, die seelischen, geistigen und die sozialen, sind
Spielarten des Machtwillens. «Moral ist nur eine Zeichensprache
unserer Triebes. Unsere Triebe «sind reduzierbar auf den Wil-
len zur Macht». Derselbe Wille zur Macht, der alles Geistige —
Religion, Moral, Sittlichkeit, Erkenntnis usw. — produziert,
sucht die Abkunft des Geistigen zu verschleiern. Die traditio-
nelle jiidisch-christliche Moral beruht auf einer Liige. Sie nennt
sich altruistisch, ist aber der Machtwille der Schwachen. Fir
Nietzsche identifiziert sich das wahre Gute mit dem Michti-
gen; er will dem gesunden Egoismus das «gute Gewissen» zu-
riickgeben. Hierzu miissen aber vorerst die von der Moral er-
zeugten menschlichen Selbsttduschungen entlarvt werden. Hier
wird die Nietzschesche Philosophie zu einer hochbedeutsamen
Ideologielehre, die man nicht genug wiirdigen kann.

Der ideologische MafB3stab Nietzsches besteht darin, daB er die
Lebenserscheinungen als «Symptom des Wachstums oder des
Untergehens» zu begreifen sucht. Dieses Prinzip wird z. B. bei
der Deutung der Moral angewendet.

Nach Nietzsche zerfillt jedes soziale Gebilde in eine herr-
schende und eine beherrschte Schicht. Diesen Schichten sind zwei
Morallehren zuzuordnen: Nietzsche nennt sie die Herrenmoral
und die Sklavenmoral, wobei die erste Ausdruck einer Elite, die
zweite immer Ausdruck einer Masse ist. Jeder von diesen beiden
Gesellschaftsschichten entspricht ein eigenartiger Wille zur
Macht, der sich in verschiedenartigen Idealen und Gesetzen der
Moral und des Rechts bekundet. Die herrschende Schicht ist an
der Erhaltung und der Ausdehnung ihrer Machtstellung inter-
essiert; die beherrschte dagegen neigt dazu, ihr Los als unter-
worfene Schicht dadurch ertriglich zu machen, daf3 sie die Ein-
wirkungen der Michtigen moralisch hemmt und rechtlich be-
grenzt. In diesem Rahmen bewegt sich das, was Nietzsche als
die ideologischen Konstruktionen betrachtet. Es gibt keine
Eigenstindigkeit des Geistes. Menschliche Sehnsiichte, die Le-
bensnot und die Lebensangst, die Macht und die Ohnmacht spre-

chen sich in allen Bildungen des Geistes aus. Die Religion ist
par excellence ein Produkt der menschlichen Ohnmacht und
Schwiche. Ueberall, wo das Leben sich aufsteigend entfaltet,
braucht es kein Jenseits, sondern vermag im unbeschénigten
Diesseits seine Genugtuung zu finden.

Das grundsitzliche Anliegen der Ideologienlehre Nietzsches
besteht darin, die Philosophie des Staates, des Rechts und der
Moral als «AeuBerungen des Willens zur Macht» zu begreifen,
wobei von der Grundeinsicht ausgegangen wird, daB in jedem
sozialen Gebilde Herrschende und Unterjochte sind und daf3 es
aufsteigendes und degenerierendes Leben gibt. Auf dieser vital-
sozialen Grundlage ruht die Behauptung einer radikalen Ab-
hingigkeit des ideologischen Ueberbaus, der immer aus den
Lebensbedingungen hervorwiichst. «Unsere Wertschitzungen»,
sagt Nietzsche, «stehen in einem Verhiltnis zu unseren geglaub-
ten (wir erginzen: und realen) Lebensbedingungen»; und mit
einer an Marx erinnernden Wendung fihrt er fort: «verdndern
sich diese, so verindern sich unsere Wertschitzungen».

Im Mittelpunkt der Nietzscheschen Kulturphilosophie, zu-
gleich ein Ansatz fiir den positiven Teil der Lehre Nietzsches,
steht die Analyse der Dekadenz. Dekadenz heif3t zuniichst ein-
fach Minderung des Willens zur Macht. In jeder Epoche der
Menschheit gibt es Wachstum, Bliitezeit und Verfall der Krifte.
Das Dekadenzproblem innerhalb der Menschheit ist an die Vor-
aussetzung gebunden, dafl der Mensch in der Sozietiit sich gegen
seine eigenen Instinkte wenden mufl. Er muf3, wie Nietzsche er-
klirt, «seine Kraft gebrauchen, um die Quellen der Kraft zu
verstopfen». Wo dieser Prozel3 im Uebermal stattfindet, wird
der Lebenswille zutiefst beeintrichtigt. Anstelle der «Zihmung»
der Instinkte tritt ihre Auflosung; der Mensch wird zum «kran-
ken Tier», krank am «schlechten Gewisseny. Das Bewultsein
verwandelt sich aus einem Diener des Leibes zu dessen tyran-
nischem Herrn — dies ist eine der Diagnosen der Dekadenz. Da-
mit ist der Schritt zur Widernatur gemacht; die asketischen
Ideale beginnen zu dominieren. Der Mensch ist ein Experimen-
tator mit sich, «unfestgestellter als irgendein Tier sonst». Zu
seiner physisch-psychischen Verfassung gehort, dafl Physisches
und Psychisches voneinander relativ Abstand nehmen konnen,
daf} ein Kampf zwischen diesen beiden Instanzen sich zu halten
vermag. Physisches ist aber auch Psychisches, womit die Deka-
denz letztlich darauf zuriickgefithrt werden kann, dal} ein Or-
gansystem das Gesamtgefiige des Organismus sprengt. Wo die
Einheit des Organismus von seinen Teilen nicht gewahrt wird,
ist Dekadenz. Vielleicht konnte man sagen: Dekadenz ist Des-
integration des Organismus, die sich immer auch im Nerven-
system spiegelt und damit auch alle seelisch-geistigen Manifesta-
tionen ergreift. Das vom Leib als seinem tragenden Grund abge-
zogene BewuBtsein (im Sinne Nietzsches: Funktionen des Ge-

-hirns) wird pervertiert und verleugnet die Interessen des organi-

schen Verbandes, dem es zugehort. Mit dieser anthropologischen
These ist der letzte Grundstein zur Nietzscheschen Ideologien-
lehre gelegt, die an Auswirkung und Bedeutsamkeit unzweifel-
haft der Marxschen Theorie zur Seite zu stellen ist.

(Fortsetzung folgt.)

Was ist der Gipfel der Priiderie ?
Wenn eine junge Dame nicht zu Bett gehen will,
weil der «christliche Beobachter» auf dem Tische liegt!
Echo 1894.
Weil Dummheit Friichte trigt,
wird sie liebevoll gepflegt! Ci.



	Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung [Teil 3]

