
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 8

Artikel: Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung [Teil 3]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


60 DER FREIDENKER Nr. 8

es den sechs protestantischen Grafschaften Nordirlands wahrlich

nicht verargen, daß sie lieber an ihrem Zusammenschluß
mit Großbritannien festhalten, statt eine neue Verbindung mit
der theokratischen irischen Republik eingehen zu wollen, die es

nicht müde wird, ihre nördlichen Stammesbrüder pathetisch
zur Rückkehr in ein geeintes Irland zu beschwören.

Weshalb wir uns aber mit diesen grotesken Ereignissen weit
draußen auf der Grünen Insel befassen? Solche Zustände gibt
es bei uns doch nicht. Wirklich? Man blicke auf den Kampf
um die kirchenchristliche Ausrichtung der öffentlichen Schulen
selbst in so fortgeschrittenen Kantonen wie Bern und Zürich,
von der politischen Macht des Klerus in anderen Kantonen ganz
zu schweigen. Jedenfalls tun wir gut, ständig wachsam zu sein,
damit es bei uns nicht so weit kommt und hiebei auch die sich
immer lauter meldenden politischen Ansprüche gewisser
protestantischer Kirchenleute im Zaume zu halten, besonders wo
sie mittels einer eigenen politischen Partei sich Geltung verschaffen

wollen, gar ihr oft weltfremdes Parteiprogramm als absolute
christliche Forderung propagieren und aus angeblicher
«göttlicher Schöpfungsordnung» abzuleiten sich erkühnen. (Man
sehe sich daraufhin Emil Brunners dilettantisches und
anmaßendes Buch «Gerechtigkeit» an

Nebenbei: Die Möglichkeit einer «christlichen» Politik oder
auch nur eines politischen Programms auf christlicher Grundlage

verdiente längst eine gründliche, vorurteilslose erkenntniskritische,

religionsphilosophische und soziologische Prüfung.
Auch dem «religiösen Sozialismus» täte solche Kopfklärung
recht gut. xy.

Das Problem der Ideologie
(Fortsetzung)

Die Entstehung des ideologischen Bewußtseins zeigt an, daß
der Mensch nicht mehr Herr seiner selbst und seiner Welt ist.
Die Religion ist eine illusionäre Vertröstung; sie ist «Opium
für das Volk». Die Philosophie (vor allem die Hegeische) ist
lediglich Apologie der Realität und vermag nichts auszurich-

Philipp Lersch,

Der Mensch der Gegenwart
Ernst Reinhardt-Bücherreihe. Erasmus-Verlag,
München. 174 Seilen. Preis hart. Fr. 5.—

Ueber das Problem des Menschen der Gegenwart ist in den letzten

Jahren viel geschrieben und disputiert worden. Der seit 1943
dem Psychologischen Institut der Universität München vorstehende
Direktor Philipp Lersch hat über dieses Thema eine Schrift verfaßt,
die jedem psychologisch und philosophisch Interessierten wertvolle
Einsichten in die geistige Krise des Menschen der Gegenwart geben
kann. Die heute stark im Vordergrund stehenden Streitfragen über
Rationalismus und Rationalisierung werden besonders eingehend
erörtert; jeder denkende und um die Kultur besorgte Mensch wird
dazu so oder anders Stellung nehmen müssen.

Den Erscheinungsformen der Rationalisierung und ihren mannigfaltigen

Folgen gibt der Verfasser beredten Ausdruck. Da wo er
von der Verinnerlichung als Gegenbewegung zu Rationalismus und
Rationalisierung spricht, wird der vom philosophischen oder
ökonomischen Materialismus ausgehende Leser Einwendungen erheben
können. Lersch geht in seiner philosophischen Konzeption vielfach
von Goethe und Albert Schweitzer aus, bildet sich aber überall seine
eigenen Gedanken. So stimmt er mit Schweitzer wohl darin überein,

daß das ausgehende 19. Jahrhundert keine Weltanschauung
hatte und somit auch nicht geben konnte. Er sieht wohl, daß die
weltanschauliche Sterilität der letzten hundert Jahre mit der
rationalistischen Verflachung in einem innern Zusammenhang steht, findet

aber die Ursachen des Niedergangs der Kultur nicht bloß im

ten. Solange der Mensch noch in seiner «Vorgeschichte» ist,
denkt er nur ideologisch und nicht wahr. Er findet nicht den

adäquaten Zugang zu den Gegenständen. Das ideologische
Bewußtsein ist ein «verrücktes» Bewußtsein. Die geschichtlichsozialen

Sachverhalte werden durch es gänzlich verfälscht. Die
Ideologien sind nur Echo, Symptom, geistiger Reflex und
Ausdruck ökonomischer Existenzbedingungen. Das Bewußtsein wird
durch das Sein — sprich : ökonomisches Sein — bestimmt. Die
ökonomisch herrschende Klasse bestimmt auch die herrschenden

Ideen einer Zeit. Der ganze geisteswissenschaftliche Komplex

einer Epoche, Religion und Gesellschaftswissenschaften, ist
also Spiegelbild der Klassenherrschaft. Einzig die Naturwissenschaft

ist hier ausgenommen. Weil Marx sich in seiner
Gesellschaftslehre als Naturwissenschaftler auffaßte und, nach Engels
Worten, «das Naturgesetz der kapitalistischen Wirtschaft»
entdeckt zu haben glaubte, konnte er den absolutistischen
Anspruch erheben, in allen geistigen Gebilden Ideologien zu
entlarven. Alle Ideologien sind nur «Ueberbau» und werden nur in
ihren Abhängigkeiten verständlich, wenn man sich auf den

«Unterbau», d. h. die materiellen Verhältnisse bezieht. Dort
glaubt Marx, ähnlich wie Hegel im Weltgeist, ein Weltgesetz
entdeckt zu haben. Die ganze Struktur dieser Weltgesetzlichkeit
ist weitgehend Kopie der Hegelschen Lehre. Deshalb müßte sie

auch als spezifische Metaphysik unter das Verdikt der Ideolo-
giehaftigkeit fallen. Zwischen dem Metaphysiker und dem
Revolutionär Marx besteht ein gewisser Widerspruch. Der eine

appelliert an die Freiheit und der andere beweist, daß es sie

nicht gibt ; man gewinnt den Eindruck, daß seine Theorie selbst

ein «Ueberbau» ist, der sich über einem grandiosen sozialen
Pathos erhebt, das sich theoretisch zu explizieren suchte.

d) Die Ideologie hei Schopenhauer

Als Vorbereitung für die Nietzschesche Ideologienlehre muß
man kurz auf die fundamentalen Aspekte der Philosophie
Schopenhauers Bezug nehmen. Der Name Schopenhauer verbindet

sich in der Philosophiegeschichte vor allem mit zwei
Charakteristiken, die in gewisser Hinsicht eine Sonderstellung die-

weltanschaulichen Versagen der Philosophie. Das Verhältnis von
Ursache und Wirkung ist viel zu kompliziert, um eindeutig und
absolut festgelegt werden zu können.

Im Kapitel «Die Zukunftsaussichten des Menschen der Gegenwart»

kommt er auf die Untergangsprognosen von Ludwig Klages,
Oswald Spengler und Hammacher zu sprechen. Die Ausführungen
hierüber sind ebenso aufschlußreich wie die Darstellung und
Heiausarbeitung «der Perspektiven der offenen Möglichkeiten», wie
sie von Ortega y Gasset und Karl Jaspers gestellt werden.

Im Abschnitt «Prospekte der Erneuerung» weist der Verfasser
auf die Bedeutung von Walther Rathenau und Albert Schweitzer
hin, die in bezug auf die Gegenwart wohl pessimistisch, im Hinblick
auf die Zukunft aber eher optimistisch urteilen. Mit folgender Stelle
aus Schweitzers kulturphilosophischen Gedankengängen sucht er
dies verständlich zu machen. «Die Kulturideale, die unsere Zeit
braucht, sind nicht neu. Sie waren schon früher im Besitz der
Menschheit und liegen in so und so vielen vergangenen Formulierungen

vor. Wir haben im Grunde nichts zu tun, als ihnen ihr
Ansehen wieder zurückzugeben und mit ihnen wieder Ernst zu machen,
indem wir sie in Auseinandersetzung mit der vorliegenden
Wirklichkeit bringen. Das aber ist im wesentlichen die Aufgabe des
Einzelnen.»

Die große Gefahr ist in der Vermassung der Menschen durch die
fortschreitende Mechanisierung, Organisation und Arbeitsteilung
und in der von diesen Faktoren ausgehenden seelischen Entinner-
lichung zu suchen. Verinnerlichung nach der Tiefe des Gemüts,
Weckung neuer Kräfte (Rathenau) und «denkendes Erleben»
(Schweitzer), ist der Weg, den wir zu gehen haben, wenn eine
Rettung möglich werden soll. Auch Karl Jaspers sieht, wie Lersch be-



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

ses Denkers in der abendländischen Tradition ausmachen:
erstens die Abkehr von der jüdisch-christlichen Glaubenslehre
und die Entthronung des Intellekts, der «nach Jahrtausenden
des Philosophierens» zum «ersten Male» dem Wollen unterstellt
wird. Damit soll der uralte Irrtum korrigiert werden, daß ein
Intellekt die Natur hervorgebracht habe; tatsächlich verhalte
es sich umgekehrt. Das Wesen der Natur ist der Wille: «ein blinder

Drang, ein völlig grundloser, unmotivierter Trieb». —

Schopenhauer schließt an die Kantsche Kritik eine «eigentliche

Kritik der Vernunft» an. Die Vernunft ist nur ein Werkzeug

des Willens; sie kann weder Einsicht in den Weltgrund,
noch in die Sittlichkeit und in die Moral in zeitüberdauerndem
Sinne liefern. Die entscheidende Macht, der Wille zum Leben,
ist ursprünglich Vernunft- und bewußtlos. Dieser Wille macht
das Wesen des Menschen aus; er benützt den Intellekt als sein

Instrument im Daseinskampfe. Der Intellekt soll nur die

Anpassung an die Außenwelt ermöglichen. Der Wille ist nämlich
erkenntnislos, der Intellekt dagegen willenlos. Wenn der Wille
begehrt, dann zwingt er den Intellekt, ihm zuhilfe zu kommen.
Er verfälscht dabei das Erkennen, weil er für sich selbst interessiert

ist. Darum ist alle unsere Erkenntnis verunreinigt, und

zwar desto mehr, je mehr der Intellekt vom Willen unterjocht
ist. Der Wille, als Anwalt unserer Stände-, National-, Klassen-
und Religionszugehörigkeit, wirkt sich immer als «Störer des

Intellekts» aus. Schopenhauer ist der Auffassung, daß man den

Willen durch Redlichkeit entlarven könne. Dies geschieht,
indem der Intellekt idie Knechtschaft abschüttelt und sich
teilweise vom Willen freimacht. Der freigewordene Intellekt kann
erst Moral begründen, indem er Vorurteile und Selbsttäuschungen

aufhebt. Mit dieser Zielsetzung tritt Schopenhauer in die

Fußstapfen Bacons, der Moralisten samt Helvétius und
Holbach und bereitet Nietzsches Philosophie als «Kunst des

Mißtrauens» vor.

e) Die Ideologie bei Nietzsche

Die Philosophie Nietzsches setzt sich zusammen aus einem
kritisch-verneinenden und einen bejahend-aufbauenden Teil,

tont, «das kritische Moment unserer heutigen Situation in der
Entscheidung, ob es dem Menschen gelingt, sioh zur existenziellen
Selbständigkeit und Freiheit des Daseins als Person zurückzufinden.»

i

Das sind einige Hinweise auf das anregende Buch Lersch's. Ieh
möchte es jedem vorurteilslosen und etwas tiefer über die
Gegenwartsprobleme nachdenkenden Leser warm empfehlen. Es ist in
einem flüssigen Stil geschrieben und auch der nicht besonders
vorgebildete und in philosophischen Problemen nicht durchgehend
bewanderte Laie wird den hier behandelten Stoff bei einiger Hingabe
ohne große Schwierigkeiten zu bemeistern vermögen. J. Wr.

Wilhelm Steinberg,

Der Einzelne und die Gemeinschaft
Verlag Ernst Reinhardt, MünchenlBasel. 159 Seiten.
Geb: Fr. 10.—.

Die Sozialpsychologie im allgemeinen und das Problem von
Individualität und Gemeinschaft im besondern beschäftigen heute
jeden ernsthaften Soziologen, Philosophen, Volkswirtschafter und
Politiker. Es ist ein abstraktes Thema und ohne fleißiges und
fortwährendes Studium der überaus weitverzweigten und viele Wissensgebiete

umfassenden Materie ist es kaum möglich, auch nur elementare

Kenntnisse darüber zu erlangen. Es ist sehr zu begrüßen, daß
der Ernst Reinhardt-Verlag vor kurzem ein Werk veröffentlicht
hat, das nicht nur den gebildeten Soziologen, sondern auch den
suchenden und strebenden Laien viel Wertvolles zu bieten vermag.

die sich wechselseitig ergänzen. Die Kritik ist eine zwei- oder
dreifache : sie trifft die christliche Religion und Moral, die
überlieferte Auffassung von der Vernunft und, in politisch-sozialer
Hinsicht, die bürgerliche Welt seiner Zeit. Anstelle des

Christentums und seiner Moral sucht Nietzsche eine Diesseitsreligion
zu begründen, deren zentrales Anliegen eine Verklärung des

Lebens, des lebendigen Machtwillens ist. In dieser Lehre ist
dann auch eine spezifische Moral enthalten. Auch der überlieferte

Vernunfts- und Wahrheitsbegriff, der schon von Schopenhauer

in Frage gestellt worden war, wird von Nietzsche durch
eine vitalistische Konzeption verdrängt.

Nietzsches Philosophie ist, soweit sie die Kritik des

Erkenntnisvermögens zum Gegenstand hat, eine Einheit. Sie setzt
damit ein, daß die Vernunft nicht mehr als göttlicher Bestandteil
im Menschen betrachtet wird — da es keinen Gott gibt, kami
die Vernunft nicht göttlich sein. Nietzsche radikalisiert gegenüber

Schopenhauer die biologische Grundlegung des Erkennt-
nisapparates. Dabei muß auch die traditionelle Logik, bei
Schopenhauer noch unangetastet, zum Opfer fallen. Die Frage
nach der Wahrheit wird bei ihm zu einer Frage nach der Macht.

Nietzsches Vernunftkritik erfaßt nicht nur das menschliche
Erkenntnisvermögen, sondern auch die Thesen von der
Vernunft im Naturgeschehen und in der Geschichte. Die
Lebensvorgänge sind keineswegs vernünftig, sondern unzweckmäßig.
«Es herrscht unbedingt der Zufall, der Gegensatz der
Zweckmäßigkeit in der Natur», sagt Nietzsche. Die Kategorie der

Zweckmäßigkeit ist ebenso wie die des Mechanismus durchaus
menschlich; beide treffen nicht für die Natur zu, obwohl sie

für uns unvermeidlich sind. Der Intellekt des Menschen hat
eine zweifache Funktion; er ist Verführer zum Leben und ein
Instrument der Verstellung. Jede Erkenntnis will, und das ist
ihr unlogisches Element, zum Leben verführen. Der Intellekt
schafft sich im Gegensatz zur werdenden, unerträglichen Welt
eine geordnete Welt des Seienden und Dauernden von illusionärem

Charakter. Er führt zur Täuschung über uns selbst, zur
Täuschung der Mitmenschen und zur Täuschung über das Wesen
der Welt. Dies rührt daher, weil er ein Werkzeug des Willens

Ich sehe in diesem Buch eine der besten Zusammenfassungen der
neueren und neuesten Ergebnisse auf dem Gebiete der Sozialpsychologie

und Gemeinschaftsethik.
Schon die systematische Ordnung und die Gliederung erleichtern

das Eindringen in den überaus reichhaltigen Stoff. Im ersten Teil
kommen die Hauptformen des einseitigen Individualismus zur
Darstellung. Wir werden hier eingeführt in das Denken und in die
Anschauungen von Hobbes und Smith, Humboldt, Kant, Bentham und
Helvétius, Simmel und von Wiese. Der zweite Teil befaßt sioh mit
den seelischen Grundlagen der Gesellschaft. Im dritten und letzten
Teil werden die Grundlagen der Sozialethik behandelt, u. a. der
ethische Realismus (Nietzsche), die naturalistische Sozialethik
(Spencer und Guyau), die Mitverantwortung (Fichte), die Würde
des Menschen und der totale Staat (Kant und Hegel).

Es ist unmöglich, hier auf die einzelnen Abschnitte einzugehen
oder Teilstücke herauszugreifen. Das Buch Steinbergs muß im
Zusammenhang gelesen und verarbeitet werden. Der Verfasser hält
nicht nur auf strenge Sachlichkeit, er versteht es auch, den Stoff
gemeinverständlich darzustellen, so daß sich auch der Laie ohne
Bedenken an die Lektüre heranwagen darf.

Manches von der öden und oberflächlichen Politikasterei, wie sie
in den letzten Jahrzehnten vielerorts betrieben wurde und auch
heute noch an der Tagesordnung ist, könnte verschwinden, wenn
sich mehr Menschen mit diesem Buch oder mit gleichgerichteter
Literatur beschäftigen würden. Eine seiner Hauptaufgaben sieht der
Verfasser darin, den Ansprüchen des totalen Staates entgegenzutreten

und überall den Eigenwert des Menschen hervorzuheben.
Schon dieses Bestreben verleiht dem Buch Steinbergs Aktualität
und sittlichen Wert. J. Wr.



62 DER FREIDENKER Nr. 8

ist. Nietzsche verkennt nicht, daß es aber auch einen «Trieb zur
Wahrheit» gibt. Dieser entspringt aus dem Zusammenleben der
Menschen und ist «ein Existenzmittel der Sozietät». Aber Wahrheit

ist nur unsere Relation zu den Dingen, nicht Erkenntnis des

Dinges selbst — sie ist usuelle Festsetzung.
Der Erkenntnisapparat und seine Funktionen sind aus den

Notwendigkeiten der Lebenserhaltung und Lebensförderung
herzuleiten. Wir verdinglichen die werdende, fließende Welt, um
in ihr leben zu können. Zwischen zwei Ansichten über die
Wirklichkeit siegt immer jene, bei der ein besseres Fortleben möglich

ist. Erkenntnis ist eine Art von nützlichem Irrtum. Wir
suchen einen Sinn in der Welt, in dem wir unser Leben einordnen

können, weil wir es so nötig haben. Gott als An-sich der
Dinge ist lediglich eine Wünschbarkeit des Menschen. Das

eigentliche Ding an sich ist der Wille zur Macht. Erkenntnis ist
ein Organ des Machtwillens — sie richtet sich auf Bemächtigung
des Erkannten. Auch Wahrheit ist ein Wort für Wille zur Macht.
Unser Erkennen ist perspektivisch; bedingt durch die
natürlichen, wirtschaftlich-gesellschaftlichen Lebensbedingungen des

Subjekts und durch das in ihm vorhandene Quantum an Wille
zur Macht. Wir legen die Welt aus, interpretieren sie nach
unserem Willen: es gibt keine «Tatsachen». Nietzsche trägt die
Fahne der Aufklärung weiter, indem er die Vorurteile der
Vernunft, der Moral und der christlichen Religion entlarvt und so

von der gesamten abendländischen Weltauslegung Abstand
nimmt.

Mittels des metaphysischen Prinzips des Willens zur Macht
sucht Nietzsche alle Lebensäußerungen zu begreifen. Alle
Lebensformen, die seelischen, geistigen und die sozialen, sind
Spielarten des Machtwillens. «Moral ist nur eine Zeichensprache
unserer Triebe». Unsere Triebe «sind reduzierbar auf den Willen

zur Macht». Derselbe Wille zur Macht, der alles Geistige —
Religion, Moral, Sittlichkeit, Erkenntnis usw. — produziert,
sucht die Abkunft des Geistigen zu verschleiern. Die traditionelle

jüdisch-christliche Moral beruht auf einer Lüge. Sie nennt
sich altruistisch, ist aber der Machtwille der Schwachen. Für
Nietzsche identifiziert sich das wahre Gute mit dem Mächtigen;

er will dem gesunden Egoismus das «gute Gewissen»

zurückgeben. Hierzu müssen aber vorerst die von der Moral
erzeugten menschlichen Selbsttäuschungen entlarvt werden. Hier
wird die Nietzschesche Philosophie zu einer hochbedeutsamen

Ideologielehre, die man nicht genug würdigen kann.

Der ideologische Maßstab Nietzsches besteht darin, daß er die
Lebenserscheinungen als «Symptom des Wachstums oder des

Untergehens» zu begreifen sucht. Dieses Prinzip wird z. B. bei
der Deutung der Moral angewendet.

Nach Nietzsche zerfällt jedes soziale Gebilde in eine
herrschende und eine beherrschte Schicht. Diesen Schichten sind zwei
Morallehren zuzuordnen : Nietzsche nennt sie die Herrenmoral
und die Sklavenmoral, wobei die erste Ausdruck einer Elite, die
zweite immer Ausdruck einer Masse ist. Jeder von diesen beiden
GeselJschaftsschichten entspricht ein eigenartiger Wille zur
Macht, der sich in verschiedenartigen Idealen und Gesetzen der
Moral und des Rechts bekundet. Die herrschende Schicht ist an
der Erhaltung und der Ausdehnung ihrer Machtstellung
interessiert; die beherrschte dagegen neigt dazu, ihr Los als
unterworfene Schicht dadurch erträglich zu machen, daß sie die
Einwirkungen der Mächtigen moralisch hemmt und rechtlich
begrenzt. In diesem Rahmen bewegt sich das, was Nietzsche als

die ideologischen Konstruktionen betrachtet. Es gibt keine

Eigenständigkeit des Geistes. Menschliche Sehnsüchte, die
Lebensnot und die Lebensangst, die Macht und die Ohnmacht spre¬

chen sich in allen Bildungen des Geistes aus. Die Religion ist

par excellence ein Produkt der menschlichen Ohnmacht und
Schwäche. Ueberall, wo das Leben sich aufsteigend entfaltet,
braucht es kein Jenseits, sondern vermag im unbeschönigten
Diesseits seine Genugtuung zu finden.

Das grundsätzliche Anliegen der Ideologienlehre Nietzsches
besteht darin, die Philosophie des Staates, des Rechts und der
Moral als «Aeußerungen des Willens zur Macht» zu begreifen,
wobei von der Grundeinsicht ausgegangen wird, daß in jedem
sozialen Gebilde Herrschende und Unterjochte sind und daß es

aufsteigendes und degenerierendes Leben gibt. Auf dieser
vitalsozialen Grundlage ruht die Behauptung einer radikalen
Abhängigkeit des ideologischen Ueberbaus, der immer aus den

Lebensbedingungen hervorwächst. «Unsere Wertschätzungen»,
sagt Nietzsche, «stehen in einem Verhältnis zu unseren geglaubten

(wir ergänzen: und realen) Lebensbedingungen»; und mit
einer an Marx erinnernden Wendung fährt er fort : «verändern
stich diese, so verändern sich unsere Wertschätzungen».

Ln Mittelpunkt der Nietzscheschen Kulturphilosophie,
zugleich ein Ansatz für den positiven Teil der Lehre Nietzsches,
steht die Analyse der Dekadenz. Dekadenz heißt zunächst
einfach Minderung des Willens zur Macht. In jeder Epoche der
Menschheit gibt es Wachstum, Blütezeit und Verfall der Kräfte.
Das Dekadenzproblem innerhalb der Menschheit ist an die
Voraussetzung gebunden, daß der Mensch in der Sozietät sich gegen
seine eigenen Instinkte wenden muß. Er muß, wie Nietzsche
erklärt, «seine Kraft gebrauchen, um die Quellen der Kraft zu
verstopfen». Wo dieser Prozeß im Uebermaß stattfindet, wird
der Lebenswille zutiefst beeinträchtigt. Anstelle der «Zähmung»
der Instinkte tritt ihre Auflösung ; der Mensch wird zum «kranken

Tier», krank am «schlechten Gewissen». Das Bewußtsein
verwandelt sich aus einem Diener des Leibes zu dessen
tyrannischem Herrn — dies ist eine der Diagnosen der Dekadenz.
Damit ist der Schritt zur Widernatur gemacht; die asketischen
Ideale beginnen zu dominieren. Der Mensch ist ein Experimentator

mit sich, «unfestgestellter als irgendein Tier sonst». Zu
seiner physisch-psychischen Verfassung gehört, daß Physisches
und Psychisches voneinander relativ Abstand nehmen können,
daß ein Kampf zwischen diesen beiden Instanzen sich zu halten

vermag. Physisches ist aber auch Psychisches, womit die Dekadenz

letztlich darauf zurückgeführt werden kann, daß ein

Organsystem das Gesamtgefüge des Organismus sprengt. Wo die

Einheit des Organismus von seinen Teilen nicht gewahrt wird,
ist Dekadenz. Vielleicht könnte man sagen: Dekadenz ist
Desintegration des Organismus, die sich immer auch im Nervensystem

spiegelt und damit auch alle seelisch-geistigen Manifestationen

ergreift. Das vom Leib als seinem tragenden Grund
abgezogene Bewußtsein (im Sinne Nietzsches: Funktionen des

Gehirns) wird pervertiert und verleugnet die Interessen des organischen

Verbandes, dem es zugehört. Mit dieser anthropologischen
These ist der letzte Grundstein zur Nietzscheschen Ideologienlehre

gelegt, die an Auswirkung und Bedeutsamkeit unzweifelhaft

der Marxschen Theorie zur Seite zu stellen ist.

(Fortsetzung folgt.)

Was ist der Gipfel der Prüderie
Wenn eine junge Dame nicht zu Bett gehen will,
weil der «christliche Beobachter» auf dem Tische liegt!

Echo 1894.

Weil Dummheit Früchte trägt,
wird sie liebevoll gepflegt! Ci.


	Das Problem der Ideologie : (Fortsetzung [Teil 3]

