
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 7

Artikel: Aus Zeit und Streit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 DER FREIDENKER Nr. 7

Herr Zweifel bat mich um Aufschluß.
«Menschen, die sich nicht an das traditionelle Denken über

Welt und Leben hielten, das von einer geistlichen oder
weltlichen Macht oder von beiden zusammen als einzig richtiges
und einzig erlaubtes befohlen wurde, hat es jederzeit gegeben.
Sie suchten auf Grund eigenen Beobachtens und Nachdenkens
der Wahrheit auf die Spur zu kommen, wozu ich bemerke, daß
ich in diesem Zusammenhange unter Wahrheit immer die
Ueberemstimmung der Tatsachen mit den Vorstellungen
verstehe, die sich der Mensch von jenen macht. Man könnte diese

Selbständigsuchenden ganz gut Freidenker nennen, weil sie sich
die Freiheit des eigenen Denkens anmaßten, nicht gehorsame
Nachtreter und Nachbeter waren. Doch ist das Wort Freidenker

erst im 17. Jahrhundert aufgekommen, als nach den Schrek-
ken des Dreißigjährigen Krieges, der besonders Deutschlands
Kultur in Grund und Boden vernichtete, das geistige Leben wieder

auszuschlagen begann wie das junge Grün im Frühling. Die
Reformation hatte die Allgewalt der römisch-katholischen Kirche

gebrochen. Und wenn sie auch weder die soziale Gerechtigkeit,

die die Bauern von ihr erhofften, noch die von den
Humanisten erstrebte geistige Freiheit brachte, so wagte doch da

und dort einer, dem Glaubensterror der Kirche die Stirne zu
bieten. ,Gott' hörte auf, ein absolut feststehender Begriff zu sein.

In England wurden zuerst religionskritische Stimmen laut, die
den kirchlichen Gottesbegriff ablehnten. Die Leute dieser Denkart

nahmen zwar noch einen Gott an. Nach ihrer Meinung soll
er aber nur die Welt erschaffen und sich dann auf sich selber
zurückgezogen haben, ohne sich weiter weder um die Welt noch

um die Menschen zu kümmern. Sie nannten sich, weil sie Gott
noch gelten ließen, Deisten (vom lat. Deus — Gott), aber auch,
weil sie sich von den kirchlichen Anschauungen freigemacht
hatten, freethinkers, zu deutsch Freidenker. Zu den Männern
dieser Geistesrichtung gehörten beispielsweise Rousseau,
Voltaire, Lessing. Die Freidenker von heute sind keine Deisten
mehr. Die Forschung hat inzwischen die Welt dermaßen
durchleuchtet, daß für die Annahme eines schöpferischen Gottes, dem

übrigens schon die Deisten jede Wunderwirkung abgesprochen
hatten, kein Anhaltspunkt mehr besteht. Die heutigen Freidenker

sind Atheisten. Und wenn wir überlegen, was von einem

sen und Sentenzen im Sinne des Programmes, das sich die Zeitschrift
stellt:

«Wann werden wir endlich dahin kommen, eine Religion zu
haben, die dem menschlichen Geiste nur von Liebe und Wohltun spricht
und ihn der Erkenntnis des unendlichen Gottesgeheimnisses näher
bringt? Und wann vor allem werden wir dahin kommen, eine
Religion zu haben, die nicht verpestet ist von den Miasmen der Politik,

eine Religion ohne die Polypenarme der Propaganda, ohne die
Organisation von Kongressen und Prozessionen?

Paulus, der eigentliche Begründer des Christentums, predigte den
neu bekehrten Korinthern, ebenso wie den Kolossern und Ephesern:
«Gehorchet euren irdischen Herren in Furcht und Zittern.» Petrus
mahnte: «Seid mit aller Furcht Untertan eueren Herren, nicht nur
den guten und milden, sondern auch den harten». Augustin erklärte
noch in seiner «Civitas Dei»: «Die Sklaverei ist von Gott gewollt;
sie abschaffen wollen wäre eine Rebellion gegen seinen Willen.»
Zwar hatte die Kirche auch ihre Rebellen, denn sowohl der heilige
Chrisostomus wie auch der heilige Hyronimus bekämpften jene
reaktionäre Auffassung. Schließlich verschwand die Sklaverei, und nachher

wurde sie dann auch von der katholischen Kirche verurteilt.
Später befürwortete Leo XIII. sogar gemäßigte soziale Reformen.
Aber was beweisen diese Wandlungen der Anschauungen? Was
beweist die verschiedene Haltung der Kirchenväter? Sie beweisen, daß
es keine einheitliche christliche Ethik gibt und daß sich die
Evangelien mit den Worten Jesu zu der jeweilen opportunen Deutung
und Umdeutung mißbrauchen lassen. Auf jeden Fall ist eine christ-

Gotte noch übrig bleibt, wenn er nach der Schöpfung sein Werk
im Stiche läßt, wie die Deisten annahmen, so dürfen wir ruhig
behaupten, daß auch diese Atheisten gewesen waren. Aber sie

lebten zu einer Zeit, wo man Grund hatte, auf diesem Gebiete
noch einige Vorsicht walten zu lassen; denn die protestantische
Kirche stand ihrer katholischen Gegnerin an Unduldsamkeit
gegen Andersdenkende niclit stark nach.»

Herr Zweifel: «Sie bezeichnen also sich selber ohne weiteres
als einen Atheisten?»

Ich: «Selbstverständlich! Warum denn nicht? So

selbstverständlich, wie Sie sich einen Christen nennen.»
Herr Zweifel: «Sonderbar, sonderbar. Darüber möchte ich

gerne Genaueres von Ihnen erfahren. Darf ich wieder kommen

»

Aufrichtig erwiderte ich: «Es wird mir ein Vergnügen sein.»

Damit brachen wir, da die Zeit um war, unser Gespräch ab.

(Zweites Gespräch folgt.)

Aus Zeit und Streit
i.

Nichts ist den Theologen beider Kirchen so widerwärtig, als

wenn sie beim Wort genommen werden. Ihrer ganzen Lehre in
Katechismus und Kirche liegt zu Grunde die Ueberzeugung von
der Existenz einer real existierenden Gotteswelt, in der Gott
haust und mit ihm die Seligen, die Apostel, die Patriarchen, die

Heiligen und die Engel. Aber die Realität dieser Gotteswelt
wird sofort preisgegeben und verraten, sobald sich Anzeichen
eines ernsthaften Widerstandes zeigen. Dann wird sofort alles

vernebelt, vergeistigt, verdunkelt, verhüllt. Darum freuen wir
uns über jeden Theologen, der den Mut aufbringt, zu diesen
selbstverständlichen Voraussetzungen seines Glaubens zu
stehen. Zu diesen mutigen Theologen zählen wir den bekannten
Dominikaner Romano Guardini. Er trennt in seiner neuesten

Veröffentlichung: «Das Ende der Neuzeit» unsere Welt von der
real existierenden Gotteswelt mit folgenden Worten: «Der
Mensch glaubt an die biblische Offenbarung. Diese macht ihn
einer Gotteswirklichkeit gewiß, welche außer und über der

liehe Moral nicht menschlich, welche das Leben voll Mühe und Not
läßt und die Belohnung jenseits in den Tod verlegt. Sie schafft keine
Gerechtigkeit und gibt auch dem lebenden Menschen kein Gefühl
von Gerechtigkeit.»

Wir hoffen in dem neuen Unternehmen in Italien einen frischen
Mitstreiter gegen den dort besonders festsitzenden Klerikalismus
begrüßen zu können. Außerdem erscheint in Italien seit Jahrzehnten

die bewährte Halbmonatsschrift «La Regione»*. Einen prächtigen

Appell an das italienische Volk gegen die klerikale Vergewaltigungen

der politischen Freiheiten erließ der Großmeister der
italienischen Freimaurerlogen, AVV. Ugo Lenzi, am 18. September
1949**

Der Titel der Schrift erinnert an den 20. September 1870, an den

Tag, da die Franzosen durch die Bresche an der Porta Pia in Rom

einzogen und die weltliche Herrschaft des Papstes' endlich beseitigten.

Dieser Tag war entscheidend für die Einigung Italiens und fegte
den mehr berüchtigten als berühmten Kirchenstaat hinweg. Die
katholische Klerisei möchte diesen Tag nur zu gerne der Vergessenheit

anheimfallen lassen. Der Regierungskurs der papsthörigen
Democristiani kommt diesem Wunsche natürlich gerne entgegen. Dieser

kräftige Protest aus dem Volke gehört zum Erfreulichsten im

gegenwärtigen politischen Leben Italiens.

* Via Angelo Brunetti 60, Roma; Jahresabonnement 200 Lire.
** «Rivendichiamo il XX Scttembre.» Die sehr lesenswerte Schrift

erschien in der Libreria éditrice dell' Acacia, Roma, Via Giustiniani 1. Preis
50 Lire.



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Welt steht. Gott gehört niclit zur Welt, sondern ist ihr gegenüber

souverän. Diese Souveränität bekundet sich grundlegenderweise

durch die Schöpfung. Der echte Begriff der Schöpfung
findet sich nur im biblischen Raum. Nach der biblischen
Offenbarung ist die Welt durcli den Gott geschaffen, der weder der
Welt noch eines Weltelementes bedarf.»

Erst nach einer solch klaren und tapferen Grundlegung kann
dann unsere Frage gestellt werden: «Wo ist denn im Kosmos,
wie wir ihn heute kennen, diese zweite reale Welt?» Nach dieser

tapferen Grundlegung muß unsere Frage kommen — so peinlich

sie auch den Theologen ist.

II.
Wir glaubten, die treuga dei, der Gottesfriede, werde in der

Jesuitenfrage nach der letzen Debatte im Nationalrat nun einige
Zeit anhalten. Wir haben uns geirrt. Im Thomas-Verlag erschien
dieser Tage Oskar Bauhofers Schrift: «Das eidgenössische
Jesuiten- und Klosterverbot». Sie gibt sich bewußt und gewollt als

Streit- und Kampfschrift. Handelte es sich hier nur um die
sterile Zwängerei unserer katholischen Miteidgenossen, so würden

wir ihnen zurufen: «Seht euch vor! Je klarer sich auf eurer
Seite euer Kampf nur als rechthaberische Zwängerei erweist,
desto geringer die Aussicht auf eine euch zusagende Lösung!»
Nach den einführenden Worten Dokas in der «Christlichen
Kultur» Nr. 64 handelt es sich aber nicht um eine bloße Zwängerei;

Bauhofer stütze sich auf Argumente historischer und
grundsätzlicher Art, die über die im Nationalrat eingehaltene
Linie hinausgehen.

Mit Bauhofer sind wir der Meinung, daß man sich in
Glaubensfragen nicht einfach hinter dem Buchstaben der Verfassung

verschanzen darf ; gegenseitige Aussprache und Verständigung

wäre gewiß allen diesen formal-verfassungsrechtlichen
Methoden gegenüber besser am Platz. Aber wir wissen auch, daß
alle diese Verständigungsmöglichkeiten immer wieder auf harte
Grenzen stoßen überall da, wo die eine Partei mit knochiger
Faust auf einem Absolutum herumhämmert und sich von
diesem Absolutum kein Jota will abmarkten lassen. Pocht der eine
auf sein Absolutum, so pocht eben der andere auf den Wortlaut
der Verfassung. Dann geht es eben hart auf hart.

Wir werden wahrscheinlich nach Kenntnisnahme auf die
Schrift Bauhofers noch zurückkommen müssen.

IH.
Daß beide Kirchen in ihrem Katechismus-Unterricht und in

ihrem Bemühen, die Jugend an sich zu fesseln, schwere Nöte
durchmachen, das war uns aus zuverlässigen Berichten längst
bekannt; darum waren wir auch keineswegs überrascht über
den pfarrherrlichen Pessimismus, der da in einem Bericht in
der Pädagogischen Ecke der «National-Zeitung» vom 31. 3. 1951

mit ergreifender Aufrichtigkeit zum Ausdruck kommt. Wir
lesen da: «Die Burschen und Mädchen sind im Konfirmationsalter

von den Problemen ihrer innern und äußern Entwicklung
stark beansprucht. Sie wollen selbständig werden und lehnen
sich auf gegen alle Autorität, gegen Eltern, Lehrer und Pfarrer,
gegen die Kirche, die Botschaft der Bibel und vielleicht auch
offen gegen Gott. Sie sind jetzt im kritischsten Alter; denn sie

üben unheimlich scharfe und treffende Kritik an allem, auch

an Pfarrer, Unterricht und Kirche». — «Wir Pfarrer wissen,

daß die Jugend aus der Kirche hinaus konfirmiert wird
statt in die Gemeinde hinein. In einer Zürcher Synode wurde
darum die Konfirmation ein Theater genannt. Ist sie das nicht

weithin? Die Zeit vor der Konfirmation ist darum für manchen
Pfarrer eine besondere Leidenszeit, weil er weiß, daß er schon

in wenigen Wochen nur noch selten einen dieser Jungen sehen

wird, trotz allen ihren guten Vorsätzen.» — «Wird die Gemeinde

lebendig genug sein, um eine Anziehungskraft für die Jungen zu
werden? Eine halbtote, halbbatzige Gemeinde wird keinen Jungen

mehr — nicht hinter dem Ofen hervor, sondern — von Kino
oder Sport weglocken.»

Wir wissen es anders und besser; darum suchen wir den Fehler

auch nicht bei der Gemeinde oder beim Pfarrer. Wir wissen,

daß sich die Jugend heute mit Recht zur Wehr setzt gegen
das Bestreben der Kirche, ihnen eine Unwahrheit als verbindliche,

als verpflichtende, als absolut sichere Wahrheit
aufzuschwatzen. Die Jugend kann zwar diese Wahrheitsfrage noch
niclit in ihrer ganzen Bedeutung erfassen, aber sie spürt, sie

ahnt, sie wittert, daß alles das, was ihnen da im Katechismusunterricht

mit sehr hohen Tönen als erste, als letzte und höchste
Wahrheit vorgebracht wird, zu allem, was sie aus der Schule,
aus dem Leben und aus der Realität kennen gelernt haben, im
hellen Widerspruch steht. Aber der crux einer solchen
Feststellung geht jeder Kirchenbericht behutsam aus dem Wege.
Der Bericht fährt weiter:

«Das katholische Kind wird bereits mit acht oder neun Jahren

zur Communion zugelassen. Warum ist das reformierte Kind
so viel unreifer? Wir glauben, die Not des Unterrichts wäre viel
kleiner, wenn unsere Jugend 2—3 Jahre früher konfirmiert werden

könnte.»
Wir fragen: Ist es wirklich schon so schlimm, daß

Gottesgelehrsamkeit, daß Pfarrer und Bibel und die ganze Theologie
kapitulieren vor der Verstandeskritik eines 15jährigen Jungen,
eines 15jährigen Mädchens? Wollen sie wie die Katholiken auf
das Kindheitsalter zurückgehen, weil sie hier die kindlich noch
unreife Intelligenz weniger fürchten müssen, weil sie diese
Unreife besser intellektuell vergewaltigen und ausnützen können?
Ist die Frage wirklich so zu verstehen, dann ist Gericht und Urteil

über diese ganze in Grund und Boden verfehlte christliche
Jugenderziehung gesprochen. Dann ist es höchste Zeit nicht nur
für uns, sondern auch für Staat und Oeffentlichkeit, hier zum
Rechten zu sehen.

IV.

Die Lehre von der Entwicklung, von der Entwicklung in
ihrem engern naturwissenschaftlichen Sinne wie in ihrer
weltweiten philosophischen Bedeutung, bereitet der katholischen
Kirche nach wie vor schwere Sorgen. Die Wucht, mit der der
Entwicklungsgedanke sich auf allen Gebieten durchsetzt, die
Selbstverständlichkeit, mit der er überall überzeugt — gegen
diese ungeheure Dynamik kann nun einmal die Statik der
katholischen Dogmatik nicht aufkommen.

Im Bestreben, aus Not und Verlegenheit herauszuhelfen, hat
Papst Pius XII. in seiner großen Encyclica «Humani generis»
auch die Frage der Entwicklung besprochen und ordnet
verbindlich, ex cathedra also, folgende Lösung an; wir übersetzen

aus dem lateinischen Urtext im Wortlaut:
«Das Lehramt der Kirche hat nichts dagegen, daß die

Evolutionslehre nach dem Ursprung des menschlichen Leibes forscht,

Falls Sie es noch nicht getan haben, merken Sie sich

die Arbeitstagung vom 23. September vor. Einzelheiten

folgen.



54 DER FREIDENKER Nr. 7

der aus einem schon existierenden und lebenden Stoff abstammen

soll — denn daß die Seelen unmittelbar von Gott erschaffen

werden, heißt uns der katholische Glaube festhalten. Das

mag nach dem Stande der heutigen menschlichen Wissenschaften

und der Heiligen Theologie durch die Forschungen und
Disputationen der Sachverständigen in beiden Lagern behandelt
werden, doch so, daß die Gründe für beide Auffassungen, nämlich

der günstigen und der entgegengesetzten, mit dem notwendigen

Ernst, Maß und Gewicht erwogen und beurteilt werden;
wenn nur alle bereit sind, dem Urteil der Kirche sich zu
unterwerfen, die von Christus den Auftrag erhalten hat, sowohl
die Heiligen Schriften authentisch auszulegen als auch die Dogmen

des Glaubens zu schützen.»
Rührend ist nun zu sehen, wie die untergeordneten Organe

sich bemühen, dieser päpstlichen Weisung Folge zu leisten; wir
denken an den Vortrag des gelehrten Dominikaners Luyten in
der Philosophischen Gesellschaft Fribourgs: «Les implications
philosophiques de l'évolutionisme», wir denken vor allem an
das interessante Sonderheft der katholischen «Schweizer
Schule» vom November 1950, geschrieben vom nicht minder
gelehrten Bendiktiner Dr. P. Theodor Schwegler in Einsiedeln.

Es lohnt sich, in einer Sonderuntersuchung diese Bemühungen

der Kirche im Ringen mit dem Entwicklungsgedanken
ausführlich darzustellen. Hier nur soviel :

Alle diese Bemühungen vom Papst hinunter bis zu seinen
gelehrten Gefolgsmännern sind vollständig verkehrt angelegt und
können deshalb nicht überzeugen. Alle diese Bemühungen
suchen deutlich und ausdrücklich nicht etwa eine auf Tatsachen
beruhende Wahrheit, sie suchen einzig und allein die Rettung
ihrer Dogmen vor dem Ansturm der Entwicklungslehre. Der
Papst erlaubt nur Kenntnisnahme und Studium der Entwicklung

— in der Frage eines grundsätzlichen Entscheides für oder

gegen die Entwicklung pfeift er seine Gefolgsleute energisch wieder

unter die absolute Souveränität der Kirche zurück ; der
Entscheid steht also nicht frei; wichtiger als die Warheit der
Forschung, der Wissenschaft und der Realität ist die Bewahrung der
Kirche und der kirchlichen Dogmen. Ueber diese vom Papst
gezogene Linie wagen sich auch Luyten und Schwegler trotz allerhand

subtiler Differenzierungen (z. B. Differenzierung von
Lehrmittel und Lehrgegenstand) doch nicht hinaus.

Für die echte und untrügliche Wahrheitssuche ist mit allen
diesen katholischen Manövern und Scheinmanövern rein nichts

gewonnen. Solange die Kirche ihre absolutistische Position auch
in der Forschung nicht preisgeben kann und nicht preisgeben
will, kann sie auch dem Problem der Entwicklung niemals
gerecht werden. Alles Gerede von einer harmonischen
Uebereinstimmung und Aussöhnung zwischen Entwicklungslehre und
katholischer Dogmatik ist daher leere Schaumschlägerei. Man
will der Entwicklungslehre den kleinen Finger hinhalten und
sie damit aussöhnen, im übrigen will man auf der absoluten

Geltung der Dogmen beharren. Mit dem kleinen Finger läßt
sich aber heute die Entwicklungslehre nicht mehr abspeisen;
hier gibt es nur offene, ehrliche und totale Entscheidung:

Entweder ist alles dem großen umfassenden Gesetz der

Bewegung in der Zeit, ist alles der Geschichte und der Entwicklung

unterworfen, und dann ist eben auch die Kirche mit ihrer
Wahrheitslehre und ihren Ansprüchen auf absolute Geltung
dieser Entwicklung und Relativierung unterworfen — das ist
die eine Möglichkeit.

Oder es herrscht und siegt die katholische Dogmatik mit ihrer
Statik und Absolutheit, dann hat eben die Entwicklung abzu¬

danken, wenigstens jede Entwicklungslehre im heute geltenden
Sinn.

Die Kirche wird es bald genug und auch bitter genug zu
kosten bekommen, daß in diesem Kampf Dynamik und Entwicklung

über Statik und Absolutheit den Sieg davon tragen werden.

Der Kampf gegen die Entwicklung ist aussichtslos, denn
Entwicklung ist mehr als eine Hypothese, sie ist auch mehr als eine
Theorie, sie ist eine Tatsache! Und gegen Tatsachen kommen
schließlich auch das ganze Dogmengebäude und Lehramt der
Kirche nicht auf!

V.

Am 18. Januar 1951 sprach Prof. Dr. E. Hadorn, Zoologe

der Universität Zürich, einer der bedeutendsten Schweizer

Biologen mit internationalem Ruf, vor der Basler Studentenschaft

über Vererbungsforschung. Am 8. Februar erschien in
den «Basler Nachrichten» eine Kritik dieses Vortrages durch
Dr. med. E. Marti, in der erklärt wird, die im Vortrag Hadorn
dargelegte Erblehre sei methodisch und sachlich unhaltbar und
dürfe weiterhin dem Schweizervolk niclit mehr eingepflanzt
werden, weil sie die menschliche Existenz und unsere Kultur
von innen her aushöhle. Die daraufhin einsetzende interessante
Diskussion zeigte, daß der Kritiker Dr. Marti der Meinung ist,
überall da, wo das reine Tatsachenwissen den ihm, dem Kritiker
Marti nämlich, wertvollen anthroposophischen und christlichen
Ueberzeugungen zu nahe trete, da überall habe das reine
Tatsachenwissen unserer Wissenschaft diesen anthroposophischen
und christlichen Ueberzeugungen zu weichen, habe ihnen den
Platz zu räumen.

In einem viel beachteten größeren «Tribüne»-Aufsatz der
«Basler Nachrichten» kam dann Prof. Dr. A. Portmann, der
bekannte Basler Zoologe, auf diese Kontroverse zurück; er warnte
davor, wohl fundierte wissenschaftliche Lehren der Ueberwa-
chung durch unwissenschaftliche Theorien zu unterstellen und
so nur die der jeweiligen herrschenden Ideenrichtung passenden

Ansichten zuzulassen; er lädt die verschiedenen Fakultäten
der Universität zu einem Gespräch ein; als weitsehender Kultur-
philosoph könnte er sich damit einverstanden erklären, das

Gespräch auszudehnen auf die Fragen einer umfassenden
Anthropologie, einer voll verantwortlichen Ethnologie, einer
grundlegenden Soziologie, Biologie und Psychologie.

Die Notwendigkeit eines solchen Gespräches wird wahrhaftig
niemand bestreiten. Aber während dieses Gespräches muß dann
endlich und sicher auch ein Wort ausgesprochen werden, das in
der bisherigen Diskussion säuberlich verschwiegen und ängstlich

umgangen worden ist. Das Wort heißt «Theologie», genauer
«theologische Fakultät». Die Existenzberechtigung dieser
Fakultät an unserer modernen Universität ist bekanntlich schon
1926 und wiederum 1931 von dem uns nahe stehenden Dr. Ernst
Haenßler mit aller Energie bekämpft worden. Haenßler wollte
die theologische Fakultät als unwissenschaftlichen oder im
besten Fall nur halbwissenschaftlichen Bezirk aus der Universität

ausgeschlossen und durch eine wissenschaftlich integrale
Religionswissenschaft ersetzt wissen; er konnte sich dabei auf
bedeutende ausländische Universitäten berufen, die diese Reform
mit Erfolg bereits durchgeführt haben. Der Große Rat Basels

diskutierte seinerzeit diese Frage sehr offen und mit Verständnis;

die Universität aber ging bisher und geht heute noch jeder

Ein Wunder darf man gellen lassen,
das ist der Unverstand der Massen!



Nr. 7 DER FREIDENKER 55

solchen Infragestellung ihrer theologischen Fakultät mit geradezu

ängstlicher Beflissenheit aus dem Wege.
Wir meinen aber: Wenn es wirklich zu einem solchen

Gespräch zwischen den Fakultäten kommt und wenn wirklich das

Anliegen der Wissenschaft gegen unverantwortliche Einschränkungen

von unwissenschaftlicher Seite her verteidigt werden

soll, dann kommt dieses Gespräch um die immer noch sehr

lebendige Problematik einer theologischen Fakultät an einer
modernen Universität nicht herum.

Wir können daher zu einem solchen Gespräch, wie es Herr
Prof. Portmann vorschlägt, aus wohl begründeten Interessen
heraus nur ermuntern. Omikron.

Das Problem der Ideologie
(Fortsetzung)

c) Die Ideologie bei Karl Marx

In Marx verdichten sich die Versuche der Ideologieforschung,
die im 17. und 18. Jahrhundert begonnen wurden. Marx war
ursprünglich Hegelschüler, und der Einfluß der Hegeischen

Philosophie läßt sich in vielen seiner Konstruktionen nachweisen.

Die Hegeische Lehre ist eine Lehre vom Geiste, seiner
Entzweiung und seiner Wiedervereinigung mit sich selbst. Der Geist
offenbart sich in Natur und Geschichte. Der Geist ist ein «Sich-

Entwickelnder», zu dessen Entwicklung es gehört, sich schließlich

selbst zu erkennen. Die Religion ist die gefühlsmäßige
Selbsterkenntnis des Geistes. Die Philosophie ist die vernünftige,
und deshalb allgemein notwendige Selbstdarstellung des Geistes.

Die Philosophie ist das Zeugnis, daß der Geist seine

Integrierung durch die Erkenntnis seiner selbst zu erreichen
beginnt ; sie ist Erzeugnis des Greisenalters. Hegel betrachtete sein

philosophisches Werk als die «letzte Philosophie», als «die
Enthüllung Gottes, wie er sich (selbst) weiß». Die Religion ist nur
eine primitive Frühstufe, «die das verständige Bewußtsein auf
der Seite liegen lassen kann».

Marx akzeptiert die Resignation Hegels vor der Realität, die
letzterer bloß rechtfertigen will, nicht. Wenn die Philosophie
total geworden ist, und die Welt noch als zerrissen erscheint,
dann muß sich die Philosophie gegen die Welt wenden. Sie

muß Praxis der Weltveränderung werden. Wenn das Wirkliche
nicht vernünftig ist, dann muß man es dazu machen. Beim jungen

Hegel fehlen solche Thesen nicht. Erst der alte preußische
Staatsphilosoph machte gleichsam rückgängig, was er selber
über die französische Revolution geschrieben hatte.

Die Hegelsche Auffassung der Entwicklung des Geistes, die
Leidenschaften und partikuläre Zwecke der Menschen und Staaten

für sich ausnützt, hat Marx als «Verdoppelung der Welt»
abgelehnt. Was er nicht ablehnte, war der Gedanke der Teleolo-
gie13 in der Geschichte, wobei letztendlich verwirklichte
Philosophie und philosophische Wirklichkeit zusammenfallen sollen.
Alle Erscheinungen einer Epoche sind für Hegel als Manifestationen

des Geistes eine Einheit. Für Marx wird dieses Verhältnis
der Alldurchdringung zu einer Abhängigkeit. Die Werke des

objektiven Geistes sind abhängig von der Ordnung der materiellen

Lebensfürsorge. So scheiden sich in der Gesellschaft ein
Ueberbau und ein Unterbau voneinander ab. Alles Geistige ist
nur der ideelle Ausdruck realer Zustände. Damit werden für
Marx wahre Philosophie und Kritik an der Realität und ihrer
Philosophie identisch.

Will man die anthropologischen Voraussetzungen von Marx
erkennen, so muß man bei seiner Religionskritik einsetzen. Die-

ls Vorausbestimmtes Ziel, Zweckhaftigkeit.

se stützt sich vornehmlich auf die Lehre von Ludwig Feuerbach.
Schon Hegel hatte die Religion dadurch mit dem Ferment der

Auflösung versehen, daß er sie historisch relativierte. Feuerbach
unternahm darauf den Versuch, die Theologie auf die Anthropologie

zu reduzieren. Seine Religionskritik führte Gott auf den

Menschen zurück. Die Eigenschaften Gottes sind verselbständigte

Eigenschaften des Menschen. «Gott ist das offenbare
Innere, das ausgesprochene Selbst des Menschen.» Die Produktion

Gottes ist ein pathologisches Phänomen. Durch die Erklärung

Gottes als menschliche Vorstellung soll ein Gesundheitsprozeß

eingeleitet werden. Warum vergegenständlicht sich der
Mensch in einer Gottheit? Weil der Mensch nicht ist, wie er
seinem Wesen gemäß sein sollte, braucht er die Illusion Gottes.
Dies hindert aber, das wahre Wesen des Menschen in Staat und
Familie zu realisieren. Hier muß die Politik eingreifen. «Die
Politik muß unsere Religion werden», sagte Feuerbach. Die
Erde wird nicht verwandelt durch den Glauben, sondern durch
die menschliche Selbsttätigkeit.

Marx hat dem religionskritischen Werke von Feuerbaeh eine

uneingeschränkte Schätzung entgegengebracht. Aber Feuerbach
ist nur Theoretiker; er ist ihm nicht radikal genug. Will man
die Religion zerstören, so muß man die Bedingungen der
religiösen Produktion ausschalten. Damit sind nun
wirtschaftlichgesellschaftliche Verhältnisse gemeint. Die Religion ist das
Produkt der Unvernunft einer bestehenden Gesellschaftsverfassung.
Die Religion ist «Ausdruck des wirklichen Elends» und
zugleich «die Protestation gegen das wirkliche Elend». Soll man
das Surrogat nicht mehr brauchen, dann muß man eine
vernünftige Ordnung der Wirklichkeit erzwingen.

Für Marx ist «die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft
die Geschichte von Klassenkämpfen». Die gesamte geistige Welt
des Menschen — Recht, Sitte, Religion, Kunst usw. — wird
durch diesen Kampf in Mitleidenschaft gezogen. Dieser Zustand
des Kampfes ist kein natürlicher. Er entspringt am Anfang der
Geschichte aus dem «Verlust des Menschen» und soll an deren
Ende durch die «Wiedergewinnung des Menschen» beseitigt werden.

Marx' Vorstellung vom Abschluß der «Vorgeschichte der
Menschheit» ist eschatologisch und ist nicht ohne Beziehungen
zu den jüdisch-christlichen Glaubenslehren. Was Marx mit dem

Verlust oder der «Selbstentfremdung des Menschen» bezeichnet,
und was gleichsam als Sündenfall der Anbeginn einer Geschichte

von Klassenkämpfen ist, ist aus der Arbeitsteilung hervorgegangen.

Die Arbeit selbst ist schon eine Entäußerung des Menschen.

Solange der Mensch im Naturzustand lebt, kann er die
Selbstentfremdung durch den Verbrauch der erarbeiteten Güter wieder

rückgängig machen. Sobald Teilung der Arbeit auftritt, wird
der «naturwüchsige Kreislauf» unterbrochen. Das gesellschaftliche

Gebilde wird von seinen Teilen unabhängig und beginnt
sich mit Eigengesetzlichkeit zu entwickeln. So entsteht eine
«fremde Macht»; die Sozietät wird in Klassen aufgespalten.

Die Arbeitsteilung erzeugt Ideologien und ein ideologisches
Bewußtsein. Weil sich der Mensch spezialisiert, trennen sich

Kopf und Hand, und das Denken vermag, von äußeren Faktoren

geleitet, die Bahn einer vermeintlichen Souveränität
einzuschlagen. Denken und Sein sind dissoziiert und die Welt ist
«verdoppelt». Der sich selbst entfremdete Mensch wird zum
Objekt der Geschichte, weil er die realen Verhältnisse nicht mehr
kontrollieren kann. Die ökonomische und soziale Wirklichkeit
ist das eigentliche geschichtliche Subjekt. «Religion, Familie,
Staat, Recht, Moral, Wissenschaft, Kunst usw. sind nur besondere

Weisen der Produktion und fallen unter ihr allgemeines
Gesetz», sagt Marx. Das Gesetz der Warenproduktion enthält die


	Aus Zeit und Streit

