Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 7

Artikel: Aus Zeit und Streit

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

52 DER FREIDENKER Nr. 7

Herr Zweifel bat mich um Aufschluf.

«Menschen, die sich nicht an das traditionelle Denken iiber
Welt und Leben hielten, das von einer geistlichen oder welt-
lichen Macht oder von beiden zusammen als einzig richtiges
und einzig erlaubtes befohlen wurde, hat es jederzeit gegeben.
Sie suchten auf Grund eigenen Beobachtens und Nachdenkens
der Wahrheit auf die Spur zu kommen, wozu ich bemerke, dal3
ich in diesem Zusammenhange unter Wahrheit immer die
Uebereinstimmung der Tatsachen mit den Vorstellungen ver-
stehe, die sich der Mensch von jenen macht. Man konnte diese
Selbstindigsuchenden ganz gut Freidenker nennen, weil sie sich
die Freiheit des eigenen Denkens anmafBten, nicht gehorsame
Nachtreter und Nachbeter waren. Doch ist das Wort Freiden-
ker erst im 17. Jahrhundert aufgekommen, als nach den Schrek-
ken des DreiBligjihrigen Krieges, der besonders Deutschlands
Kultur in Grund und Boden vernichtete, das geistige Leben wie-
der auszuschlagen begann wie das junge Griin im Friihling. Die
Reformation hatte die Allgewalt der romisch-katholischen Kir-
che gebrochen. Und wenn sie auch weder die soziale Gerechtig-
keit, die die Bauern von ihr erhofften, noch die von den Hu-
manisten erstrebte geistige Freiheit brachte, so wagte doch da
und dort einer, dem Glaubensterror der Kirche die Stirne zu
bieten. ,Gott’ horte auf, ein absolut feststehender Begriff zu sein.

In England wurden zuerst religionskritische Stimmen laut, die .

den kirchlichen Gottesbegriff ablehnten. Die Leute dieser Denk-
art nahmen zwar noch einen Gott an. Nach ihrer Meinung soll
er aber nur die Welt erschaffen und sich dann auf sich selber
zuriickgezogen haben, ohne sich weiter weder um die Welt noch
um die Menschen zu kiimmern. Sie nannten sich, weil sie Gott
noch gelten lieBen, Deisten (vom lat. Deus — Gott), aber auch,
weil sie sich von den kirchlichen Anschauungen freigemacht
hatten, freethinkers, zu.deutsch Freidenker. Zu den Minnern
dieser Geistesrichtung gehorten beispielsweise Rousseau, Vol-
taire, Lessing. Die Freidenker von heute sind keine Deisten
mehr. Die Forschung hat inzwischen die Welt dermaB3en durch-
leuchtet, daB fiir die Annahme eines schépferischen Gottes, dem
iibrigens schon die Deisten jede Wunderwirkung abgesprochen
hatten, kein Anhaltspunkt mehr besteht. Die heutigen Freiden-
ker sind Atheisten. Und wenn wir iiberlegen, was von einem

Gotte noch iibrig bleibt, wenn er nach der Schépfung sein Werk
im Stiche 1dBt, wie die Deisten annahmen, so diirfen wir ruhig
behaupten, dafl auch diese Atheisten gewesen waren. Aber sie
lebten zu einer Zeit, wo man Grund hatte, auf diesem Gebiete
noch einige Vorsicht walten zu lassen; denn die protestantische
Kirche stand ihrer katholischen Gegnerin an Unduldsamkeit ge-
gen Andersdenkende nicht stark nach.»

Herr Zweifel: «Sie bezeichnen also sich selber ohne weiteres
als einen Atheisten?»

Ich: «Selbstverstindlich! Warum denn nicht? So selbstver-
stindlich, wie Sie sich einen Christen nennen.»

Herr Zweifel: «Sonderbar, sonderbar. Dariiber méchte ich
gerne Genaueres von Ihnen erfahren. Darf ich wieder kom-
men?>»

Aufrichtig erwiderte ich: «Es wird mir ein Vergniigen sein.»

Damit brachen wir, da die Zeit um war, unser Gespriich ab.

(Zweites Gesprich folgt.)

Aus Zeit und Streit
I.

Nichts ist den Theologen beider Kirchen so widerwiirtig, als
wenn sie beim Wort genommen werden. Ihrer ganzen Lehre in
Katechismus und Kirche liegt zu Grunde die Ueberzeugung von
der Existenz einer real existierenden Gotteswelt, in der Gott
haust und mit ihm die Seligen, die Apostel, die Patriarchen, die
Heiligen und die Engel. Aber die Realitidt dieser Gotteswelt
wird sofort preisgegeben und verraten, sobald sich Anzeichen
eines ernsthaften Widerstandes zeigen. Dann wird sofort alles
vernebelt, vergeistigt, verdunkelt, verhiillt. Darum freuen wir
uns iiber jeden Theologen, der den Mut aufbringt, zu diesen
selbstverstindlichen Voraussetzungen seines Glaubens zu ste-
hen. Zu diesen mutigen Theologen zihlen wir den bekannten
Dominikaner Romano Guardini. Er trennt in seiner neuesten
Veroffentlichung: «Das Ende der Neuzeit» unsere Welt von der
real existierenden Gotteswelt mit folgenden Worten: «Der
Mensch glaubt an die biblische Offenbarung. Diese macht ihn
einer Gotteswirklichkeit gewifl, welche auBler und iiber der

sen und Sentenzen im Sinne des Programmes, das sich die Zeitschrift
stellt:

«Wann werden wir endlich dahin kommen, eine Religion zu ha-
ben, die dem menschlichen Geiste nur von Liebe und Weohltun spricht
und ihn der Erkenntnis des unendlichen Gottesgeheimnisses naher
bringt? Und wann vor allem werden wir dahin kommen, eine Re-
ligion zu haben, die nicht verpestet ist von den Miasmen der Poli-
tik, eine Religion ohne die Polypenarme der Propaganda, ohne die
Organisation von Kongressen und Prozessionen?

Paulus, der eigentliche Begriinder des Christentums, predigte den
neu bekehrten Korinthern, ebenso wie den Kolossern und Ephesern:
«Gehorchet euren irdischen Herren in Furcht und Zittern.» Petrus
mahnte: «Seid mit aller Furcht untertan eueren Herren, nicht nur
den guten und milden, sondern auch den harten». Augustin erklirte
noch in seiner «Civitas Dei»: «Die Sklaverei ist von Gott gewollt;
sie abschaffen wollen wire eine Rebellion gegen seinen Willen.»
Zwar hatte die Kirche auch ihre Rebellen, denn sowohl der heilige
Chrisostomus wie auch der heilige Hyronimus bekampften jene reak-
tiondre Auffassung. Schlieflich verschwand die Sklaverei, und nach-
her wurde sie dann auch von der katholischen Kirche verurteilt.
Spater befiirwortete Leo XIII. sogar gemifBligte soziale Reformen.
Aber was beweisen diese Wandlungen der Anschauungen? Was be-
weist die verschiedene Haltung der Kirchenviter? Sie beweisen, daf
es keine einheitliche christliche Ethik gibt und da8 sich die Evan-
gelien mit den Worten Jesu zu der jeweilen opportunen Deutung
und Umdeutung miflbrauchen lassen. Auf jeden Fall ist eine christ-

liche Moral nicht menschlich, welche das Leben voll Miihe und Not
laBt und die Belohnung jenseits in den Tod verlegt. Sie schafft keine
Gerechtigkeit und gibt auch dem lebenden Menschen kein Gefiihl
von Gerechtigkeit.»

Wir hoffen in dem neuen Unternehmen in Italien einen frischen
Mitstreiter gegen den dort besonders festsitzenden Klerikalismus
begriilen zu konnen. AuBerdem erscheint in Italien seit Jahrzehn-
ten die bewidhrte Halbmonatsschrift «La Regione»*. Einen prich-
tigen Appell an das italienische Volk gegen die klerikale Vergewal-
tigungen der politischen Freiheiten erliefl der GroBmeister der ita-
lienischen Freimaurerlogen, AVV. Ugo Lenzi, am 18. September
1949**

Der Titel der Schrift erinnert an den 20. September 1870, an den
Tag, da die Franzosen durch die Bresche an der Porta Pia in Rom
einzogen und die weltliche Herrschaft des Papstes endlich beseitig-
ten. Dieser Tag war entscheidend fiir die Einigung Italiens und fegte
den mehr beriichtigten als berithmten Kirchenstaat hinweg. Die ka-
tholische Klerisei mochte diesen Tag nur zu gerne der Vergessen-
heit anheimfallen lassen. Der Regierungskurs der papsthorigen De-
mocristiani kommt diesem Wunsche natiirlich gerne entgegen. Die-
ser kriftige Protest aus dem Volke gehort zum Erfreulichsten im
gegenwirtigen politischen Leben Italiens.

* Via Angelo Brunetti 60, Roma; Jahresabonnement 200 Lire.
** «Rivendichiamo il XX Settembre.» Die sehr lesenswerte Schrift er-
schien in der Libreria editrice dell’ Acacia, Roma, Via Giustiniani 1. Preis
50 Lire.



Nr. 7

DER FREIDENKER 53

Welt steht. Gott gehort nicht zur Welt, sondern ist ihr gegen-
itber souveriin. Diese Souverinitit bekundet sich grundlegen-
derweise durch die Schépfung. Der echte Begriff der Schopfung
findet sich nur im biblischen Raum. Nach der biblischen Offen-
barung ist die Welt durch den Gott geschaffen, der weder der
Welt noch eines Weltelementes bedarf.»

Erst nach einer solch klaren und tapferen Grundlegung kann
dann unsere Frage gestellt werden: «Wo ist denn im Kosmos,
wie wir ihn heute kennen, diese zweite reale Welt?» Nach dieser
tapferen Grundlegung muf3 unsere Frage kommen — so pein-
lich sie auch den Theologen ist.

1I.

Wir glaubten, die treuga dei, der Gottesfriede, werde in der
Jesuitenfrage nach der letzen Debatte im Nationalrat nun einige
Zeit anhalten. Wir haben uns geirrt. Im Thomas-Verlag erschien
dieser Tage Oskar Bauhofers Schrift: «Das eidgendssische Je-
suiten- und Klosterverbot». Sie gibt sich bewuB3t und gewollt als
Streit- und Kampfschrift. Handelte es sich hier nur um die
sterile Zwiingerei unserer katholischen Miteidgenossen, so wiir-
den wir ihnen zurufen: «Seht euch vor! Je klarer sich auf eurer
Seite euer Kampf nur als rechthaberische Zwingerei erweist,
desto geringer die Aussicht auf eine euch zusagende Losung!»
Nach den einfithrenden Worten Dokas in der «Christlichen
Kultur» Nr. 64 handelt es sich aber nicht um eine bloBe Zwin-
gerei; Bauhofer stiitze sich auf Argumenie historischer und
grundsitzlicher Art, die iiber die im Nationalrat eingehaltene
Linie hinausgehen. . )

Mit Bauhofer sind wir der Meinung, daB3 man sich in Glau-
bensfragen nicht einfach hinter dem Buchstaben der Verfas-
sung verschanzen darf; gegenseitige Aussprache und Verstin-
digung wire gewil3 allen diesen formal-verfassungsrechtlichen
Methoden gegeniiber besser am Platz. Aber wir wissen auch, daf3
alle diese Verstindigungsmoglichkeiten immer wieder auf harte

Grenzen stof3en iiberall da, wo die eine Partei mit knochiger -

Faust auf einem Absolutum herumhimmert und sich von die-
sem Absolutum kein Jota will abmarkten lassen. Pocht der eine
auf sein Absolutum, so pocht eben der andere auf den Wortlaut
der Verfassung. Dann geht es eben hart auf hart.

Wir werden wahrscheinlich nach Kenntnisnahme auf die
Schrift Bauhofers noch zuriickkommen miissen.

s III.

DaB beide Kirchen in ihrem Katechismus-Unterricht und in
ihrem Bemiihen, die Jugend an sich zu fesseln, schwere Note
durchmachen, das war uns aus zuverlidssigen Berichten lingst
bekannt; darum waren wir auch keineswegs iiberrascht iiber
den pfarrherrlichen Pessimismus, der da in einem Bericht in
der Pidagogischen Ecke der «National-Zeitung» vom 31. 3. 1951
mit ergreifender Aufrichtigkeit zum Ausdruck kommt. Wir le-
sen da: «Die Burschen und Midchen sind im Konfirmations-
alter von den Problemen ihrer innern und &uflern Entwicklung
stark beansprucht. Sie wollen selbstindig werden und lehnen
sich auf gegen alle Autoritit, gegen Eltern, Lehrer und Pfarrer,
gegen die Kirche, die Botschaft der Bibel und vielleicht auch
offen gegen Gott. Sie sind jetzt im kritischsten Alter; denn sie
iiben unheimlich scharfe und treffende Kritik an allem, auch
an Pfarrer, Unterricht und Kirchey. — «Wir Pfarrer wis-
sen, dafl die Jugend aus der Kirche hinaus konfirmiert wird
statt in die Gemeinde hinein. In einer Ziircher Synode wurde
darum die Konfirmation ein Theater genannt. Ist sie das nicht

weithin? Die Zeit vor der Konfirmation ist darum fiir manchen
Pfarrer eine besondere Leidenszeit, weil er weil3, da3 er schon
in wenigen Wochen nur noch selten einen dieser Jungen sehen
wird, trotz allen ihren guten Vorsitzen.» — «Wird die Gemeinde
lebendig genug sein, um eine Anziehungskraft fiir die Jungen zu
werden? Eine halbtote, halbbatzige Gemeinde wird keinen Jun-
gen mehr — nicht hinter dem Ofen hervor, sondern — von Kino
oder Sport weglocken.»

Wir wissen es anders und besser; darum suchen wir den Feh-
ler auch nicht bei der Gemeinde oder beim Pfarrer. Wir wis-
sen, daB} sich die Jugend heute mit Recht zur Wehr setzt gegen
das Bestreben der Kirche, ihnen eine Unwahrheit als verbind-
liche, als verpflichtende, als absolut sichere Wahrheit aufzu-
schwatzen. Die Jugend kann zwar diese Wahrheitsfrage noch
nicht in ihrer ganzen Bedeutung erfassen, aber sie spiirt, sie
ahnt, sie wittert, daf3 alles das, was ihnen da im Katechismus-

. unterricht mit sehr hohen T6nen als erste, als letzte und hochste

Wahrheit vorgebracht wird, zu allem, was sie aus der Schule,
aus dem Leben und aus der Realitit kennen gelernt haben, im
hellen Widerspruch steht. Aber der crux einer solchen Fest-
stellung geht jeder Kirchenbericht behutsam aus dem Wege.
Der Bericht fihrt weiter:

«Das katholische Kind wird bereits mit acht oder neun Jah-
ren zur Communion zugelassen. Warum ist das reformierte Kind
so viel unreifer? Wir glauben, die Not des Unterrichts wiire viel
kleiner, wenn unsere Jugend 2—3 Jahre friiher konfirmiert wer-
den konnte.»

Wir fragen: Ist es wirklich schon so schlimm, daBl Gottes-
gelehrsamkeit, da3 Pfarrer und Bibel und die ganze Theologie
kapitulieren vor der Verstandeskritik eines 15jihrigen Jungen,
eines 15jihrigen Méadchens? Wollen sie wie die Katholiken auf
das Kindheitsalter zuriickgehen, weil sie hier die kindlich noch
unreife Intelligenz weniger fiirchten miissen, weil sie diese Un-
reife besser intellektuell vergewaltigen und ausniitzen kénnen?
Ist die Frage wirklich so zu verstehen, dann ist Gericht und Ur-
teil iiber diese ganze in Grund und Boden verfehlte christliche
Jugenderziehung gesprochen. Dann ist es hichste Zeit nicht nur
fiir uns, sondern auch fiir Staat und Oeffentlichkeit, hier zum
Rechten zu sehen.

Iv.

Die Lehre von der Entwicklung, von der Entwicklung in
ihrem engern naturwissenschaftlichen Sinne wie in ihrer welt-
weiten philosophischen Bedeutung, bereitet der katholischen
Kirche nach wie vor schwere Sorgen. Die Wucht, mit der der
Entwicklungsgedanke sich auf allen Gebieten durchsetzt, die
Selbstverstindlichkeit, mit der er iiberall iiberzeugt — gegen
diese ungeheure Dynamik kann nun einmal die Statik der ka-
tholischen Dogmatik nicht aufkommen.

Im Bestreben, aus Not und Verlegenheit herauszuhelfen, hat
Papst Pius XIL in seiner groflen Encyclica «<Humani generis»
auch die Frage der Entwicklung besprochen und ordnet ver-
bindlich, ex cathedra also, folgende Losung an; wir iibersetzen
aus dem lateinischen Urtext im Wortlaut:

«Das Lehramt der Kirche hat nichts dagegen, daf3 die Evolu-
tionslehre nach dem Ursprung des menschlichen Leibes forscht,

Falls Sie es noch nicht getan haben, merken Sie sich
die Arbeitstagung vom 23. September vor. Einzel-
heiten folgen.




54 DER FREIDENKER

Nr. 7

der aus einem schon existierenden und lebenden Stoff abstam-
men soll — denn daf3 die Seelen unmittelbar von Gott erschaf-
fen werden, heif3t uns der katholische Glaube festhalten. Das
mag nach dem Stande der heutigen menschlichen Wissenschaf-
ten und der Heiligen Theologie durch die Forschungen und Dis-
putationen der Sachverstindigen in beiden Lagern behandelt
werden, doch so, da die Griinde fiir beide Auffassungen, ndm-
lich der giinstigen und der entgegengesetzten, mit dem notwen-
digen Ernst, Ma} und Gewicht erwogen und beurteilt werden;
wenn nur alle bereit sind, dem Urteil der Kirche sich zu un-
terwerfen, die von Christus den Auftrag erhalten hat, sowohl
die Heiligen Schriften authentisch auszulegen als auch die Dog-
men des Glaubens zu schiitzen.»

Riihrend ist nun zu sehen, wie die untergeordneten Organe
sich bemiihen, dieser pépstlichen Weisung Folge zu leisten; wir
denken an den Vortrag des gelehrten Dominikaners Luyten in
der Philosophischen Gesellschaft Fribourgs: «Les implications
philosophiques de I’évolutionisme», wir denken vor allem an
das
Schule» vom November 1950, geschrieben vom nicht minder
gelehrten Bendiktiner Dr. P. Theodor Schwegler in Einsiedeln.

interessante Sonderheft der katholischen «Schweizer

Es lohnt sich, in einer Sonderuntersuchung diese Bemiihun-
gen der Kirche im Ringen mit dem Entwicklungsgedanken aus-
fithrlich darzustellen. Hier nur soviel:

Alle diese Bemithungen vom Papst hinunter bis zu seinen ge-
lehrten Gefolgsminnern sind vollstindig verkehrt angelegt und
konnen deshalb nicht iiberzeugen. Alle diese Bemiihungen su-
chen deutlich und ausdriicklich nicht etwa eine auf Tatsachen
beruhende Wahrheit, sie suchen einzig und allein die Rettung
ihrer Dogmen vor dem Ansturm der Entwicklungslehre. Der
Papst erlaubt nur Kenntnisnahme und Studium der Entwick-
lung — in der Frage eines grundsitzlichen Entscheides fiir oder
gegen die Entwicklung pfeift er seine Gefolgsleute energisch wie-
der unter die absolute Souverinitit der Kirche zuriick ; der Ent-
scheid steht also nicht frei; wichtiger als die Warheit der For-
schung, der Wissenschaft und der Realitit ist die Bewahrung der
Kirche und der kirchlichen Dogmen. Ueber diese vom Papst ge-
zogene Linie wagen sich auch Luyten und Schwegler trotz aller-
hand subtiler Differenzierungen (z. B. Differenzierung von
Lehrmittel und Lehrgegenstand) doch nicht hinaus.

Fiir die echte und untriigliche Wahrheitssuche ist mit allen
diesen katholischen Mandvern und Scheinmanévern rein nichts
gewonnen. Solange die Kirche ihre absolutistische Position auch
in der Forschung nicht preisgeben kann und nicht preisgeben
will, kann sie auch dem Problem der Entwicklung niemals ge-
recht werden. Alles Gerede von einer harmonischen Ueberein-
stimmung und Ausséhnung zwischen Entwicklungslehre und
katholischer Dogmatik ist daher leere Schaumschligerei. Man
will der Entwicklungslehre den kleinen Finger hinhalten und
sie damit aussbhnen, im iibrigen will man auf der absoluten
Geltung der Dogmen beharren. Mit dem kleinen Finger 1dBt
sich aber heute die Entwicklungslehre nicht mehr abspeisen;
hier gibt es nur offene, ehrliche und totale Entscheidung:

Entweder ist alles dem grol3en umfassenden Gesetz der Be-
wegung in der Zeit, ist alles der Geschichte und der Entwick-
lung unterworfen, und dann ist eben auch die Kirche mit ihrer
Wahrheitslehre und ihren Anspriichen auf absolute Geltung
dieser Entwicklung und Relativierung unterworfen — das ist
die eine Moglichkeit.

Oder es herrscht und siegt die katholische Dogmatik mit ihrer
Statik und Absolutheit, dann hat eben die Entwicklung abzu-

danken, wenigstens jede Entwicklungslehre im heute geltenden
Sinn.

Die Kirche wird es bald genug und auch bitter genug zu ko-
sten bekommen, daf in diesem Kampf Dynamik und Entwick-
lung iiber Statik und Absolutheit den Sieg davon tragen wer-
den.

Der Kampf gegen die Entwicklung ist aussichtslos, denn Ent-
wicklung ist mehr als eine Hypothese, sie ist auch mehr als eine
Theorie, sie ist eine Tatsache! Und gegen Tatsachen kommen
schlieBlich auch das ganze Dogmengebiude und Lehramt der
Kirche nicht auf!

V.

Am 18. Januar 1951 sprach Prof. Dr. E. Hadorn, Zoo-
loge der Universitit Ziirich, einer der bedeutendsten Schwei-
zer Biologen mit internationalem Ruf, vor der Basler Studenten-
schaft iiber Vererbungsforschung. Am 8. Februar erschien in
den «Basler Nachrichten» eine Kritik dieses Vortrages durch
Dr. med. E. Marti, in der erklirt wird, die im Vortrag Hadorn
dargelegte Erblehre sei methodisch und sachlich unhaltbar und
diirfe weiterhin dem Schweizervolk nicht mehr eingepflanzt
werden, weil sie die menschliche Existenz und unsere Kultur
von innen her aushshle. Die daraufhin einsetzende interessante
Diskussion zeigte, da3 der Kritiker Dr. Marti der Meinung ist,
iiberall da, wo das reine Tatsachenwissen den ihm, dem Kritiker
Marti ndmlich, wertvollen anthroposophischen und christlichen
Ueberzeugungen zu nahe trete, da iiberall habe das reine Tat-
sachenwissen unserer Wissenschaft diesen anthroposophischen
und christlichen Ueberzeugungen zu weichen, habe ihnen den
Platz zu rdumen.

In einem viel beachteten grofleren «Tribiine»-Aufsatz der
«Basler Nachrichten» kam dann Prof. Dr. A. Portmann, der be-
kannte Basler Zoologe, auf diese Kontroverse zuriick ; er warnte
davor, wohl fundierte wissenschaftliche Lehren der Ueberwa-
chung durch unwissenschaftliche Theorien zu unterstellen und
so nur die der jeweiligen herrschenden Ideenrichtung passen-
den Ansichten zuzulassen; er lidt die verschiedenen Fakultiten
der Universitiit zu einem Gesprich ein; als weitsehender Kultur-
philosoph kénnte er sich damit einverstanden erkliren, das Ge-
sprich auszudehnen auf die Fragen einer umfassenden Anthro-
pologie, einer voll verantwortlichen Ethnologie, einer grund-
legenden Soziologie, Biologie und Psychologie.

Die Notwendigkeit eines solchen Gespriches wird wahrhaftig
niemand bestreiten. Aber wihrend dieses Gespriches muf3 dann
endlich und sicher auch ein Wort ausgesprochen werden, das in
der bisherigen Diskussion sduberlich verschwiegen und dngst-
lich umgangen worden ist. Das Wort hei3t «<Theologie», genauer
«theologische Fakultits. Die Existenzberechtigung dieser Fa-
kultdt an unserer modernen Universitit ist bekanntlich schon
1926 und wiederum 1931 von dem uns nahe stehenden Dr. Ernst
HaenBler mit aller Energie bekdampft worden. HaenfBler wollte
die theologische Fakultit als unwissenschaftlichen oder im be-
sten Fall nur halbwissenschaftlichen Bezirk aus der Universi-
tit ausgeschlossen und durch eine wissenschaftlich integrale Re-
ligionswissenschaft ersetzt wissen; er konnte sich dabei auf be-
deutende auslindische Universititen berufen, die diese Reform
mit Erfolg bereits durchgefiihrt haben. Der Grofle Rat Basels
diskutierte seinerzeit diese Frage sehr offen und mit Verstind-
nis; die Universitit aber ging bisher und geht heute noch jeder

E in Wunder darf man gelten lassen,
das ist der Unverstand der Massen!



Nr. 7

DER FREIDENKER 55

solchen Infragestellung ihrer theologischen Fakultit mit gerade-
zu dngstlicher Beflissenheit aus dem Wege.

Wir meinen aber: Wenn es wirklich zu einem solchen Ge-
sprich zwischen den Fakultiten kommt und wenn wirklich das
Anliegen der Wissenschaft gegen unverantwortliche Einschrin-
kungen von unwissenschaftlicher Seite her verteidigt werden
soll, dann kommt dieses Gesprich um die immer noch sehr le-
bendige Problematik einer theologischen Fakultit an einer mo-
dernen Universitat nicht herum.

Wir konnen daher zu einem solchen Gesprich, wie es Herr
Prof. Portmann vorschligt, aus wohl begriindeten Interessen

heraus nur ermuntern. Omikron.

Das Problem der Ideologie

(Fortsetzung)

c) Die Ideologie bei Karl Marx

In Marx verdichten sich die Versuche der Ideologieforschung,
die im 17. und 18. Jahrhundert begonnen wurden. Marx war
urspriinglich Hegelschiiler, und der Einflu8 der Hegelschen
Philosophie 1dBt sich in vielen seiner Konstruktionen nachwei-
sen. Die Hegelsche Lehre ist eine Lehre vom Geiste, seiner Ent-
zweiung und seiner Wiedervereinigung mit sich selbst. Der Geist
offenbart sich in Natur und Geschichte. Der Geist ist ein «Sich-
Entwickelnder», zu dessen Entwicklung es gehort, sich schlief3-
lich selbst zu erkennen. Die Religion ist die gefiihlsmiBige
Selbsterkenntnis des Geistes. Die Philosophie ist die verniinftige,
und deshalb allgemein notwendige Selbstdarstellung des Gei-
stes. Die Philosophie ist das Zeugnis, daf3 der Geist seine Inte-
grierung durch die Erkenntnis seiner selbst zu erreichen be-
ginnt; sie ist Erzeugnis des Greisenalters. Hegel betrachtete sein
philosophisches Werk als die «letzte Philosophie», als «die Ent-
hiillung Gottes, wie er sich (selbst) weil3». Die Religion ist nur
eine primitive Frithstufe, «die das verstindige Bewulltsein auf
der Seite liegen lassen kanny.

Marx akzeptiert die Resignation Hegels vor der Realitit, die
letzterer bloB3 rechtfertigen will, nicht. Wenn die Philosophie
total geworden ist, und die Welt noch als zerrissen erscheint,
dann mufl sich die Philosophie gegen die Welt wenden. Sie
muf} Praxis der Weltverinderung werden. Wenn das Wirkliche
nicht verniinftig ist, dann muf man es dazu machen. Beim jun-
gen Hegel fehlen solche Thesen nicht. Erst der alte preuflische
Staatsphilosoph machte gleichsam riickgingig, was er selber
itber die franzosische Revolution geschrieben hatte.

Die Hegelsche Auffassung der Entwicklung des Geistes, die
Leidenschaften und partikulire Zwecke der Menschen und Staa-
ten fiir sich ausniitzt, hat Marx als «Verdoppelung der Welt»
abgelehnt. Was er nicht ablehnte, war der Gedanke der Teleolo-
gie' in der Geschichte, wobei letztendlich verwirklichte Philo-
sophie und philosophische Wirklichkeit zusammenfallen sollen.
Alle Erscheinungen einer Epoche sind fiir Hegel als Manifesta-
tionen des Geistes eine Einheit. Fiir Marx wird dieses Verhiltnis
der Alldurchdringung zu einer Abhingigkeit. Die Werke des
objektiven Geistes sind abhingig von der Ordnung der materiel-
len Lebensfiirsorge. So scheiden sich in der Gesellschaft ein
Ueberbau und ein Unterbau voneinander ab. Alles Geistige ist
nur der ideelle Ausdruck realer Zustinde. Damit werden fiir
Marx wahre Philosophie und Kritik an der Realitdt und ihrer
Philosophie identisch.

Will man die anthropologischen Voraussetzungen von Marx
erkennen, so muf} man bei seiner Religionskritik einsetzen. Die-

13 Vorausbestimmtes Ziel, Zweckhaftigkeit.

se stiitzt sich vornehmlich auf die Lehre von Ludwig Feuerbach.
Schon Hegel hatte die Religion dadurch mit dem Ferment der
Auflsung versehen, daf} er sie historisch relativierte. Feuerbach
unternahm darauf den Versuch, die Theologie auf die Anthro-
pologie zu reduzieren. Seine Religionskritik fithrte Gott auf den
Menschen zuriick. Die Eigenschaften Gottes sind verselbstin-
digte Eigenschaften des Menschen. «Gott ist das offenbare In-
nere, das ausgesprochene Selbst des Menschen.» Die Produk-
tion Gottes ist ein pathologisches Phinomen. Durch die Erkli-
rung Gottes als menschliche Vorstellung soll ein Gesundheits-
prozef eingeleitet werden. Warum vergegenstindlicht sich der
Mensch in einer Gottheit? Weil der Mensch nicht ist, wie er
seinem Wesen gemif} sein sollte, braucht er die Illusion Gottes.
Dies hindert aber, das wahre Wesen des Menschen in Staat und
Familie zu realisieren. Hier muf3 die Politik eingreifen. «Die
Politik muf3 unsere Religion werden», sagte Feuerbach. Die
Erde wird nicht verwandelt durch den Glauben, sondern durch
die menschliche Selbsttitigkeit.

Marx hat dem religionskritischen Werke ven Feuerbach eine
uneingeschrinkte Schitzung entgegengebracht. Aber Feuerbach
ist nur Theoretiker; er ist ihm nicht radikal genug. Will man
die Religion zerstéren, so mufl man die Bedingungen der reli-
gidsen Produktion ausschalten. Damit sind nun wirtschaftlich-
gesellschaftliche Verhiltnisse gemeint. Die Religion ist das Pro-
dukt der Unvernunft einer bestehenden Gesellschaftsverfassung.
Die Religion ist «Ausdruck des wirklichen Elends» und zu-
gleich «die Protestation gegen das wirkliche Elend». Soll man
das Surrogat nicht mehr brauchen, dann muf} man eine ver-
niinftige Ordnung der Wirklichkeit erzwingen.

Fiir Marx ist «die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft
die Geschichte von Klassenkdmpfen». Die gesamte geistige Welt
des Menschen — Recht, Sitte, Religion, Kunst usw. — wird
durch diesen Kampf in Mitleidenschaft gezogen. Dieser Zustand
des Kampfes ist kein natiirlicher. Er entspringt am Anfang der
Geschichte aus dem «Verlust des Menschen» und soll an deren
Ende durch die «Wiedergewinnung des Menschen» beseitigt wer-
den. Marx’ Vorstellung vom Abschluf3 der «Vorgeschichte der
Menschheits ist eschatologisch und ist nicht ohne Beziehungen
zu den jiidisch-christlichen Glaubenslehren. Was Marx mit dem
Verlust oder der «Selbstentfremdung des Menschen» bezeichnet,
und was gleichsam als Siindenfall der Anbeginn einer Geschichte
von Klassenkdmpfen ist, ist aus der Arbeitsteilung hervorgegan-
gen. Die Arbeit selbst ist schon eine Entdu3erung des Menschen.
Solange der Mensch im Naturzustand lebt, kann er die Selbst-
entfremdung durch den Verbrauch der erarbeiteten Giiter wie-
der riickgingig machen. Sobald Teilung der Arbeit auftritt, wird
der «naturwiichsige Kreislauf» unterbrochen. Das gesellschaft-
liche Gebilde wird von seinen Teilen unabhingig und beginnt
sich mit Eigengesetzlichkeit zu entwickeln. So entsteht eine
«fremde Macht»; die Sozietédt wird in Klassen aufgespalten.

Die Arbeitsteilung erzeugt Ideologien und ein ideologisches
Bewultsein. Weil sich der Mensch spezialisiert, trennen sich
Kopf und Hand, und das Denken vermag, von duBeren Fakto-
ren geleitet, die Bahn einer vermeintlichen Souverinitit einzu-
schlagen. Denken und Sein sind dissoziiert und die Welt ist
«verdoppelts. Der sich selbst entfremdete Mensch wird zum Ob-
jekt der Geschichte, weil er die realen Verhiltnisse nicht mehr
kontrollieren kann. Die 6konomische und soziale Wirklichkeit
ist das eigentliche geschichtliche Subjekt. «Religion, Familie,
Staat, Recht, Moral, Wissenschaft, Kunst usw. sind nur beson-
dere Weisen der Produktion und fallen unter ihr allgemeines
Gesetzy, sagt Marx. Das Gesetz der Warenproduktion enthilt die



	Aus Zeit und Streit

