
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 7

Artikel: Geenna

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 DER FREIDENKER Nr. 7

drin darf er lärmen, singen, krakehlen, toben, soviel er mag.
Nur darf davon nichts auf die Straße dringen, und er darf sich
dort nicht sehen lassen, sonst ist's um ihn geschehen. Halten Sie

diesen Mann für frei?»
Herr Zweifel : «Natürlich nicht. Aber ich verstehe nicht, was

Sie damit sagen wollen.»
Meine Antwort: «In derselben Lage befinden sich die Gedanken,

die in ihrem Hirngehäuse bleiben müssen und nichts von
sich hören lassen dürfen. In Gedanken können Sie Ihren Widerpart

einen Gauner und Schurken nennen, ihn köpfen oder
strangulieren, so oft Sie dazu Lust haben. Lassen Sie sich aber den
Gedanken entwischen, er sei ein Spitzbube, so haben Sie gleich
den schönsten. Ehrverletzungsprozeß auf dem Buckel und, wenn
der ,Spitzbub' ein Diktator ist, hangen Sie. Sie verstehen: die
Freiheit besteht nicht im Denken selber, sondern im Recht, das

auszusprechen, was man denkt. So ist auch die Glaubens- und
Gewissensfreiheit in unserer Bundesverfassung gemeint, sonst
wäre sie völlig wertlos.

«Sie haben recht», entgegnete Herr Zweifel, «ich habe mich
durch das Schillersche Wort irreführen lassen.»

Ja, weil Sie nicht beachteten, daß es in derselben Strophe
einige Zeilen weiter unten heißt: ,Vor dem Sklaven, wenn er
die Kette bricht, vor dem freien Menschen erzittert nicht'.
Zurückgestautes Denken über politische, soziale Zustände oder

religiöse Ueberzeugungen kann, wenn es plötzlich Luft
bekommt, gefährlich werden, unter Umständen vulkanartig
verheerend wirken. Alle Revolutionen sind Ausbrüche gewaltsam
unterdrückter Ideen. Hätten diese frei ausströmen können, so

würden sich die erstrebten Veränderungen viel eher in ruhigem
Entwicklungsfluß gebildet haben. Unter Druck werden die
Ideen zu Explosivstoffen, indem sie sich mit Haß- und
Rachegefühlen gegen die Unterdrücker vermengen. Deshalb, wie
Schiller sagt : ,Vor dem Sklaven, wenn er die Kette bricht, .'.

Wenn derselbe Dichter im ,Don Carlos' den Marquis Posa zu
König Philipp II. sprechen läßt ,Geben Sie Gedankenfreiheit',
so meinte er damit selbstverständlich das Recht der freien
Meinungsäußerung. Dieses ist das Merkmal der Denkfreiheit.»

«Sie haben das vorzüglich auseinandergesetzt», erwiderte
Herr Zweifel, «aber auch so verstehe ich die Sonderbezeichnung

Geenna
Italien hatte ein treffliches satirisches Wochenblatt gegen den

Klerikalismus, den «Don Basilio», das mit beißendem Witz das Treiben
der römischen Kirche bloßstellte und recht beliebt war. Seit einiger
Zeit erscheint es nicht mehr. Man munkelt von Abfindungen, die das

Schweigen erkauft haben sollen. Seit Beginn dieses Jahres ist dafür
eine neue Monatsschrift, «Geenna» genannt, auf den Plan getreten
als «Antologia del pensiero laico*). Verantwortlich zeichnet dafür
Edoardo Tinto.
Unter Mitarbeit «von italienischen und ausländischen Freidenkern»
will die Zeitschrift «den Aberglauben der Religionen und den
klerikalen Obskurantismus bekämpfen» und zugleich von sexuellen
Vorurteilen befreien. Dieses vielleicht etwas heikle Anhängsel steht
anscheinend unter der Leitung von Raffaele Corso, einem Schüler von
Giuseppe Pitrè, der dem Kreise um Friedrich Salomon Krauß
nahesteht. Der Titel «Geenna» ist dem Namen eines in der Bibel erwähnten

Tales bei Jerusalem entlehnt, wo dem Gotte Moloch Menschenopfer

dargebracht wurden.
Die erste Nummer von 14 Quartseiten enthält einen vorzüglich

orientierenden, offenbar sachkundigen Kommentar zur neuesten
päpstlichen Enzyklika «Humani Generis» vom 22. August 1950, mit
Rückblicken auf frühere Enzykliken und andere Verlautbarungen
des Heiligen Stuhles. In diesem Zusammenhang erscheint die neue

* Viale Castro Pretorio 25, Roma. Jahresabonnement 500 Lire.

,Freidenker' niclit, da ja die Denkfreiheit, wie Sie sie soeben

geschildert haben, ein allgemein-demokratisches Recht ist.»
«Jawohl, das unerläßliche Erkennungszeichen der Demokratie»,

sagte ich darauf, «also eine politische Angelegenheit, auf
die uns Ihre erste Einwendung gegen das Wort Freidenker
geführt hat, dessen Begriffsinhalt aber durchaus weltanschaulicher
Natur ist. Zur Erklärung muß ich etwas weit ausholen. Achten
Sie darauf, daß das Gewicht des Tones auf frei liegt. Damit ist

angedeutet, daß ein Gegensatz vorliegt zu einer andern Denkart,
die nicht frei ist, wie ja Wertbegriffe überhaupt nur in der

Vergleichung mit ihrem Gegenteil begreiflich, das heißt
vorstellbar, werden. Gäbe es keine Temperaturunterschiede, so fielen

die Begriffe kalt und warm dahin; in der endlosen Ebene

gibt es kein hoch und kein tief; von gut kann man nur sprechen,
wenn man anderes als böse empfindet; träfen lauter gleichstarke
Schallwellen unser Ohr, so wären laut und leise unmögliche
Begriffe. So ist's mit groß — klein, stark — schwach, schön -
unschön, gerecht — ungerecht, und also auch mit frei im Gegensatz

zu unfrei, gebunden, eingeschränkt. Was nennen wir nun
aber freies, was unfreies Denken?

Als unfrei erscheint uns ein Denken, das sich auf weltanschaulichem

Gebiet innerhalb eines autoritativ gezogenen Kreises
und darin in vorgeschriebener Weise bewegen muß. Frei dagegen

ist ein Denken, das keine solchen Schranken kennt als
selbstverständlich die der eigenen Fälligkeit, das also kritisch und
beurteilend alle Dinge ins Auge faßt, die sein Interesse erwecken,
insbesondere auch, da wir uns im christlichen Kulturgebiet
befinden, die christliche Religion. Wir nennen uns also nicht etwa
deshalb Freidenker, weil wir nicht an Gott und die ganze ihn
umkreisende Mystik glauben, wie die Leute meinen, sondern
weil wir über die vom kirchlichen Dogmatismus festgesetzte
Bannmeile hinausdenken, die Religion nicht als ein Rührmichnichtan

betrachten, sondern gerade zu ihr, weil sie im Leben der
Völker und der Einzelnen eine schicksalhafte Rolle spielt, eine
kritische Stellung einnehmen. Das Freidenkertum ist kein in
sich abgeschlossenes Lehrsystem wie das Christentum; es läßt
sich nicht in einem Katechismus zusammenfassen. Freidenken
ist vielmehr" ein geistiges Verhalten der Welt gegenüber, das

man am besten mit Wahrheitsuchen bezeichnet. Die Religiösen

Enzyklika als das Schlußstück in dem Wandel vom alten liberalen
Sinn der «ecclesia» zur autokratischen Beherrschung der Massen, die
dem Denken der Laien den Krieg ansagt, die Anpassung des Katholizismus

an die moderne Welt verhindert und einen unüberbrückbaren
Graben zwischen den christlichen Kirchen geschaffen hat. «Humani
Generis» gesteht die weite Verbreitung der Unzufriedenheit im
gebildeten Klerus gegen die scholastische Versteinerung des Dogmas,
lehnt aber, wie schon die Enzyklika «Pascendi» die Reformbestrebungen

auf das entschiedenste ab und verurteilt jeden Versuch, die
traditionelle Religion in Uebereinstimmung mit der modernen Kultur

zu bringen. Dabei mildert sie freilich den Ton gegenüber der
«Quanta Cura», doch ist die Haltung die gleiche. Sie erlaubt nicht,
die Heiligen Schriften in modernem Geiste historisch zu deuten und
zerstört damit die letzte Hoffnung auf eine Annäherung der
verschiedenen christlichen Bekenntnisse, welche die autoritative
Alleinherrschaft Roms auflösen würde.

Vom bestehenden Gegensatz zwischen der katholischen Welt "und

dem Heiligen Stuhl gibt die «Humani Generis» ein weiteres Zeugnis,
indem sie die Zustimmung der Konzile zu den dogmatischen
Verkündigungen des Papstes ausschaltet. Das bedeutet die letzte Etappe
in dem alten Kampfe zwischen den Konzilien und dem päpstlichen
Despotismus. «Der göttliche Erlöser hat die authentische Interpretion

der heiligen Quellen des Glaubens weder dem einzelnen
Gläubigen noch den Theologen, sondern allein dem Papst anvertraut.»
(Wo und wie mag das Jesus wohl getan haben? Gab es doch zu seinen
Lebzeiten nicht einmal den blassesten Gedanken an einen Papst



Nr. 7 DER FREIDENKER 51

glauben bekanntlich, die Wahrheit zu besitzen; sie sind uns
Freidenkern gram, weil wir hierin anderer Meinung sind. Und
weil wir die kritische Sonde auch an ihre vermeintliche Wahrheit

legen, machen sie uns den Vorwurf der kalten Verneinung,
der jeglicher positive Wert abgehe. In Wirklichkeit blüht aber

aus den Ruinen, die es bei der Abtragung des alten Glaubensgutes

gegeben hat, neues Leben, das heißt ein neues Weltbild,
wofür wir die Aufbaustoffe nicht mehr aus dem viele tausend
Jahre alten Sagenborn des Orients beziehen, sondern aus den

Forschungsergebnissen der neuzeitlichen Naturwissenschaft.»
«Sie sind also der Ansicht, die Gläubigen hätten für

wissenschaftliche Erkenntnisse nichts übrig?» warf Herr Zweifel ein.

«Keineswegs! Ich weiß im Gegenteil sehr gut, daß die
Gläubigen Religion und Wissenschaft nebeneinander wie in zwei
getrennten Schubladen besitzen. Wir kommen vielleicht auf diese

etwas seltsame Tatsache noch zu sprechen. Für jetzt möchte ich
nur den Unterschied darstellen, der zwischen dem Aufbau des

Weltbildes durch den Freidenker und dem durch den gebildeten

Gläubigen besteht. Ich muß mich dabei eines Bildes bedienen.

Wir Freidenker verwenden dazu ausschließlich das vielfach

gesichtete und erprobte Material, das uns, wie gesagt, die
Forschung liefert. Dabei geben wir uns nicht der Illusion hin,
ein vollkommenes ,Haus' fertigzubringen. Es fehlt da und dort
ein Riegel, ein Verbindungsstück ; eine Strebe kann zu schwach

sein; es gibt noch allerhand dunkle Winkel, die erhellt sein sollten,

und bei genauerem Hinsehen muß dies und das geändert,
besser ersetzt werden, und so weiter. Es sieht von außen auch
nicht sehr wohnlich aus; es ist eben noch ein Rohbau, an dem,

gemessen an der Daseinsdauer des Menschengeschlechtes, erst
seit ganz kurzem mit Methode gearbeitet wird. Wir geben alle
diese Mängel, die dem wissenschaftlichen ,Weltbau' anhaften,
ohne weiteres zu und versuchen nicht, sie durch Stukkatur und
barockes Geranke zu verdecken. Er wird vielleicht einmal fertig
werden und auf seinem Giebel die Transparentschrift ,Wahr-
heit' tragen. Ob die Menschheit dazu kommen wird, diese

aufzusetzen, bezweifle ich zwar, da man bis jetzt die Erfahrung
gemacht hat, daß bei jedem Vorstoß in die Geheimnisse des Seins

neue Rätsel emporsteigen. Nun verwenden die gebildeten
Gläubigen dasselbe wissenschaftliche Baumaterial ja auch, fügen es

und war doch jener jüdische Revolutionär der entschiedenste Feind
aller Schriftgelehrsamkeit und der kirchlich-autoritativen Institutionen!)

Durch diese neueste Enzyklika wird nun der gröbste Aberglauben
als sakrosanktes Lehrstück erklärt, über das nicht mehr diskutiert

werden darf (wie z. B. über die Lehre von den Engeln oder von
der Persönlichkeit Adams).

Die Zeitschrift druckt dann Abschnitte aus David Humes
Naturgeschichte der Religion über den Ursprung des Theismus aus der
Vielgötterei ab, ferner einen Aufsatz über kirchenfeindliche Ueber-
lieferungen in Süditalien (aus den «Quaderni di Protesta laica»,
herausgegeben von Gabrielle Pepe), sowie zwei sehr nützliche
religionsgeschichtliche Betrachtungen aus der von ihrem Herausgeber
gleichzeitig redigierten «Biblioteca dei Curiosi»: über den Teufel
und über Weihnachten.

Beide Beiträge wenden mit gutem Erfolg das einzig richtige
religionsvergleichende Verfahren an, indem sie den jüdisch-christlichen
Glaubenslehren die vielfach verwandten Anschauungen früherer
heidnischer Religionen gegenüberstellen, aus denen sie großenteils
abgeleitet sein werden. Dadurch regen sie beim Leser fruchtbare und
befreiende Gedanken an über die historische Bedingtheit, aus denen
die Relativität der christlichen Dogmen hervorgeht, so daß diese
ihren Nimbus absoluter, geschichtsloser oder gar göttlich-offenbar-
ter Wahrheiten gründlich verlieren. Oder muß es nicht Eindruck
machen zu erfahren, daß Weihnachten auf ein uraltes heidnisches
Fest des weit über die Erde verbreiteten Sonnenkultus zurückgeht,
mit dem der Wiederaufstieg der Sonne nach ihrem tiefsten Stande

aber ihrem alten Weltbilde ein und verändern an diesem dies

und das; auf die altertümlichen Schnörkel, die dem Ganzen ein

so behagliches Aussehen geben, verzichten sie jedoch nicht,
benützen sie vielmehr dazu, eben die Lücken, die das wissenschaftliche

Weltbild hat, auszufüllen oder zu verdecken. Auf diese

Weise entsteht ein absonderliches ,Gebäude', ein Zwitterding
von uralter und neuzeitlicher geistiger Architektur; aber es ist
ein heimeliges Refugium, der Wind zieht nicht herein. Und wo
unzulängliches menschliches Wissen keine Balken und Quader
herbeizuschaffen vermochte, hilft man sich auf die altbewährte
Weise: man verkleistert die offenen Stellen mit dem Begriff
Gott. Gott ist der Lückenbüßer für fehlendes Wissen.»

«Aber, aber Herr *, diesen Ausdruck finde ich denn doch ein
bißchen sehr stark!» wandte Herr Zweifel ein.

«Unverblümte Wahrheiten haben in der Regel einen scharfen

Geruch», erwiderte ich und fügte bei: «Achten Sie darauf,
daß ich das Wort Wahrheit in der Mehrzahl gebraucht habe;
denn die eine, allumfassende Gesamtwahrheit, nämlich das restlose

Wissen über alle Lebens- und Seinserscheinungen, wird von
uns Menschen kaum errungen werden können, wie ich schon
angedeutet habe. Ist es doch unserem beschränkten Verstände
beispielsweise ebenso unmöglich, einen Anfang und ein Ende der
kosmischen Welt zu denken wie keinen Anfang und kein Ende.
Trotzdem flattert auf dem höchsten gotischen Türmchen des

Weltgebäudes, das sich der gebildete Gläubige unter Verwendung

zweier Baustile aufführt, das Fähnlein ,Wahrheit\ Er hat
es vom altjüdischen Weltgebäude herübergenommen.»

«Ihr bildhafter Sarkasmus ergötzt mich, obwohl Sie damit
den Nagel nicht ganz auf den Kopf treffen», erwiderte Herr
Zweifel, «denn die gebildeten Leute wissen ganz bestimmt,
weshalb sie die beiden Architekturen miteinander verbinden, wie
Sie so hübsch dargestellt haben.»

«Natürlich wissen sie das, sie haben sogar sehr gute Gründe
dafür, ideelle die einen, praktische die andern, vielen aber,
vielleicht den meisten, fällt das Gemischgemasch gar nicht auf.
Nicht jeder, der ein Bauwerk staunend betrachtet, ist ein
Stilkenner. Aber dermalen können wir uns dabei nicht aufhalten;
ich muß Ihnen das Wort Freidenker noch historisch erklären,
falls Sie damit noch nicht vertraut sind.»

am kürzesten Wintertag gefeiert wurde? Und daß schon in sehr frühen

vorchristlichen Vergangenheiten der Gott des Tages (Dio vom
Sanskrit Diaus lichtvolle Luft) zur Zeit der winterlichen
Sonnenwende als ein Kind erscheint, das von einer Jungfrau geboren
wurde! In der Tat, was Marobius von den alten heidnischen
Römern berichtete, daß sie im Dezember die Geburt des Sonnengottes
in der Gestalt eines Neugeborenen feierten, das gilt schon für ein
viel früheres Altertum und für fast den ganzen Orient. Auch die
Astrologie kam dem zu Hilfe. Während der römischen Spätzeit lebte
die Erinnerung daran fort in dem Bericht des ältesten Plinius, der
in seiner «Naturgeschichte» schrieb: «Im Zeichen des Krebses stehen
zwei kleine Sterne, die Esel genannt; zwischen ihnen ist ein Nebel,
die Krippe.» Also selbst den Stall mit der Krippe hat das Christentum

einer alten heidnischen Anschauung entnommen!
In anderer Beziehung ist die Geschichte des Teufels lehrreich,

indem sie drastische Beispiele für die albernen Verirrungen der christlichen

Theologie bietet, wie z. B. die mittelalterlichen «Forschungen»

über die Gestalt und Namen der Teufel, oder die Berechnungen
eines Arztes (Johannes Wier) am Hofe des Herzogs von Kleve, der
noch 1590 in einem fünfbändigen Werke die Zahl der Dämonen auf
7 409 127 unter der Herrschaft von 19 Fürsten ermittelte, eine
Zahl, die sich ähnlich bei fast allen Schriftstellern jener Zeit findet.
Noch im Jahre 1863 veröffentlichte ein gewisser M. J. Collin de

Plancy in der sechsten Auflage seines «Dictionnaire infernal» 72

Abbildungen von Teufeln, gezeichnet «d'après les documents formels».
Recht willkommen sind auch die kurzen, scharf formulierten Glos-



52 DER FREIDENKER Nr. 7

Herr Zweifel bat mich um Aufschluß.
«Menschen, die sich nicht an das traditionelle Denken über

Welt und Leben hielten, das von einer geistlichen oder
weltlichen Macht oder von beiden zusammen als einzig richtiges
und einzig erlaubtes befohlen wurde, hat es jederzeit gegeben.
Sie suchten auf Grund eigenen Beobachtens und Nachdenkens
der Wahrheit auf die Spur zu kommen, wozu ich bemerke, daß
ich in diesem Zusammenhange unter Wahrheit immer die
Ueberemstimmung der Tatsachen mit den Vorstellungen
verstehe, die sich der Mensch von jenen macht. Man könnte diese

Selbständigsuchenden ganz gut Freidenker nennen, weil sie sich
die Freiheit des eigenen Denkens anmaßten, nicht gehorsame
Nachtreter und Nachbeter waren. Doch ist das Wort Freidenker

erst im 17. Jahrhundert aufgekommen, als nach den Schrek-
ken des Dreißigjährigen Krieges, der besonders Deutschlands
Kultur in Grund und Boden vernichtete, das geistige Leben wieder

auszuschlagen begann wie das junge Grün im Frühling. Die
Reformation hatte die Allgewalt der römisch-katholischen Kirche

gebrochen. Und wenn sie auch weder die soziale Gerechtigkeit,

die die Bauern von ihr erhofften, noch die von den
Humanisten erstrebte geistige Freiheit brachte, so wagte doch da

und dort einer, dem Glaubensterror der Kirche die Stirne zu
bieten. ,Gott' hörte auf, ein absolut feststehender Begriff zu sein.

In England wurden zuerst religionskritische Stimmen laut, die
den kirchlichen Gottesbegriff ablehnten. Die Leute dieser Denkart

nahmen zwar noch einen Gott an. Nach ihrer Meinung soll
er aber nur die Welt erschaffen und sich dann auf sich selber
zurückgezogen haben, ohne sich weiter weder um die Welt noch

um die Menschen zu kümmern. Sie nannten sich, weil sie Gott
noch gelten ließen, Deisten (vom lat. Deus — Gott), aber auch,
weil sie sich von den kirchlichen Anschauungen freigemacht
hatten, freethinkers, zu deutsch Freidenker. Zu den Männern
dieser Geistesrichtung gehörten beispielsweise Rousseau,
Voltaire, Lessing. Die Freidenker von heute sind keine Deisten
mehr. Die Forschung hat inzwischen die Welt dermaßen
durchleuchtet, daß für die Annahme eines schöpferischen Gottes, dem

übrigens schon die Deisten jede Wunderwirkung abgesprochen
hatten, kein Anhaltspunkt mehr besteht. Die heutigen Freidenker

sind Atheisten. Und wenn wir überlegen, was von einem

sen und Sentenzen im Sinne des Programmes, das sich die Zeitschrift
stellt:

«Wann werden wir endlich dahin kommen, eine Religion zu
haben, die dem menschlichen Geiste nur von Liebe und Wohltun spricht
und ihn der Erkenntnis des unendlichen Gottesgeheimnisses näher
bringt? Und wann vor allem werden wir dahin kommen, eine
Religion zu haben, die nicht verpestet ist von den Miasmen der Politik,

eine Religion ohne die Polypenarme der Propaganda, ohne die
Organisation von Kongressen und Prozessionen?

Paulus, der eigentliche Begründer des Christentums, predigte den
neu bekehrten Korinthern, ebenso wie den Kolossern und Ephesern:
«Gehorchet euren irdischen Herren in Furcht und Zittern.» Petrus
mahnte: «Seid mit aller Furcht Untertan eueren Herren, nicht nur
den guten und milden, sondern auch den harten». Augustin erklärte
noch in seiner «Civitas Dei»: «Die Sklaverei ist von Gott gewollt;
sie abschaffen wollen wäre eine Rebellion gegen seinen Willen.»
Zwar hatte die Kirche auch ihre Rebellen, denn sowohl der heilige
Chrisostomus wie auch der heilige Hyronimus bekämpften jene
reaktionäre Auffassung. Schließlich verschwand die Sklaverei, und nachher

wurde sie dann auch von der katholischen Kirche verurteilt.
Später befürwortete Leo XIII. sogar gemäßigte soziale Reformen.
Aber was beweisen diese Wandlungen der Anschauungen? Was
beweist die verschiedene Haltung der Kirchenväter? Sie beweisen, daß
es keine einheitliche christliche Ethik gibt und daß sich die
Evangelien mit den Worten Jesu zu der jeweilen opportunen Deutung
und Umdeutung mißbrauchen lassen. Auf jeden Fall ist eine christ-

Gotte noch übrig bleibt, wenn er nach der Schöpfung sein Werk
im Stiche läßt, wie die Deisten annahmen, so dürfen wir ruhig
behaupten, daß auch diese Atheisten gewesen waren. Aber sie

lebten zu einer Zeit, wo man Grund hatte, auf diesem Gebiete
noch einige Vorsicht walten zu lassen; denn die protestantische
Kirche stand ihrer katholischen Gegnerin an Unduldsamkeit
gegen Andersdenkende niclit stark nach.»

Herr Zweifel: «Sie bezeichnen also sich selber ohne weiteres
als einen Atheisten?»

Ich: «Selbstverständlich! Warum denn nicht? So

selbstverständlich, wie Sie sich einen Christen nennen.»
Herr Zweifel: «Sonderbar, sonderbar. Darüber möchte ich

gerne Genaueres von Ihnen erfahren. Darf ich wieder kommen

»

Aufrichtig erwiderte ich: «Es wird mir ein Vergnügen sein.»

Damit brachen wir, da die Zeit um war, unser Gespräch ab.

(Zweites Gespräch folgt.)

Aus Zeit und Streit
i.

Nichts ist den Theologen beider Kirchen so widerwärtig, als

wenn sie beim Wort genommen werden. Ihrer ganzen Lehre in
Katechismus und Kirche liegt zu Grunde die Ueberzeugung von
der Existenz einer real existierenden Gotteswelt, in der Gott
haust und mit ihm die Seligen, die Apostel, die Patriarchen, die

Heiligen und die Engel. Aber die Realität dieser Gotteswelt
wird sofort preisgegeben und verraten, sobald sich Anzeichen
eines ernsthaften Widerstandes zeigen. Dann wird sofort alles

vernebelt, vergeistigt, verdunkelt, verhüllt. Darum freuen wir
uns über jeden Theologen, der den Mut aufbringt, zu diesen
selbstverständlichen Voraussetzungen seines Glaubens zu
stehen. Zu diesen mutigen Theologen zählen wir den bekannten
Dominikaner Romano Guardini. Er trennt in seiner neuesten

Veröffentlichung: «Das Ende der Neuzeit» unsere Welt von der
real existierenden Gotteswelt mit folgenden Worten: «Der
Mensch glaubt an die biblische Offenbarung. Diese macht ihn
einer Gotteswirklichkeit gewiß, welche außer und über der

liehe Moral nicht menschlich, welche das Leben voll Mühe und Not
läßt und die Belohnung jenseits in den Tod verlegt. Sie schafft keine
Gerechtigkeit und gibt auch dem lebenden Menschen kein Gefühl
von Gerechtigkeit.»

Wir hoffen in dem neuen Unternehmen in Italien einen frischen
Mitstreiter gegen den dort besonders festsitzenden Klerikalismus
begrüßen zu können. Außerdem erscheint in Italien seit Jahrzehnten

die bewährte Halbmonatsschrift «La Regione»*. Einen prächtigen

Appell an das italienische Volk gegen die klerikale Vergewaltigungen

der politischen Freiheiten erließ der Großmeister der
italienischen Freimaurerlogen, AVV. Ugo Lenzi, am 18. September
1949**

Der Titel der Schrift erinnert an den 20. September 1870, an den

Tag, da die Franzosen durch die Bresche an der Porta Pia in Rom

einzogen und die weltliche Herrschaft des Papstes' endlich beseitigten.

Dieser Tag war entscheidend für die Einigung Italiens und fegte
den mehr berüchtigten als berühmten Kirchenstaat hinweg. Die
katholische Klerisei möchte diesen Tag nur zu gerne der Vergessenheit

anheimfallen lassen. Der Regierungskurs der papsthörigen
Democristiani kommt diesem Wunsche natürlich gerne entgegen. Dieser

kräftige Protest aus dem Volke gehört zum Erfreulichsten im

gegenwärtigen politischen Leben Italiens.

* Via Angelo Brunetti 60, Roma; Jahresabonnement 200 Lire.
** «Rivendichiamo il XX Scttembre.» Die sehr lesenswerte Schrift

erschien in der Libreria éditrice dell' Acacia, Roma, Via Giustiniani 1. Preis
50 Lire.


	Geenna

