
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 6

Artikel: Wilfred Monod : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREIDENKER 45

Marktes stammen aus dem Zusammenleben der Menschen. Und
schließlich gibt es die Idole des Theaters, welche sich von den

Lehrsätzen und Fabeln der «Philosophie» und aus den verkehrten

Regeln der Beweisführung herleiten.
Bacon war für eine reinliche Trennung von Philosophie und

Theologie. Seine diesbezüglichen Argumente, die sich vor allem

gegen den Aberglauben richten, wurden von der Aufklärung auf
die Religion selbst übertragen. Als Beweggrund für die
Entstehung des Aberglaubens nennt Bacon die gesellschaftlichen
Interessen des geistlichen Standes. Damit wird der Kampf gegen
die Idole zur Gesellschaftskritik, die auf die Staatsmacht und
den Klerus zielt. Die Aufklärer führten in diesem Sinne Bacons
Lehre fort. Die Idolenkritik wurde von ihnen radikal
ausgeweitet zu einer Lehre von den Vorurteilen, die nicht nur die
Naturwissenschaft, sondern auch die Sozietät selbst von
vornherein zum Gegenstand nimmt.

In den Augen der französischen Aufklärer verhindert das

«préjugé»9 die Erkenntnis des Staates und der Gesellschaft,
indem es vorgefaßte Meinungen des Standes und Berufes geltend
macht; Staat und Gesellschaft haben selbst ein Interesse daran,
sich von der Erkenntnis durch Verdeckung auszuschließen,
damit die rationale Ordnung des menschlichen Zusammenlebens
nicht erforscht werden könnte. Helvétius und Holbach beklagen
es, daß die Vorurteile dem Menschen bei der Verwirklichung
seines Glücks und der Herstellung einer vernünftigen Sozialverfassung

sich entgegenstemmen. «C'est à l'erreur que sont dues

les chaînes accablantes que les Tyrans et les Prêtres forgent
partout aux nations» (Holbach)10. Das Werk des Helvétius
verdient besondere Erwähnung, weil es später für Marx und Nietzsche

eine hohe Bedeutung erlangen sollte. Für Marx wurde dessen

soziologisch-interessenpsychologische Analyse des Menschen
und seiner geistigen Erzeugnisse, für Nietzsche die Leistung des

Psychologen des «amour de la puissance»11 wichtig. Die Studien
des Helvétius bewahren das Erbe der großen Moralisten.
Helvétius will die Abhängigkeit des Geistes, worunter er nicht nur
die Gesamtheit der Ideen und Vorurteile, sondern auch das

Denkvermögen überhaupt begreift, von den sozialen Gegebenheiten

aufzeigen.
«Unsere Ideen sind die notwendigen Konsequenzen der

Gesellschaften, in denen wir leben», sagt Helvétius. Je nach dem
Standort in der Sozietät verschieben sich die Perspektiven. Damit

wird die Milieutheorie des 19. Jahrhunderts antizipiert. Die
Erziehung besitzt demnach den ersten Rang in der Prägung des

Menschen : «L'éducation peut tout»12. Eine Veränderung der

Pädagogik, die zum Wohle der Menschheit nötig wäre, setzt eine

Veränderung der Staatsform voraus. Die Aufklärung über die
Moral und Erziehung endet in der philosophisch-politischen
Staatskritik.

In «De l'Esprit» sucht Helvétius zu beweisen, daß die Selbstliebe

aus dem Menschen macht, was er ist. Sie ist der Motor und
das Prinzip seines Handelns. Um seine Wünsche zu verwirklichen,

muß der Mensch auch die erforderlichen Mittel wollen.
So führt die Selbstliebe notwendig zur «amour de la puissance».
Die Liebe zur Macht bewirkt das Festhalten an Vorurteilen,
sowohl individuellen als auch sozialen. Aufklärung bedeutet

Enthüllung dieses Sachverhaltes. Es entsteht der Verdacht, daß
ihe Inhalte der Religion und der Staatslehre nur Vorwände sind,
mit deren Hilfe eine bestehende Ordnung aufrechterhalten wer-

9 Das Vorurteil.
10 Nur der Irrtum ist schuld an den drückenden Ketten, welche die

Priester und die Tyrannen den Nationen überall schmieden.
11 Liebe zur Macht.
12 Die Erziehung vermag alles.

den soll. Damit führt die Philosophie in die Politik. Helvétius
bekämpft den Absolutheitsanspruch des französischen Staates

und der katholischen Kirche seiner Zeit. In den Schriften
Holbachs wird eine systematische Demaskierung und Enthüllung
der allgemeinen «préjugés» vorgenommen. Für beide Denker
ist die Religion eine irreale Welt des Ersatzes. Sie ist ein
Erzeugnis der Machthaber, die damit eine konkrete Ordnung
sanktionieren wollen. Altar und Thron verursachen alle Irrtümer
der Menschheit. Weil sie die Freiheit verneinen, müssen sie

auch die der Vernunft zugängliche Wahrheit negieren. f
(Fortsetzung folgt.)

Wilfred Monod
(Fortsetzung und Schluß.)

Niemals wird die evangelische Kirche in der vordersten Reihe
für die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden kämpfen,
so lange ihre Meinung von der persönlichen Frömmigkeit ihr
erlaubt, an ein individuelles Seelenheil zu glauben, das nicht in
dem Heil der Gesamtheit eingeschlossen ist. Auf das historische
Christentum gilt das berühmte Distichon des Pierre Corneille
auf Richelieu:

Er hat zu viel Gutes getan, um schlecht von ihm zu sprechen.
Er hat zu viel Schlechtes getan, um gut von ihm zu sprechen.

Europa bietet in religiöser Hinsicht ein ähnliches Schauspiel
wie das römische Reich zur Zeit von Jesu Geburt. Der Skeptizismus

wie der Aberglaube stiegen gleich den Wellen einer Hochflut

zum Sturme gegen die Ruinen einer großen Religion und
überfluteten die majestätischen Reste. Nur daß heute diese

Religion nicht mehr die des mythologischen Heidentums ist,
sondern die des kirchlichen Christentums. Das ist der ganze
Unterschied.

Die drei rivalisierenden Kirchen: die römische, griechische
und protestantische haben das gemeinsam: daß ihnen als höchstes

Gut das persönliche Seelenheil nach dem Tode gilt und sie

dieses von einem Glauben abhängig machen. So wurde denn
auch die Person Jesu bisher vorwiegend dogmatisch gesehen;

künftig aber wird sie sozial gedeutet werden. Nachdem sie das

Monopol der Kirche war, wird sie Besitz der Menschheit werden.

Jesus gab sich der Welt als der Verkünder und Begründer
des Reiches Gottes, von dem die Propheten gesungen hatten.
Sein Ziel war nicht die Aufrichtung eines kirchlichen Gebäudes,
sondern die Schaffung einer gesunden Gesellschaft auf einer
befreiten Erde.

Die Historiker des Jahres 2000 werden sagen: Bisher gab es

zwei Arten von Christentum, das messianische und das dogmatische.

Das erste ist das jüdische Christentum, geistig, moralisch,
sozial. Es herrschte in der Epoche seiner Anfänge und es

herrscht heute im 21. Jahrhundert. Das doktrinäre Christentum

aber, das klerikale und mystische, das die politische Macht

zur Zeit Konstantins eroberte, hat in Europa bis zum Ausgange
des 19. Jahrhunderts geherrscht. Auch im Protestantismus.

Den verhängnisvollen Umschlag ins Doktrinäre hat der
bekannte Berliner Kirchenhistoriker Ad. Harnack in seinem viel
beachteten Buche über das Wesen des Christentums dahin
geschildert, daß um das Jahr 200 unserer Zeitrechnung der lebendige

Glauben in ein Glaubensbekenntnis umgewandelt wurde.
Aus der praktischen Nachfolge Christi wurde die Christologie,
aus der brennenden Hoffnung auf das irdische Reich Gottes die

Doktrin der Unsterblichkeit. Der Prophetismus entartete zur
Theologie. Die Gebete wurden zu Litaneien Welcher Zerfall
in nur 120 Jahren!



46 DER FREIDENKER Nr." 6

Monod faßt diese Vorgänge zusammen in den Satz: Die Religion

des Buches liât die Religion des Geistes verdrängt. Wie
in allen Weltreligionen, so wird auch hier die Autorität der
Heiligen Schriften mechanistisch aufgefaßt. Ob es sich um den

Koran oder die Bibel handelt, sobald eine gesellschaftliche
Institution (wie die Kirche) die Berufung auf geschriebene Texte
an Stelle unmittelbarer Beobachtung der Tatsachen und
göttlicher Inspiration des Einzelnen setzt, wendet sich jene Institution

von der Wissenschaft und von der Frömmigkeit ab, um in
Dogmatismus zu verfallen. Die unbeugsame Autorität des «Es

steht geschrieben» verzichtet auf Teleskop wie Gebet. Und zu
welchen Konsequenzen hat dieser Biblizismus immer wieder
im Laufe der Jahrhunderte geführt!

Im Namen der Bibel wurde lange Zeit die Kugelgestalt der
Erde von den Kirchenväter aufs heftigste bestritten. Im 6.

Jahrhundert bewies Cosmas in seiner christlichen Topographie: die
Erde könne nicht im freien Räume schweben, weil die Bibel die
«Feste» der Erde erwähnt und weil außerdem geschrieben stehe,
daß Gott die Himmel und idie Erde schuf, mithin die Erde
nicht von den Himmeln umgeben sein könne; sonst wäre sie ja
in den Himmeln enthalten und hätte nicht besonders erwähnt
werden müssen. Noch acht Jahrhunderte später wurden ähnliche
Albernheiten gegen Galilei vorgebracht. Es stehe doch geschrieben

: die Sonne laufe von einem Ende des Himmels zum andern.

Besonders drastisch wirkte sich die Berufung auf Bibeltexte
aus in den Hexenverfolgungen, die anderthalb Jahrtausende
hindurch von der christlichen Kirche aufs grausamste betrieben
wurden. Der Glaube an das Hexen gehörte lange Zeit zum
obligatorischen Credo der Christen. Sogar Calvin hat an die alte

Gesetzgebung gegen die Hexen nicht gerührt. Bei Luther war
der Glauben an den Teufel besonders stark und er soll einem

Elternpaar geraten haben, ihr eigenes Kind in den Fluß zu werfen,

um deh Teufel aus dem Hause zu treiben. Ja, noch Wesley
schrieb Ende des 18. Jahrhunderts mit Entrüstung: «Die Hexerei

leugnen bedeutet die Bibel verwerfen.» Eine Fülle von
Belegen hat der englische Historiker Lecky (The Rise and
Influence of Rationalism in Europe) zusammengestellt.

Wahrlich, man kommt dazu, die Freidenkerei der Montaigne,
Charron, Bayle zu segnen. Sie haben dazu beigetragen, das Ende
eines unerträglichen Zustandes zu beschleunigen, wo das Wissen

auf dem Gebiete der philosophischen Spekulation als Ketzerei

galt, Kenntnisse in den Naturwissenschaften als Magie
behandelt wurden. Und all das wegen einer falschen Doktrin von
göttlicher Inspiration der Bibel Wir verstehen den vehementen
Protest des angesehenen protestantischen Theologen Dean Far-
far: «Man spricht von Texten! Von Anfang an sind sie
verdreht worden, um den unwürdigsten Zwecken zu dienen. Man
hat sie zitiert für die Verteidigung der Ignoranz und der Sünde.

Sie haben jede Absurdität ermutigt, jede Forschung gehemmt,
jede moralische Reform verdächtigt. Sie sind zitiert worden
gegen Columbus, gegen Kopernikus, gegen Galilei, gegen die
Geologen, gegen Petrus, gegen Paulus und selbst gegen Jesus. Gegen

Wicliff, gegen Luther, gegen Wilberforce (den Bekämpfer des

englischen Sklavenhandels), gegen die Sache der Erziehung und
der Temperenz. Mit Bibeltexten hat man die Vielweiberei
verteidigt, die Vergewaltigung, die Verfolgung, die Unduldsamkeit,

sogar das göttliche Recht der Könige, schlecht zu regieren»
(Eternal Hope, Seite 205).

Das überkommene Christentum ist eine Institution, welche
die Uniformität der Geister, den kommunistischen Kollektivismus

der Gedanken, die Abschaffung des individuellen Eigentums

der Ueberzeugung fordert. (Man beachte: dies wurde nicht

etwa im Hinblick auf gewisse kirchliche Propaganda unserer
Tage und nicht als Erwiderung auf die jesuitischen
Radiopredigten des Pater Lombardi geschrieben, sondern im Jahre
1902. Um so drastischer kennzeichnet es die Absurdität des

gegenwärtigen Kampfes Roms gegen Moskau im Namen der «Freiheit».

Und zur römischen Autokratie gesellt sich die
amerikanische, auch im Namen einer «Freiheit»; Die Freiheit zur
kapitalistischen Ausbeutung, zur Freiheit der Ketzerverbrennung

In solche Gesellschaft paßt dann freilich der spanische
Franco vortrefflich als Dritter im Bunde.)

Der Dogmatismus darf nicht mit der oft nützlichen Doktrin
verwechselt werden. Indem er den ehrlichen Irrtum zur Schuld
macht, knechtet er das Gewissen. Er zerstört gar die Wahrheitsliebe

bei denen, welche die vorgeschriebenen Meinungen ohne

Ueberzeugung annehmen. Und er verführt die Vertreter dieser

Meinungen zu frommem Betrug, ja zur gemeinen Verleumdung

derer, die anderer Meinung sind. Wie das Gewissen sich
immer heimlich aufgelehnt hat gegen die Gleichsetzung von
Irrtum und Sünde, so haben die Verfolger des selbständigen
Denkens fast immer versucht, ihr eigenes Gewissen zu beruhigen,

indem sie die «Ketzer» anschwärzten. So hat Calvin einen
Gegner seiner Prädestinationslehre, den untadeligen Castellion
des Holzdiebstahls angeklagt und in einer besondern Schrift mit
einer Fülle schmählichster Schimpfworte beworfen. Der
Dogmatismus zerstört auch die Unterschiede zwischen Gut und
Böse. Wo bleiben — fragt Lecky — die angebliche Gerechtigkeit

und Gnade Gottes, wenn er Millionen von Menschen zu

ewiger Pein verdammt, bloß weil sie nicht eine Religion
angenommen haben, die sie nie kennen lernten oder weil Jahrtausende

vor ihrem Dasein ein Verbrechen begangen wurde
(«Sündenfall» Adams) Wenn selbst das reinste Leben das «Verbrechen»

eines geistigen Irrtums nicht sühnen kann, während die
Kirche tausend Mittel hat die Sünden zu tilgen, so ist es natürlich,

daß das Dogma über dem persönlichen Verhalten steht
und daß man die Mensclien nach ihrer Meinung statt nach ihren
Taten richtet.

Schließlich verhärtet der Dogmatismus die menschlichen Herzen.

Wenn man fest überzeugt ist, daß die ungeheure Mehrheit
des Menschengeschlechts in alle Ewigkeit zu Höllenpein
verdammt ist, muß man verrückt oder zu Stein werden. Man zog

vor, innerlich zu versteinern, und beschrieb mit Genugtuung die

Tortur der Verdammten. Schon Tertullian jubelte: Oh welches

grandiose Schauspiel! Wie sehr ich es bewundern werde vom
Himmel herab und wie ich lachen werde! Bis ins 19. Jahrhundert

haben die Theologen immer von neuem Jubellieder
geschrieben über den Anblick der die Ungläubigen strafenden

Flammen. Unter der unduldsamen Herrschaft der dogmatischen
Kirche war das ganze allerchristlichste Mittelalter erfüllt von

öffentlichen Schauspielen grausamster Ketzerverfolgungen,
Folterungen. In fast allen Ländern Europas widersetzte sich die

Klerisei aufs heftigste der Abschaffung der Tortur. Wer füi
diese Reform kämpfte, wurde mit dem Bann belegt. Das warer

Konsequenzen des Dogmatismus!

Im ganzen Mittelalter, und in den katholischen Ländern nocl

weit darüber hinaus, in Spanien bis heute noch, hatte das doktri
näre Kirchentum die weltliche Macht. Jahrhunderte lang kon

zentrierten sich in ihm fast alle Funktionen des modernen Staa

tes. Es hatte mithin reichlich Zeit, seine Fälligkeiten zu erwei

sen. Wohlan! Zwei Worte fassen seine Herrschaft zusammen
Absolutismus und Anarchie. Alle Bezirke des privaten Leben

zu regeln, das ist der Traum der zur Macht gelangten Kirche
die Quellen der menschlichen A ktivität zu fassen, um sie in du



Nr. 6 DER FREIDENKER 47

bleiernen Leitungen des Dogmatismus einzuhängen. Man hat
uns gesagt: «Die doktrinäre Kirche hat sich des Handels und
Gewerbes angenommen, die Haartracht der Frauen und die

Speisenfolge der Hochzeitessen vorgeschrieben. War das kein
soziales Christentum?» Nein, das war antisoziales Christentum
im Sinne eines verzweifelten Versuchs, die Gesellschaft in
den geistlichen Rahmen einzuengen, statt die Kirche als den

Sauerteig in der Masse zu betrachten, als den Geist, welcher
den gesellschaftlichen Organismus beleben und seine freie
Entwicklung begünstigen soll.

Und damit führt der Dogmatismus zur Anarchie, zu einer
Herde, in der jedes Stück Vieh von einer Zentrifugalkraft
fortgetrieben wird und nur durch den Biß der Hunde in der Reihe
gehalten wird. Und so war in der Tat die soziale Struktur in
Europa nach der unbestrittenen Herrschaft des Dogmalismus.

Jesus hat den Seinigen gesagt: Daran werden alle erkennen,
daß ihr meine Jünger seid, daß ihr euch untereinander liebt.
Die Kirche änderte diesen Satz dahin, daß wir alle gleich denken.

Und während die Heiden im ersten Jahrhundert staunten,
wie die Christen sich liebten, könnten sie im Gegenteil seit dem
vierten Jahrhundert frohlocken, wie sich Christen hassen.
Zwilchen dem ersten und vierten Jahrhundert hatte man eine An-
lahl obligatorischer Dogmen ausgearbeitet, besonders über die
Dreieinigkeit und über die menschliche Natur Christi. Dadurch
'erblaßte das ursprüngliche Ideal der moralischen Verbunden-
teit zwischen den Christen vor dem neuen Ideal einer kirch-
ichen Einheit. Und so nährt die Theologie die brutalsten
Criege, statt an der Befreiung der Welt zu arbeiten.

Die Kirche gab dem Kriege einen geheiligten Charakter, in-
lem sie lehrte, daß dessen Ausgang vom Eingreifen Gottes
ablänge. Indem der Dogmatismus die kämpferischen Instinkte
n den Menschen entwickelte, verführte er sie dazu, sich mit
inem Gesellschaftszustand abzufinden, der einem Hühnerhof
leicht, wo jedes Huhn für sich den Boden aufscharrt und wenn
s einen fetten Bissen gefunden hat, sich vor den gierigen
chnäbeln der Anderen in eine Ecke flüchtet. So hat das Chri-
tentum lange Jahrhunderte hindurch eine Gesellschaft regiert,
ie auf dem Recht des ersten Besitzes und auf dem Anspruch
es Stärksten beruhte. Ja, sie hat niemals ernsthaft versucht,
iesen Zustand zu ändern. Sie predigte den Armen die Geduld
nd den Himmel, den Reichen die Mäßigung und das Almosen

genau so wie dieser Tage der Pater Lombardi am Radio!)
iber sie dachte kaum daran, den göttlichen Charakter der So-

ialgesetze in Frage zu stellen. Noch heute beruft sie sich auf
as Bibelwort «Arme werdet ihr immer unter euch haben». Ge-

irdert wird diese Haltung durch die Verachtung der irdischen
'.xistenz, die ja nur eine vorübergehende Herberge auf der

ilgerschaft zum Himmel und also nicht wert ist, von Grund
uf reformiert zu werden.

Monod erinnert dann an die Atmosphäre des Schreckens,
eiche die Kirche des Mittelalters mit ihren Dogmen von der
tvigen Verdammnis bewußt gesclmffen hat, um ihre Herrschaft
i festigen. Man kann die damalige Haltung des Volkes ver-
leichen mit den Sitten der wilden Völker, deren Religion in
er Furcht vor den Geistern besteht. Die Kirche macht sich un-
ltbehrlich für das Seelenheil. Nur sie kami vor den bösen Geiern

schützen. Sie besitzt die «allein seligmachende» Kraft.
on besonderer Bedeutung ist dabei das Sakrament der Taufe.
hne Taufe ewige Verdammnis, auch der unschuldigsten Kin-
er, selbst der Totgeborenen. So lehrten alle Kirchenväter.
Von der Belagerung der Stadt Rouen durch den König von
ngland im Jahre 1418 berichtet ein zeitgenössischer Chronist,

die Bürger hätten bei beginnender Hungersnot zwölftausend
arme Leute ausgewiesen und im Stadtgraben verkommen lassen.

Aber diese guten mitleidigen Leute (les bonnes gens pitoyables)
hätten die Neugeborenen in Körben aus den Gräben

heraufgezogen, um sie auf den Stadtmauern zu taufen. Danach gab

man sie ihren Müttern zurück, damit sie mit diesen sterben
könnten. Hier sieht man deutlich den Einfluß des Dogmas.
Dieselben Personen, welche die schwangeren Frauen aus der
Stadt gejagt hatten, werden für den Chronisten gute mitleidige
Menschen^ wenn sie die Säuglinge taufen In vielen Gegenden

greifen die katholischen Mütter zu den seltsamsten Praktiken,

um dem monstruösen Verdikt der Kirche zu entgehen.
Schon vor der Entbindung besprengen sie ihren Schoß mit
geweihtem Wasser. Sie nehmen die Hostie in der Hoffnung, daß

an deren Segnungen auch die Leibesfrucht teilhaben wird; sie

taufen das Totgeborene mit dem Wunsche, daß der Allmächtige
diesen Akt vordatieren möge. Doch in den Konzilen der ledigen
Geistlichen werden diese Bräuche verurteilt.

Wahrscheinlich hat es auf Erden niemals eine andere Religion

gegeben, auch nicht in Afrika oder Ozeanien, die ähnliche
Monstruositäten zu lehren gehabt hätte, wie das Christentum
sie den Völkern des Abendlandes auferlegte. Und zwar
auferlegte mit grausamstem Zwange. «Die Kirche hat mehr
unschuldiges Blut vergossen als irgend eine andere Institution, die
je auf Erden war» (Lecky) Der Vorwurf trifft aber nicht nur
die katholische Kirche. Auch der dogmatische Protestantismus
hat sich der blutigen Verfolgungen schuldig gemacht. Monod
gibt Beispiele, auch für die Schweiz (S. 119). Calvin, Luther,
Bèze, Jurien, Knox verteidigten die Ketzerverfolgung. Die
Hinrichtung von Servet auf Veranlassung des fanatischen Calvin
wurde ausdrücklich von den Reformatoren Melanchton, Bullinger,

Farel gebilligt. Bèze verteidigte sie sogar in einer besonderen

Schrift.

Nach dem Blick auf all diese Irrungen und Verbrechen des

dogmatischen Christentums, angesichts des Kampfes um die
Befreiung des menschlichen Geistes mußte sich unsere Sympathie
den Freidenkern und den Zweifelern zuwenden, bekennt Monod
schließlich.

Diese Ausführungen wiegen um so schwerer, als sie -von einem
Pfarrer selber stammen. Und zwar nicht von dem ersten besten,
sondern von einem Mann an weithin sichtbarer Stelle und von
hohem Ansehen. Was aber haben sie in den Kreisen der
Kirchenleute gewirkt? Die Frage drängt sich auf. Besonders wenn
wir bedenken, daß Monod längst nicht der einzige Bekenner
solcher kritischer Einsichten unter den Theologen war, daß es

lange vor ihm solche Zeugnisse wider den Dogmatismus gegeben

hat, auch unter den katholischen Geistlichen, die dann freilich

ihr Amt aufgeben mußten und früher als Ketzer verfolgt
wurden. Es gibt ihrer auch heute noch, doch hört man nicht
viel von ihnen. Häufiger erfährt man von frei denkenden
protestantischen Pfarrern und Theologieprofessoren. Aber — wir
wiederholen die Frage — was haben sie unter ihren Kollegen
gewirkt? Und welchen Einfluß haben sie gehabt auf die
denkfaulen Massen der konventionellen Kirchgänger? Für eine
Antwort bin ich nicht zuständig. Ich fürchte aber, sie wird beschämend

ausfallen für die überwältigende Mehrheit derer, die es

angeht. Wie viele schweizerische reformierte Pfarrer, die seit
1910 zu studieren begannen, werden ein Buch von Monod oder
Sabatier gelesen haben oder auch nur ihren Namen kennen?

Mögen deshalb ihre Bekenntnisse um so mehr nun unter den
«Laien» gelesen und beherzigt werden!


	Wilfred Monod : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

