Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 34 (1951)

Heft: 6

Artikel: Wilfred Monod : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 6

DER FREIDENKER 45

Marktes stammen aus dem Zusammenleben der Menschen. Und
schlieBlich gibt es die Idole des Theaters, welche sich von den
Lehrsitzen und Fabeln der «Philosophie» und aus den verkehr-
ten Regeln der Beweisfithrung herleiten.

Bacon war fiir eine reinliche Trennung von Philosophie und
Theologie. Seine diesbeziiglichen Argumente, die sich vor allem
gegen den Aberglauben richten, wurden von der Aufklirung auf
die Religion selbst iibertragen. Als Beweggrund fiir die Ent-
stehung des Aberglaubens nennt Bacon die gesellschaftlichen
Interessen des geistlichen Standes. Damit wird der Kampf gegen
die Idole zur Gesellschaftskritik, die auf die Staatsmacht und
den Klerus zielt. Die Aufklirer fithrten in diesem Sinne Bacons
Lehre fort. Die Idolenkritik wurde von ihnen radikal ausge-
weitet zu einer Lehre von den Vorurteilen, die nicht nur die
Naturwissenschaft, sondern auch die Sozietit selbst von vorn-
herein zum Gegenstand nimmt.

In den Augen der franzésischen Aufklirer verhindert das
«préjugé»’ die Erkenntnis des Staates und der Gesellschaft, in-
dem es vorgefallte Meinungen des Standes und Berufes geltend
macht; Staat und Gesellschaft haben selbst ein Interesse daran,
sich von der Erkenntnis durch Verdeckung auszuschlieBen, da-
mit die rationale Ordnung des menschlichen Zusammenlebens
nicht erforscht werden kénnte. Helvétius und Holbach beklagen
es, da3 die Vorurteile dem Menschen bei der Verwirklichung
seines Gliicks und der Herstellung einer verniinftigen Sozialver-
fassung sich entgegenstemmen. «C’est a I’erreur que sont dues
les chaines accablantes que les Tyrans et les Prétres forgent
partout aux nations» (Holbach)'’. Das Werk des Helvétius ver-
dient besondere Erwdhnung, weil es spiter fiir Marx und Nietz-
sche eine hohe Bedeutung erlangen sollte. Fiir Marx wurde des-
sen soziologisch-interessenpsychologische Analyse des Menschen
und seiner geistigen Erzeugnisse, fiir Nietzsche die Leistung des
Psychologen des «amour de la puissance»'! wichtig. Die Studien
des Helvétius bewahren das Erbe der grolen Moralisten. Hel-
vétius will die Abhéngigkeit des Geistes, worunter er nicht nur
die Gesamtheit der Ideen und Vorurteile, sondern auch das
Denkvermégen iiberhaupt begreift, von den sozialen Gegeben-
heiten aufzeigen.

«Unsere Ideen sind die notwendigen Konsequenzen der Ge-
sellschaften, in denen wir leben», sagt Helvétius. Je nach dem
Standort in der Sozietit verschieben sich die Perspektiven. Da-
mit wird die Milieutheorie des 19. Jahrhunderts antizipiert. Die
Erziehung besitzt demnach den ersten Rang in der Prigung des
Menschen: «L’éducation peut tout»'. Eine Verinderung der
Pidagogik, die zum Wohle der Menschheit nétig wiire, setzt eine
Verinderung der Staatsform voraus. Die Aufklirung iiber die
Moral und Erziehung endet in der philosophisch-politischen
Staatskritik.

In «De ’Esprit» sucht Helvétius zu beweisen, daf} die Selbst-
liebe aus dem Menschen macht, was er ist. Sie ist der Motor und
das Prinzip seines Handelns. Um seine Wiinsche zu verwirk-
lichen, muB3 der Mensch auch die erforderlichen Mittel wollen.
So fiihrt die Selbstliebe notwendig zur «amour de la puissances.
Die Liebe zur Macht bewirkt das Festhalten an Vorurteilen,
sowohl individuellen als auch sozialen. Aufklirung bedsutet
Enthiillung dieses Sachverhaltes. Es entsteht der Verdacht, daf3
die Inhalte der Religion und der Staatslehre nur Vorwinde sind,
mit deren Hilfe eine bestehende Ordnung aufrechterhalten wer-

9 Das Vorurteil.

10 Nur der Irrtum ist schuld an den driickenden Ketten, welche die
Priester und die Tyrannen den Nationen iberall schmieden.

1 Liebe zur Macht.

12 Die Erziehung vermag alles.

den soll. Damit fiihrt die Philosophie in die Politik. Helvétius
bekdmpft den Absolutheitsanspruch des franzésischen Staates
und der katholischen Kirche seiner Zeit. In den Schriften Hol-

bachs wird eine systematische Demaskierung und Enthiillung '
der allgemeinen «préjugés» vorgenommen. Fiir beide Denker

ist die Religion eine irreale Welt des Ersatzes. Sie ist ein Er-

zeugnis der Machthaber, die damit eine konkrete Ordnung sank-

tionieren wollen. Altar und Thron verursachen alle Irrtiimer

der Menschheit. Weil sie die Freiheit verneinen, miissen sie

auch die der Vernunft zugingliche Wahrheit negieren. ,

(Fortsetzung folgt.)

Wilfred Monod

(Fortsetzung und SchluB.)

Niemals wird die evangelische Kirche in der vordersten Reihe
fir die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden kdmpfen,
so lange ihre Meinung von der persénlichen Frommigkeit ihr er-
laubt, an ein individuelles Seelenheil zu glauben, das nicht in
dem Heil der Gesamtheit eingeschlossen ist. Auf das historische
Christentum gilt das berithmte Distichon des Pierre Corneille
auf Richelieu:

Er hat zu viel Gutes getan, um schlecht von ihm zu sprechen.
Er hat zu viel Schlechtes getan, um gut von ihm zu sprechen.

Europa bietet in religioser Hinsicht ein dhnliches Schauspiel
wie das romische Reich zur Zeit von Jesu Geburt. Der Skepti-
zismus wie der Aberglaube stiegen gleich den Wellen einer Hoch-
flut zum Sturme gegen die Ruinen einer groflen Religion und
iiberfluteten die majestdtischen Reste. Nur daf3 heute diese Re-
ligion nicht mehr die des mythologischen Heidentums ist, son-
dern die des kirchlichen Christentums. Das ist der ganze Unter-
schied.

Die drei rivalisierenden Kirchen: die romische, griechische
und protestantische haben das gemeinsam: daf3 ihnen als hoch-
stes Gut das personliche Seelenheil nach dem Tode gilt und sie
dieses von einem Glauben abhingig machen. So wurde denn
auch die Person Jesu bisher vorwiegend dvgmatisch gesehen;
kiinftig aber wird sie sozial gedeutet werden. Nachdem sie das
Monopol der Kirche war, wird sie Besitz der Menschheit wer-
den. Jesus gab sich der Welt als der Verkiinder und Begriinder
des Reiches Gottes, von dem die Propheten gesungen hatten.
Sein Ziel war nicht die Aufrichtung eines kirchlichen Gebaudes,
sondern die Schaffung einer gesunden Gesellschaft auf einer
befreiten Erde.

Die Historiker des Jahres 2000 werden sagen: Bisher gab es
zwei Arten von Christentum, das messianische und das dogmati-
sche. Das erste ist das jiidische Christentum, geistig, moralisch,
sozial. Es herrschte in der Epoche seiner Anfinge und es
herrscht heute im 21. Jahrhundert. Das doktrinidre Christen-
tum aber, das klerikale und mystische, das die politische Macht
zur Zeit Konstantins eroherte, hat in Europa bis zum Ausgange
des 19. Jahrhunderts geherrscht. Auch im Protestantismus.

Den verhingnisvollen Umschlag ins Doktrinire hat der be-

_kannte Berlinier Kirchenhistoriker 4d. Harnack in seinem viel

beachteten Buche iiber das Wesen des Christentums dahin ge-
schildert, daB um das Jahr 200 unserer Zeitrechnung der leben-
dige Glauben in ein Glaubensbekenntnis umgewandelt wurde.
Aus der praktischen Nachfolge Christi wurde die Christologie,
aus der brennenden Hoffnung auf das irdische Reich Gottes die
Doktrin der Unsterblichkeit. Der Prophetismus entartete zur
Theologie. Die Gebete wurden zu Litaneien ... Welcher Zerfall
in nur 120 Jahren!



46 DER FREIDENKER Nr. 6

Monod faBlt diese Vorgidnge zusammen in den Satz: Die Reli-
gion des Buches hat die Religion des Geistes verdringt. Wie
in allen Weltreligionen, so wird auch hier die Autoritit der Hei-
ligen Schriften mechanistisch aufgefaflt. Ob es sich um den
Koran oder die Bibel handelt, sobald eine gesellschaftliche In-
stitution (wie die Kirche) die Berufung auf geschriebene Texte
an Stelle unmittelbarer Beobachtung der Tatsachen und gott-
licher Inspiration des Einzelnen setzt, wendet sich jene Institu-
tion von der Wissenschaft und von der Frommigkeit ab, um in
Dogmatismus zu verfallen. Die unbeugsame Autoritit des «Es
steht geschrieben» verzichtet auf Teleskop wie Gebet. Und zu
welchen Konsequenzen hat dieser Biblizismus immer wieder
im Laufe der Jahrhunderte gefiihrt!

Im Namen der Bibel wurde lange Zeit die Kugelgestalt der
Erde von den Kirchenviter aufs heftigste bestritten. Im 6. Jahr-
hundert bewies Cosmas in seiner christlichen Topographie: die
Erde konne nicht im freien Raume schweben, weil die Bibel die
«Feste» der Erde erwihnt und weil aulerdem geschrieben stehe,
dal3 Gott die Himmel un d die Erde schuf, mithin die Erde
nicht von den Himmeln umgeben sein konne; sonst wire sie ja
in den Himmeln enthalten und hitte nicht besonders erwihnt
-werden miissen. Noch acht Jahrhunderte spiter wurden dhnliche
Albernheiten gegen Galilei vorgebracht. Es stehe doch geschrie-
ben: die Sonne laufe von einem Ende des Himmels zum andern.

Besonders drastisch wirkte sich die Berufung auf Bibeltexte
aus in den Hexenverfolgungen, die anderthalb Jahrtausende
hindurch von der christlichen Kirche aufs grausamste betrieben
wurden. Der Glaube an das Hexen gehorte lange Zeit zum obli-
gatorischen Credo der Christen. Sogar Calvin hat an die alte
Gesetzgebung gegen die Hexen nicht geriihrt. Bei Luther war
der Glauben an den Teufel besonders stark und er soll einem
Elternpaar geraten haben, ihr eigenes Kind in den Fluf} zu wer-
fen, um den Teufel aus dem Hause zu treiben. Ja, noch Wesley
schrieb Ende des 18. Jahrhunderts mit Entriistung: «Die Hexe-
rei leugnen bedeutet die Bibel verwerfen.» Eine Fiille von Be-
legen hat der englische Historiker Lecky (The Rise and In-
fluence of Rationalism in Europe) zusammengestellt.

Wahrlich, man kommt dazu, die Freidenkerei der Montaigne,
Charron, Bayle zu segnen. Sie haben dazu beigetragen, das Ende
eines unertriglichen Zustandes zu beschleunigen, wo das Wis-
sen auf dem Gebiete der philosophischen Spekulation als Ketze-
rei galt, Kenntnisse in den Naturwissenschaften als Magie be-
handelt wurden. Und all das wegen einer falschen Doktrin von
gottlicher Inspiration der Bibel! Wir verstehen den vehementen
Protest des angesehenen protestantischen Theologen Dean Far-
rar: «Man spricht von Texten! Von Anfang an sind sie ver-
dreht worden, um den unwiirdigsten Zwecken zu dienen. Man
hat sie zitiert fiir die Verteidigung der Ignoranz und der Siinde.
Sie haben jede Absurditit ermutigt, jede Forschung gehemmt,
jede moralische Reform verdichtigt. Sie sind zitiert worden ge-
gen Columbus, gegen Kopernikus, gegen Galilei, gegen die Geo-
logen, gegen Petrus, gegen Paulus und selbst gegen Jesus. Gegen
Wicliff, gegen Luther, gegen Wilberforce (den Bekdmpfer des
englischen Sklavenhandels), gegen die Sache der Erziehung und
der Temperenz. Mit Bibeltexten hat man die Vielweiberei ver-
teidigt, die Vergewaltigung, die Verfolgung, die Unduldsam-
keit, sogar das gottliche Recht der Ko6nige, schlecht zu regieren»
(Eternal Hope, Seite 205). ’

Das iiberkommene Christentum ist eine Institution, welche
die Uniformitit der Geister, den kommunistischen Kollektivis-
mus der Gedanken, die Abschaffung des individuellen Eigen-
tums der Ueberzeugung fordert. (Man beachte: dies wurde nicht

etwa im Hinblick auf gewisse kirchliche Propaganda unserer
Tage und nicht als Erwiderung auf die jesuitischen Radio-
predigten des Pater Lombardi geschrieben, sondern im Jahre
1902. Um so drastischer kennzeichnet es die Absurditit des ge-
genwirtigen Kampfes Roms gegen Moskau im Namen der «Frei-
heity. Und zur romischen Autokratie gesellt sich die ameri-
kanische, auch im Namen einer «Freiheit»; Die Freiheit zur
kapitalistischen Ausbeutung, zur Freiheit der Ketzerverbren-
nung . .. In solche Gesellschaft pa3t dann freilich der spanische
Franco vortrefflich als Dritter im Bunde.)

Der Dogmatismus darf nicht mit der oft niitzlichen Doktrin
verwechselt werden. Indem er den ehrlichen Irrtum zur Schuld
macht, knechtet er das Gewissen. Er zerstort gar die Wahrheits-
liebe bei denen, welche die vorgeschriebenen Meinungen ohne
Ueberzeugung annehmen. Und er verfiihrt die Vertreter dieser
Meinungen zu frommem Betrug, ja zur gemeinen Verleum-
dung derer, die anderer Meinung sind. Wie das Gewissen sich
immer heimlich aufgelehnt hat gegen die Gleichsetzung von
Irrtum und Siinde, so haben die Verfolger des selbstindigen
Denkens fast immer versucht, ihr eigenes Gewissen zu beruhi-
gen, indem sie die «Ketzer» anschwiirzten. So hat Calvin einen
Gegner seiner Priidestinationslehre, den untadeligen Castellion
des Holzdiebstahls angeklagt und in einer besondern Schrift mit
einer Fiille schmiéhlichster Schimpfworte beworfen. Der Dog-
matismus zerstért auch die Unterschiede zwischen Gut und
Bése. Wo bleiben — fragt Lecky — die angebliche Gerechtig-
keit und Gnade Gottes, wenn er Millionen von Menschen zu
ewiger Pein verdammt, blo3 weil sie nicht eine Religion ange-
nommen haben, die sie nie kennen lernten oder weil Jahrtau-
sende vor ihrem Dasein ein Verbrechen begangen wurde («Siin-
denfally Adams)? Wenn selbst das reinste Leben das «Verbre-
chen» eines geistigen Irrtums nicht sithnen kann, wihrend die
Kirche tausend Mittel hat die Siinden zu tilgen, so ist es natiir-
lich, da3 das Dogma iiber dem personlichen Verhalten steht
und daB3 man die Menschen nach ihrer Meinung statt nach ihren
Taten richtet.

SchlieBlich verhirtet der Dogmatismus die menschlichen Her-
zen. Wenn man fest iiberzeugt ist, dal die ungeheure Mehrheit
des Menschengeschlechts in alle Ewigkeit zu Hollenpein ver-
dammt ist, muf3 man verriickt oder zu Stein werden. Man zog
vor, innerlich zu versteinern, und beschrieb mit Genugtuung die
Tortur der Verdammten. Schon Tertullian jubelte: Oh welches
grandiose Schauspiel! Wie sehr ich es bewundern werde vom
Himmel herab und wie ich lachen werde! Bis ins 19. Jahrhun-
dert haben die Theologen immer von neuem Jubellieder ge-
schrieben iiber den Anblick der die Ungldubigen strafenden
Flammen. Unter der unduldsamen Herrschaft der dogmatischen
Kirche war das ganze allerchristlichste Mittelalter erfiillt von
6ffentlichen Schauspielen grausamster Ketzerverfolgungen, Fol-
terungen. In fast allen Lindern Europas widersetzte sich die
Klerisei aufs heftigste der Abschaffung der Tortur. Wer fii1
diese Reform kdmpfte, wurde mit dem Bann belegt. Das warer
Konsequenzen des Dogmatismus!

Im ganzen Mittelalter, und in den katholischen Lindern nocl
weit dariiber hinaus, in Spanien bis heute noch, hatte das doktri
nire Kirchentum die weltliche Macht. Jahrhunderte lang kon
zentrierten sich in ihm fast alle Funktionen des modernen Staa
tes. Es hatte mithin reichlich Zeit, seine Fihigkeiten zu erwei
sen. Wohlan! Zwei Worte fassen seine Herrschaft zusammen
Absolutismus und Anarchie. Alle Bezirke des privaten Leben:
zu regeln, das ist der Traum der zur Macht gelangten Kirche
die Quellen der menschlichen Aktivitit zu fassen, um sie in di



Nr. 6

DER FREIDENKER 47

bleiernen Leitungen des Dogmatismus einzufangen. Man hat
uns gesagt: «Die doktrindre Kirche hat sich des Handels und
Gewerbes angenommen, die Haartracht der Frauen und die
Speisenfolge der Hochzeitessen vorgeschrieben. War das kein
soziales Christentum?» Nein, das war antisoziales Christentum
im Sinne eines verzweifelten Versuchs, die Gesellschaft in
den geistlichen Rahmen einzuengen, statt die Kirche als den
Sauerteig in der Masse zu betrachten, als den Geist, welcher
den gesellschaftlichen Organismus beleben und seine freie Ent-
wicklung begiinstigen soll.

Und damit fithrt der Dogmatismus zur Anarchie, zu einer
Herde, in der jedes Stiick Vieh von einer Zentrifugalkraft fort-
getrieben wird und nur durch den BiB3 der Hunde in der Reihe
gehalten wird. Und so war in der Tat die soziale Struktur in
Europa nach der unbestrittenen Herrschaft des Dogmatismus.

Jesus hat den Seinigen gesagt: Daran werden alle erkennen,
daf3 ihr meine Jiinger seid, daf3 ihr euch untereinander liebt.
Die Kirche dnderte diesen Satz dahin, dal wir alle gleich den-
ken. Und wihrend die Heiden im ersten Jahrhundert staunten,
wie die Christen sich liebten, konnten sie im Gegenteil seit dem
sierten Jahrhundert frohlocken, wie sich Christen hassen. Zwi-
schen dem ersten und vierten Jahrhundert hatte man eine An-
:ahl obligatorischer Dogmen ausgearbeitet, besonders iiber die
Jreieinigkeit und iiber die menschliche Natur Christi. Dadurch
rerblafBte das urspriingliche Ideal der moralischen Verbunden-
teit zwischen den Christen vor dem neuen Ideal einer kirch-
ichen Einheit. Und so nihrt die Theologie die brutalsten
Criege, statt an der Befreiung der Welt zu arbeiten.

Die Kirche gab dem Kriege einen geheiligten Charakter, in-
lem sie lehrte, dafl dessen Ausgang vom Eingreifen Gottes ab-
iinge. Indem der Dogmatismus die kdmpferischen Instinkte
n den Menschen entwickelte, verfiihrte er sie dazu, sich mit
inem Gesellschaftszustand abzufinden, der einem Hiithnerhof
leicht, wo jedes Huhn fiir sich den Boden aufscharrt und wenn
s einen fetten Bissen gefunden hat, sich vor den gierigen
ichnibeln der Anderen in eine Ecke fliichtet. So hat das Chri-
tentum lange Jahrhunderte hindurch eine Gesellschaft regiert,

ie auf dem Recht des ersten Besitzes und auf dem Anspruch
es Stirksten beruhte. Ja, sie hat niemals ernsthaft versucht,
iesen Zustand zu dndern. Sie predigte den Armen die Geduld
nd den Himmel, den Reichen die MdBigung und das Almosen
genau so wie dieser Tage der Pater Lombardi am Radio!)
Jber sie dachte kaum daran, den gottlichen Charakter der So-
ialgesetze in Frage zu stellen. Noch heute beruft sie sich auf
as Bibelwort «Arme werdet ihr immer unter euch haben». Ge-
srdert wird diese Haltung durch die Verachtung der irdischen
xistenz, die ja nur eine voriibergehende Herberge auf der
ilgerschaft zum Himmel und also nicht wert ist, von Grund
uf reformiert zu werden.

Monod erinnert dann an die Atmosphire des Schreckens,
elche die Kirche des Mittelalters mit ihren Dogmen von der
wigen Verdammnis bewuf3t geschaffen hat, um ihre Herrschaft
¢ festigen. Man kann die damalige Haltung des Volkes ver-
leichen mit den Sitten der wilden Vilker, deren Religion in
er Furcht vor den Geistern besteht. Die Kirche macht sich un-
ithehrlich fiir das Seelenheil. Nur sie kann vor den bésen Gei-
ern schiitzen. Sie besitzt die «allein seligmachende» Kraft.
on besonderer Bedeutung ist dabei das Sakrament der Taufe.
hne Taufe ewige Verdammnis, auch der unschuldigsten Kin-
er, selbst der Totgeborenen. So lehrten alle Kirchenviter.

Von der Belagerung der Stadt Rouen durch den Kénig von
ngland im Jahre 1418 berichtet ein zeitgendssischer Chronist,

die Biirger hitten bei beginnender Hungersnot zwolftausend
arme Leute ausgewiesen und im Stadtgraben verkommen lassen.
Aber diese guten mitleidigen Leute (les bonnes gens pitoyables)
hitten die Neugeborenen in Kérben aus den Griben herauf-
gezogen, um sie auf den Stadtmauern zu taufen. Danach gab
man sie ihren Miittern zuriick, damit sie mit diesen sterben
konnten. Hier sieht man deutlich den Einflufl des Dogmas.
Dieselben Personen, welche die schwangeren Frauen aus der
Stadt gejagt hatten, werden fiir den Chronisten gute mitleidige
Menschen, wenn sie die Sduglinge taufen ... In vielen Gegen-
den greifen die katholischen Miitter zu den seltsamsten Prakti-
ken, um dem monstruésen Verdikt der Kirche zu entgehen.
Schon vor der Entbindung besprengen sie ihren Schof3 mit ge-
weihtem Wasser. Sie nehmen die Hostie in der Hoffnung, da3
an deren Segnungen auch die Leibesfrucht teilhaben wird; sie
taufen das Totgeborene mit dem Wunsche, dafl der Allmichtige
diesen Akt vordatieren moge. Doch in den Konzilen der ledigen
Geistlichen werden diese Briuche verurteilt.

Wahrscheinlich hat es auf Erden niemals eine andere Reli-
gion gegeben, auch nicht in Afrika oder Ozeanien, die dhnliche
Monstruosititen zu lehren gehabt hitte, wie das Christentum
sie den Vilkern des Abendlandes auferlegte. Und zwar auf-
erlegte mit grausamstem Zwange. «Die Kirche hat mehr un-
schuldiges Blut vergossen als irgend eine andere Institution, die
je auf Erden war» (Lecky). Der Vorwurf trifft aber nicht nur
die katholische Kirche. Auch der dogmatische Protestantismus
hat sich der blutigen Verfolgungen schuldig gemacht. Monod
gibt Beispiele, auch fiir die Schweiz (S. 119). Calvin, Luther,
Béze, Jurien, Knox verteidigten die Ketzerverfolgung. Die Hin-
richtung von Servet auf Veranlassung des fanatischen Calvin
wurde ausdriicklich von den Reformatoren Melanchton, Bullin-
ger, Farel gebilligt. Béze verteidigte sie sogar in einer besonde-
ren Schrift.

Nach dem Blick auf all diese Irrungen und Verbrechen des
dogmatischen Christentums, angesichts des Kampfes um die Be-
freiung des menschlichen Geistes muflte sich unsere Sympathie
den Freidenkern und den Zweifelern zuwenden, bekennt Monod

schlieBlich.

Diese Ausfithrungen wiegen um so schwerer, als sie von einem
Pfarrer selber stammen. Und zwar nicht von dem ersten besten,
sondern von einem Mann an weithin sichtbarer Stelle und von
hohem Ansehen. Was aber haben sie in den Kreisen der Kir-
chenleute gewirkt? Die Frage dridngt sich auf. Besonders wenn
wir bedenken, dal Monod lingst nicht der einzige Bekenner
solcher kritischer Einsichten unter den Theologen war, daf3 es
lange vor ihm solche Zeugnisse wider den Dogmatismus gege-
ben hat, auch unter den katholischen Geistlichen, die dann frei-
lich ihr Amt aufgeben muBlten und friiher als Ketzer verfolgt
wurden. Es gibt ihrer auch heute noch, doch hért man nicht
viel von ihnen. Hiufiger erfihrt man von frei denkenden prote-
stantischen Pfarrern und Theologieprofessoren. Aber — wir
wiederholen die Frage — was haben sie unter ihren Kollegen
gewirkt? Und welchen Einflufl haben sie gehabt auf die denk-
faulen Massen der konventionellen Kirchginger? Fiir eine Ant-
wort bin ich nicht zustindig. Ich fiirchte aber, sie wird beschi-
mend ausfallen fiir die iiberwiiltigende Mehrheit derer, die es
angeht. Wie viele schweizerische reformierte Pfarrer, die seit
1910 zu studieren begannen, werden ein Buch von Monod oder
Sabatier gelesen haben oder auch nur ihren Namen kennen?

Mégen deshalb ihre Bekenntnisse um so mehr nun unter den
«Laien» gelesen und beherzigt werden!



	Wilfred Monod : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

