Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 6

Artikel: Nochmals "Das Gottliche"

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. Juni 1950 ((Erscheint regelméiBig am 1. jeden Monats ) 33. Jahrgang — Nr. 6

| @

DER FREIDENKER:

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jGhrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr.7.—). Einzelnummer 50 Rappen
Sdamtliche Adref3énderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

onydg ‘3T1L

T

yoyjo11gracoTHel

Inhalt: Nochmals ,Das Gottliche* - Albert Schweitzer (Fortsetzung)
- Antiklerikale werden im Irrenhaus versenkt - Totentafel - Bei der
Betrachtung des Sternenhimmels - Madonna, statt Christus - Schul-
gebet - Hat die Kirche noch eine Lebensberechtigung? - Streiflichter
- Aus der Bewegung.

Die Menschen, die erst die Vergebung der Siinden durch
lateinische Formeln erfunden haben, sind an dem grofien
Verderben in der Welt schuld.

G. Chr. Lichtenberg (1742—1799)

Nochmals ,,Das Gottliche*

In meinem Artikel «Das Géttliche» in der Marznummer d. BL
habe ich die Meinung vertreten, man sollte das, was menschlich
gut, schon, grofl ist, nicht mit dem Attribut «géttlichy ver-
sehen, und man sollte in die Natur, so bewundernswert
sie ist, nicht «Gott> hineingeheimnissen, weil diesem Wort
aus uraltem und heute noch allgemeinem Gebrauch her
ein Vorstellungsinhalt innewohnt, der in krassem Wider-
spruch zu den Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung
steht.

Prof. Dr. Gerhard von Frankenberg, Hannover, dessen Schrift
«Religion und Wissenschaft> mich zu meinen Ausfithrungen
veranlaBt hatte, hat in Nr. 5 des «Freidenkers» geantwortet. Er
nimmt den gegenteiligen Standpunkt ein. Seine Begriindung be-
steht in der Hauptsache darin, daf3 die Welt mehr als ein Per-
petuum mobile sei, dafl mit dem Leben eine zusitzliche, neue,
hohere Gesetzlichkeit auf die Welt gekommen sei, und er nennt
als deren Erscheinungsformen neben dem Geistigen das Schéne
und das Gute.

«Hohere Gesetzlichkeit» ist wohl so zu verstehen, daB3 das
Leben im Gegensatz zur «toten» Materie wieder Leben aus sich
heraus zu schaffen vermag, das sich in seiner héchsten Erschei-
nungsform als menschliche Geistigkeit manifestiert. Das
Schéne und Gute haben aber mit Naturgesetzlichkeit (um die
es sich in diesem Zusammenhang nur handeln kann) nichts zu
tun. Durch dieses Vermengen wissenschaftlicher Erwigungen
und menschlicher, z. T. moralischer W;zrtschéitzungen (das
Gute) werden Prof. v. Fr.s Ausfiihrungen sehr unklar.

Um dem Leser die hohere Gesetzlichkeit in der Weltordnung
anschaulich vor Augen zu fiihren, weist Prof. v. Fr. darauf hin,
daBl «ein Haus ja auch mehr als ein Haufen Steine» sei. Sehr
richtig: die Steine sind zu einem sinnvollen, zweckbestimmten
Ganzen geordnet worden; es muBte also ein ordnendes Prinzip,
eine hohere Gesetzlichkeit, vorhanden sein. Im Falle «Haus»
nennen wir es — Baumeister. (Ich werde darauf zuriickkom-
men.)

Dem Satze, unter dieser zusitzlichen (hdhern) GesetzmiBig-
keit habe sich «das Abrollen der Ursachenketten von selbst zum
sinnvollen Geschehen gesteigert», stimme ich nicht verbehaltlos
zu. Ich denke dabei an die ungeheure (sinnlose) Verschwendung
von Lebenskeimen, daran, da3 sich das Leben nur dadurch er-
halten kann, daf es sich fortwihrend unter Qualen selber ver-
schlingt. Und ich erinnere an die moralische «Entwicklung» des
Menschengeschlechtes, die kaum den Eindruck zu erwecken ver-
mag, sie sei unter einer <hhern» Gesetzlichkeit sinnvoll erfolgt.

Herr Prof. von Frankenberg sagt, diese iibergeordnete Gesetz-
mifBigkeit sei das Verehrungswiirdigste, was wir kennen. Er
nennt es das Gottliche, und er stellt die Frage: Sollen wir das
Gottliche nicht mehr verehren, weil es uns begreifbar ist?

Meine Antwort: Nein, ich verehre das «GesetzmiBige» nicht,
ob man es das «Gottliche» nenne oder nicht, denn die Gesetz-
mifBigkeit hat kein Verdienst daran, daf sie so ist, wie sie ist.
Wohl aber bewundere ich das Werden und Sein sowohl in der
Unendlichkeit des Alls wie in der Urzelle, die das noch immer
unergriindete Ritsel des Lebens birgt; ich bewundere auch die
Natur (trotz der angefithrten Einschrinkung) in ihrer unge-
heuern Vielgestaltigkeit. Ich bewundere die menschlichen
Werke, die der Technik und die der Kiinste. Ich bewundere die
Intelligenz, den Erfindungsgeist, die Phantasie, also die <hghere
Gesetzlichkeit», kraft welcher einzelne Menschen GroBes zu
schaffen imstande sind. Verehren kann ich aber nur Menschen,
jedoch nicht um ihrer Werke, sondern um ihrer menschlich-
ethischen GroBe willen. So bewundere ich ein maschinelles Werk
und die Genialitit seines Erfinders. Wenn dieser aber ein Aus-
beuter oder sonst ein schlechter Kerl ist, so verehre ich ihn
nicht. Hingegen gilt meine Verehrung der fiir ihre Kinder sich
aufopfernden Mutter, dem unbeachteten Arbeiter, der sein ein-
faches Tagwerk mit dem Einsatz seiner besten Krifte vollbringt,
obwohl es in seiner Einfachheit und Gleichférmigkeit nicht ge-
eignet ist, als sinnvoll empfunden und mit Lust getan zu werden.

Ich komme auf das Gleichnis vom Haus zuriick. Und gerade
gestiitzt darauf warne ich um so dringender davor, die <héhere
Gesetzlichkeit» Gott zu nennen. Denn wie nahe liegt fiir den
nicht wissenschaftlich gebildeten Verstand, von der héhern Ge-
setzlichkeit, die die «Steines» zum Haus «Welt» oder «Leben»
ordnet, auf den Planer, den Gesetzgeber, den Weltbaumeister zu
schlieBen, wenn man jene (die Gesetzlichkeit) als Gott bezeich-
net. Um so gréBer ist die Gefahr dieses Millverstindnisses, als
das Wort «Gott» jahrtausendelang den Sinn von Schéopfer, Welt-
baumeister hatte und heute noch in allen Schulen und Kirchen
des christlichen Kulturkreises in diesem Sinne ausgelegt wird.

Gewil} gibt es zahlreiche Worter, die einen Bedeutungswandel
durchgemacht haben und die unbedenklich in ihrem neuen
Sinn gebraucht werden kénnen, weil eine Kollision mit ihrer
frithern Bedeutung nicht zu befiirchten ist. Das Wort Gott hat
einen solchen Bedeutungswechsel nicht erfahren. In den héhern
Regionen der Theologie ja schon. Darauf aber kommt es nicht
an, sondern auf die Art und Weise, wie das Volk, das allmzhlich
zum wissenschaftlichen Denken erzogen werden soll, das Wort
auffaBt. AuBBerdem ist zu sagen, dal} unsere Sprache reich genug
ist, das Grof3e, Erhabene, Edle wiirdig zu bezeichnen, ohne daf3



42 DER FREIDENKER Nr. 6

man zu «Gotty und «gottlich» Zuflucht zu nehmen braucht. Ich
méchte in bezug auf das Wort Gott in Umkehrung eines Satzes
aus Schillers «Fiesco» sagen: Wenn der Herzog fillt, muB3 auch
der Purpur nach.

Herr Prof. von Frankenberg fiihrt als Gewdhrsminner u. a.
Goethe, Giordano Bruno, Haeckel an. Ich bewundere Goethes
Werk. Aber ich bedaure, daB3 durch die grofle Freigebigkeit mit
dem Worte Gott (Goethe soll es von allen Dichtern am meisten
gebraucht haben) Leute auf ihn als den ihrigen hinweisen kon-
nen, mit denen er weltanschaulich nichts gemeinsam hatte. Gior-
dano Bruno dagegen ist mit dem Wort Gott duf3erst sparsam um-
gegangen; er hat das Wort Weltseele vorgezogen. Er war Pan-
theist. Heute, nach 350 Jahren, wiire er’s vermutlich nicht mehr;
und die scharfe sprachliche Formulierung seiner Gedanken 1af3t
den SchluB zu, daB er auch als Heutiger alle Wortzweideutig-
keiten im Gebiet der Weltanschauung bekdmpfen wiirde.

Von Ernst Haeckel, dessen Lebenswerk und Pionierarbeit ich
ebenfalls hochschitze, wei3 man, daf3 er den Monismus als Band
zwischen Religion und Wissenschaft erklirt hat. In meinen
Augen: leider! Der Monistenbund hat ihm seinerzeit Gefolg-
schaft geleistet; er tut es heute noch, und so steht auch die ganze
Argumentation von Prof. v. Frankenberg auf dieser Briicke zwi-
schen Religion und Wissenschaft.

In meinem Artikel stehen in Klammern die beiden Sitze:
«DaB} Gott Geist ist, kann man auch in der Kirche horen. Aber
was bedeutet ,Geist’?» Ich wollte damit andeuten, da3 auch in
theologischem Munde Gott — Geist sei und dal3 man sich des-
halb hiiten sollte, dieselbe Gleichung zu gebrauchen, wenn man
die Welt wissenschaftlich erklidren will. Dies haben wohl die
meisten Leser herausgefunden. Herr Prof. v. Frankenberg gibt
jener Nebenbemerkung einen andern Sinn. Hat er sie vielleicht
nur fliichtig gelesen, vielleicht den Artikel iiberhaupt? Auf diese
Frage bin ich gekommen dadurch, daB er schreibt, ich wende
mich dagegen, «dafl man Worte wie ,Religion’ und ,das Gott-
liche’ in einem modernen, freigeistigen Sinn gebraucht», wih-
rend ich in meinem Artikel von Religion gar nicht gesprochen
habe; das Wort kommt darin iiberhaupt nicht vor.

Nun aber nehme ich die Gelegenheit gerne wahr, zu erkliren,
daB ich wirklich die freigeistige Welt- und Lebensanschauung

nicht als eine Religion ansehe. Ich gehe mit Heinrich Schmidt
(auch von Prof. von Frankenberg als Gewihrsmann angefiihrt)
einig, der in seinem Philosophischen Wérterbuch Religion fol-
gendermafBlen erklirt: «Religion ist die Gesamtheit derjenigen
Gedanken und Gefiihle eines Menschen oder einer Menschen-
gruppe, die sich letzten Endes auf ein ,gottliches’ Wesen be-
ziehen, sie ist das Verhdiltnis des Menschen zu ,Gott’.» Natiirlich
ist es jedermann unbenommen, diese Erklirung auch auf den
monistisch-pantheistischen Nichtgott-Gott zu beziehen.

Damit bin ich ins Zitieren hineingeraten. Aber es gehort ja
zur guten Sitte, nicht nur zu sagen, was man selber denkt, son-
dern sich bescheiden als Gefolgsmann von Autorititen zu be-
kennen, die «es» auch gesagt haben. Es dient zur Riickenstir-
kung. Also:

1. Zu «Gotts. Prof. Dr. med. G. F. Nicolai schreibt in «Die
Biologie des Krieges» etwas massiv:

«. .. Wer aber weiB, daB Gott nicht existiert, und zimmert sich
irgendeinen phantastischen Kraftbegriff zusammen, den er als
Gott definiert, handelt toricht, und in diesem Sinne ist der naivste
Gotzenanbeter viel verstindiger als manche grundgelehrte Phi-
losophen.»

Prof. Heinr. Schmidt erklirt in seinem Philosophischen Wor-
terbuch «Gott» folgendermaBen:

«Gott, ein Wesen mit «iibernatiirlichen», d. h. auBlergewdhn-
lichen Eigenschaften und Kriften, im héchsten Sinne ein Wesen
mit allen Attributen der Vollkommenheit.»

2. Zu «Religion». Prof. Nicolai, a. a. O.:

«Man kann neue Religionen griinden, man kann gegen die be-
stehenden protestieren, aber es bleibt mit dem Namen der Reli-
gion etwas von dem Fluch der Gebundenheit und bestenfalls
ist es gelungen, neuen Wein in alte Schliduche gegossen zu haben,
neuen Inhalt einer alten Form anzupassen.»

Fritz Mauthner, Worterbuch der Philosophie:

«Wir sind alle durch eine oder 'durch mehrere der Religions-
formen hindurchgegangen; von dieser Wanderung her haftet uns
der Wortschall Religion feierlich im Gehor wie Orgelton und
Glockenklang. — Weil aber das Wort Religion in seinem langen
Bedeutungswandel seine Beziehungen zu dem personlichen Gotte
nicht ganz aufgegeben hat, den man durch Gaben und Gebete den
augenblicklichen Wiinschen giinstig stimmen kann, weil man

Bei der Betrachtung des Sternenhimmels
(Aus Brauchlins Buch «Fesseln»)

O diese unnennbare Schonheit und Erhabenheit! Wenn sich die
Menschen mehr dieser hingéiben als den Zielen ihrer engen Selbst-
sucht, wenn sie ihre Sinne und ihren Geist der wunderbaren Tatsache
aufschléssen, daB es ein All mit Milliarden von Welten gibt und daB
wir Menschen auf dem Sternlein Erde die unbegreifliche Kraft
haben, sie zu sehen und in ihrem Wesen zu erkennen, wie mii3te es
in ithren Seelen feiern! Wie miifiten sie erschauern vor dem unfal3-
baren Wunder ihres eigenen Daseins, vor den Wundern Auge und
Ohr und Sprache und vor dem Vermégen zu denken und zu emp-
finden! Miifite das nicht ein Staunen sein von Mensch zu Mensch?
Konnte da einer den andern noch verfolgen oder schlagen oder
kranken, wenn er von ihm weil3, daB8 er durch seine Augen eine Welt
voller Sonnen in sich aufgenommen hat und in seiner Seele deren
Abbild und Abglanz trigt?!

Licherlich, selbst fiir kleine Kinder zu kindisch kam mir das Lied-
lein vor «WeiBt du, wieviel Sterne stehen an dem blauen Himmels-
zelt»>. Warum nicht schon die Kinder, nicht gerade sie, die Empfing-
lichen, ehrfiirchtig Aufnehmenden, die ergreifende Wahrheit vom
Dasein unzihlbarer kreisender Sonnen ahnen lassen? Warum sie tiu-
schen mit der Vorstellung von einem allzu menschlichen Gotte, der
mit dem Zeigefinger auf die silbernen Piinktlein am Nachthimmel
tupft und sie «zdhlet, daB ihm auch nicht eines fehlet an der ganzen
groflen Zahl», eine tragikomische Figur wie Riibezahl im Mirchen?

Warum sie zu dem unheilvollen Wahn verfithren, dafl alles fiir uns
Menschen geschaffen sei?!

Madonna, statt Christus
In seinem «Buch von San Michele» schreibt Axel Munthe (S. 181):

«Selten, sehr selten horte ich (in Gesprichen von Priestern, Mon-
chen oder Frati) den Namen Gottes nennen, den Namen seines Soh-
nes nie. Einmal wagte ich es, einem alten Frato, der mein besonderer
Freund war, mein Erstaunen auszusprechen, daf in ihren Diskussio-
nen Christi Name nie vorkime. Der alte Frato machte aus seiner
personlichen Meinung kein Geheimnis, dal Christus seinen Ruf nur
dem Umstande verdanke, daB er die Madonna zur Mutter hatte. So-
viel er wisse, habe Christus nie jemanden von der Cholera gerettet.
Seine heilige Mutter hatte sich die Augen ausgeweint seinetwegen.
Was hatte er seinerseits fiir sie getan? «Weib», sagte er, «was habe ich
mit dir zu schaffen?» Percio ha finito male! Deshalb nahm es auch
ein schlimmes Ende mit ihm.» . ..

Schulgebet

Es gibt immer noch Leute, die nicht begreifen oder nicht begreifen
wollen, daB es auBer Katholiken und Protestanten auch Mitbiirger
anderer weltanschaulicher Richtung gibt, und dal} diese in einem
Rechtsstaate, in dessen Verfassung die Glaubens- und Gewissensfrei-
heit gewihrleistet ist, jenen durchaus gleichgestellt sind. Unwissende



Nr. 6

DER FREIDENKER . 43

ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel den kleinen Finger
reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar gefressen zu wer-
den, — darum tédten wir gut daran, unsere Ehrfurcht vor dem
Leben, unsere sehnsiichtige, sich bescheidende Unwissenheit, die
fiir eine Weltanschauung gelten muB, nicht weiter Religion zu
nennen. Das Wort Gott hat fiir uns ganz gewill keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion konnen wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Auf den Artikel von Prof. v. Frankenberg wire noch manches
zu sagen. Ich muB hier mit Riicksicht auf den knappen Raum

abbrechen, méchte abschlieBend nur noch beifiigen, daf3 es doch
nicht so nebensichlich ist, «<was einer fiir wahr hilt und wie er
es nennt, wenn er nur auf dem Boden der Forschung baut», wie
Prof. v. Frankenberg meint. Denn Name ist nicht Schall und
Rauch (das Wort des verliebten Faust darf nicht ernstgenom-
men werden) ; Name (= Wort) ist Bedeutung, und diese ist um
so groBler, wenn das Wort auf dem Boden der Weltanschauung
gebraucht wird und ihm sonach wissenschaftlicher Wert zu-

kommen soll. E. Brauchlin.

(/4’ Lev!’ (‘gckwe(fzev

Versuch einer Wiirdigung seines Werkes

Von J. Wanner.

3. Albert Schweitzer als Religionskritiker

Seine Stellung zum Christentum

Albert Schweitzer nimmt nicht nur Stellung zu den kultur-
philosophischen Problemen der Gegenwart, er setzt sich als
Theologe auch mit dem Christentum und der Kirche ausein-
ander. Er sucht dem Vernunftglauben wieder zu seinem Recht
zu verhelfen. Mutig und ohne jede Riicksichtnahme auf An-
sehen und Geltung ziindet er hinein in jede Hohlheit und Ver-
dorbenheit der zeitgendssischen Christenheit. Auch hier zeigt er
sich gleichsam als der unbeugsame Verfechter der Wahrheit und
Lauterkeit.

Die Tatsache, dal} in den letzten Generationen der Einzelne
sowohl der Kirche als dem Staate gegeniiber immer mehr von
seiner geistigen Selbstindigkeit preisgegeben hat, sucht Schweit-
zer iiberzeugend nachzuweisen. Diese Unselbstindigkeit im
Denken hatte zur Folge, daB3 er die idealisierte Wirklichkeit zum
Ideal setzte: es fehlte ihm die Gesinnung, um sich mit den Gré-
Ben der Wirklichkeit kritisch auseinanderzusetzen. Die Kirche
kann ihre Aufgabe nur dann erfiillen, wenn sie imstande ist, die

(Fortsetzung)

Menschen in elementarer, denkender, ethischer Religiositit zu
einigen. Thre Ohnmacht zeigte sich besonders in ihrem absoluten
Versagen im Kriege. «Ihr fiel es zu», so fithrt Schweitzer aus,
«die Menschen aus dem Kampfe nationaler Leidenschaften her-
aus zur Besinnung zu rufen und in der Gesinnung der héchsten
Ideale zu erhalten. Sie hat es nicht vermocht, ja nicht einmal
ernstlich versucht. Allzusehr historische und organisierte und zu .
wenig unmittelbar religiose Gemeinschaft, erlag sie selber dem
Geiste der Zeit und vermengte die Dogmen des Nationalismus
und des Wirklichkeitssinnes mit der Religion. Nur eine Mi-
niaturkirche, die Gemeinschaft der Quiker, hat es unternom-
men, die absolute Giiltigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben, wie
sie in der Religion Jesu enthalten ist, zu verteidigen.»

Vom Christentum sagt Schweitzer, daf3 es jahrhundertelang
das Gebot der Liebe und der Barmherzigkeit als iiberlieferte
Wabhrheit in sich getragen habe, ohne sich aber gegen die Skla-
verei, die Hexenverbrennung, die Folter und so viele andere an-
tike und mittelalterliche Unmenschlichkeiten aufzulehnen. All-
zugerne wird die Verflachung des Christentums dem Rationalis-
mus des 18. Jahrhunderts zugeschoben. Betrachten wir aber das

und Ignoranten gibt es iiberall, daran ist nichts zu @ndern; aber sie
sollten nicht dort zu finden sein, wo der tolerante Geist der Ver-
fassung in erster Linie leitender Grundsatz sein sollte, in der obliga-
torischen Volksschule. Man ist wohl berechtigt, zu sagen, dal im
allgemeinen dieser Geist herrsche. Um so mehr fallen VerstoBe gegen
ihn auf, wie sich letzthin in Schaffhausen einer ereignet hat.

Ein Freidenker hat schulpflichtige Kinder. Das jiingste davon be-
suchte im verflossenen Schuljahr die 2. Klasse. Alles ging in bester
Ordnung, bis die Lehrerin erkrankte und durch eine Aushilfslehrerin
ersetzt werden muflte. Diese fand es fiir notig, mit der Klasse vor
und nach dem Unterricht zu beten. Schon am zweiten Tag begab sich
der Vater des Knaben zu ihr und ersuchte sie, diese Neuerung zu
unterlassen, da das Gebet eine konfessionelle Angelegenheit sei und
deshalb nicht in die obligatorische Volksschule gehére. Das fruchtete
nichts; die Lehrerin versteifte sich darauf, im Rechte zu sein und
konnte sich dabei auf den Artikel 21 der Schulordnung fiir den Kan-
ton Schaffhausen vom 3. September 1936 berufen, welcher lautet:
«Der Lehrer kann den Unterricht mit Gebet oder mit Gesang er-
offnen oder schliefen.» Sie ging nun so vor, daBl sie dem Knaben
«erlaubte», vor dem Schulzimmer zu warten, bis das Schulgebet ge-
sprochen war, und am SchluBl des Unterrichts muBlte er vor die Tiire
treten und «durfte» nach GebetsschluB wieder hereinkommen, um
seine Schulsachen einzupacken. DaBl diese Sonderstellung zu Hinse-
leien durch die Mitschiiler fiihrte, ist leicht begreiflich. Telephonische
und schriftliche Einwdnde niitzten nichts, hatte das fromme Friu-
lein doch den Schulinspektor auf seiner Seite.

Am 12. Dezember 1949 wurde der Vater in einer Eingabe sowohl
bei der stadtischen als bei der kantonalen Schulbehorde vorstellig
und wiinschte darin, die Behorden méchten auf den oben angefiihr-

- ten Artikel 21 zuriickkommen und die Bestimmung, daB in der

Schule das Gebet zulissig sei, ausmerzen. Bis jetzt hat er weder von
der einen noch von der andern Behorde eine Antwort, nicht einmal
die Bestitigung des Empfangs seiner Eingabe, erhalten:

Der Fall selber hat sich inzwischen erledigt dadurch, daB die regu-
lire Lehrerin ihren Posten wieder bezogen hat. Das Grundsitzliche
aber bleibt in Schwebe, da ihre Vertreterin die Gelegenheit haben
und beniitzen wird, ithre Frommigkeit einer andern Schule aufzu-
dringen.

Bedeutungsvoll ist die an sich kleine Begebenheit fiir uns dadurch,
daB sie uns zeigt, wie notwendig es ist, auf die Trennung von Staat

und Kirche, Schule und Kirche hinzuarbeiten. E. Br.

Hat die Kirche noch eine Lebensbherechtigung?

Ueber dieses Thema sprach im dsterreichischen Rundfunk (Sender
Alpenland) ein Pfarrer (Wolfgang Pommer, wenn wir richtig gehort
haben) am 17. April d. J. in der Sendereihe «Wissen fiir alle». Zu-
nichst gab der Vortragende einen Ueberblick iiber die geschichtliche
Bedeutung der Kirche, namentlich im Mittelalter. Von den Schatten-
seiten des damaligen Kirchenregiments (Inquisition, Hexenprozesse
u. dgl.) schwieg des Singers Hoflichkeit. Das wollen wir ithm weiter



	Nochmals "Das Göttliche"

