
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 5

Artikel: Grundfragen der Erziehung (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 ÜEK FREIDENKER Nr. 5

nerellen Morphologie» spricht er von der «unendlich erhabenen
Gottesvorstellung, zu welcher uns der Monismus hinführt».

Den Begriff des werdenden Gottes hat einer der besten Köpfe
unserer Bewegung, Heinr. Schmidt, mit großer Klarheit vertreten.

Vielleicht überlegt sich Brauchlin noch einmal, ob er recht

tut, den Satz «In der Welt selbst ist der Ursprung des Göttlichen»
als «Phrase» zu bezeichnen. (Uebrigens nehme ich ihm seine

Kritik nicht etwa übel, so wenig ich es auf der andern Seite den

Jenseitsgläubigen verdenke, wenn sie mich desselben Satzes

wegen als Ketzer verfemen.) Schließlich darf im Giordano-Bruno-
Jahr daran erinnert werden, daß schon der Nolaner in der Well
die Selbstentfaltung Gottes sah.

Auch das W ort «Religion» gedenken wir nicht den Lippen-
ehristen und Pharisäern als Monopol zu überlassen. Man
verwechsle doch nicht «Religion» und «Offenbarungsreligion» oder
«Jenseitsglaube»! Das könnte der Gegenseite so passen! Eine
Religion ist jede Weltanschauung, die ihren Träger begeistert
und sittlich verpflichtet. Diese Weltanschauung und die daraus

entspringende Ethik wird sehr verschieden sein, je nach dem

Bildungsniveau, nach Veranlagung, Ueberlieferung und
Erziehung. Sie wird sich auch — das begreifen die Christen nocli
nicht — wandeln müssen, um mit der stetig fortschreitenden
Naturerkenntnis in Einklang zu bleiben. Was einer für wahr
hält und wie er es nennt, sollte uns aber gar nicht so wichtig
sein. Entscheidend ist, ob er auf dem festen Grunde der
Forschung baut oder Propheten und heiligen Büchern glaubt.

Und in der Beziehung braucht sich niemand zu beunruhigen.
Unser neuer Gottesbegriff hat keineswegs etwas Unfaßbares zum
Gegenstand, an das man «glauben» müßte! Daß man nur «das

Unerforschliche» verehren könne, ist ja ein typisch christlicher
Irrtum. Mich haben meine Forschungen gelehrt, daß die Natur,
obwohl unbewußt, schöpferisch arbeitet, indem sie scheinbar
verschwenderisch Formen ausstreut und sie sich im Kampf mit
feindlichen Gewalten erproben läßt. Soll ich dieses herrliche

LITERATUR
Ernst Brauchlin: «Fesseln»*

Nun ist es erschienen, das neue Buch von Ernst Brauchlin, das von
allen, die den Verfasser kennen, mit Spannung erwartet wurde. Denn
Ernst Brauchlin ist ein Schriftsteller besonderer Prägung, der nicht,
wie viele unserer heimatlichen Dichter, am Aeußern, an den
Eigenheiten unseres Landes und Volkes haften bleibt. Er ist nicht nur ein

guter Beobachter und getreuer Schilderer menschlichen Denkens
und Seins, sondern er dringt in die Tiefe, fragt nach dem Warum,
sucht die Wahrheit. Diese Vorzüge kommen in dem Roinan «Fesseln»

ganz besonders zur Geltung.
Es ist das schwere Uos eines jungen Menschen, das Ernst Brauchlin

in dieser Lebens- und Leidensgeschichte anhand ihm überlassener
Aufzeichnungen dichterisch gestaltet. Dieser Jost Beiger, das
unerwünschte Kind eines charakterlosen und brutalen Vaters, wächst
auf im Dunkeln. Sorge und Not stehen schon an seiner Wiege. Hunger

und Elend sind seine Gefährten. Wohl sucht seine Mutter die
Herzlosigkeit des Vaters nicht nur an ihrem Jost, sondern auch an
den zwei Kindern aus der ersten Ehe ihres Mannes mit aufopfernder
Liebe und stillem Dulden zu vergelten. Aber es gelingt ihr nur selten,
einen Lichtschimmer von Frohmut in das überschattete kindliche
Gemüt eindringen zu lassen, denn Jost ahnt die Seelenpeiii seiner
über alles geliebten Mutter und leidet darunter. So geht Jost Berger
schon von frühester Kindheit an seinen Weg einsam, ohne
Spielkameraden, als Gemiedener, als Aermster unter den Armen, ein
schuldloses Opfer eines willensschwachen und verdorbenen Vaters
und einer Mutter, die ihm trotz aller Hingebung weder Halt noch

Aufmunterung bieten kann, weil sie sich rat- und tatlos in ihr

* Erlenbach-Zürich, Eugen Rentsch Verlag 1950. 360 Seiten. Preis:
broschiert Fr. 10.— Leinen geh. Fr. 12.50.

Vorwärtsdrängen und Gestalten nicht verehren dürfen, wiewohl
ich es in seinen Grundzügen durchschaue und überzeugt bin,
daß kein Spuk im Spiele ist? Gerade weil alles mit rechten Dingen

zugeht, erscheint das Werden und Schaffen in der Natur
umso großartiger. Hört denn unsere Verehrung für einen großen
Menschen auf, sobald wir sein Erbgut kennen und die Einflüsse,
die ihn auf seinem Bildungsgänge geformt haben? Erscheinen
die Blumen uns nicht mehr schön, seit wir wissen, daß nicht wir
es sind, für die sie sich schmücken

Warum wollen wir nicht zugeben, daß die Welt tiefer ist, als

unsere Väter ahnten, — ohne Lenker und ohne Zauberei, aher

ringend um ihren Sinn, um Harmonie, um Bewußtheit!

Prof. Dr. Gerhard v. Frankenberg. Hannover.

Grundfragen der Erziehung
(Schluß)

Unsere Moral ist die Moral der Menschen, die erkannt haben,
daß menschliches Glück, menschliche Freude, menschliche Kultur

nur durch gegenseitige Hilfe, durch friedliche Zusammenarbeit

aller Menschen, durch die Beseitigung alles
lebenzerstörenden, kulturwidrigen Kampfes unter ihnen herbeigeführt
werden kann. Es ist die Moral der vorwärtsstrebenden,
selbstbewußten Gemeinschaftsmenschen.

Die natürliche Sittenlehre kennt keine Pflichten gegenüber
einer sogenannten Gottheit (oder Gottheiten), sondern nur
Pflichten gegenüber der menschlichen Gemeinschaft. Die christliche

Moral aber stützt sich stets nur auf das Einzelinteresse, auf
den nackten Egoismus des Menschen. Für die christliche Moral
bestellt also nicht, wie für die freigeistige Ethik, die Sorge um
das Gedeihen und Wohlergehen der Allgemeinheit, sie hat
immer nur das Ziel des Einzelnen, nämlich sein Seelenheil im Him-

Schicksal ergibt. Und doch, alle Entbehrungen und Ungerechtigkeiten,
alle Demütigungen und Enttäuschungen vermögen in dem

heranwachsenden Kinde den Willen zu leben, vorwärtszukommen, um der
geliebten, vom Vater verlassenen Mutter Hilfe und Stütze zu werden,
nicht zu töten.

Wie klammert sich der junge Jost an die wenigen Lichtpunkte, die
ins Dunkel seines Daseins scheinen, wenn er Menschen trifft, die es

gut mit ihm meinen, die nicht nur den Hunger seines Leibes, sondern
auch denjenigen seines Geistes zu stillen suchen. Er lernt selbständig
denken, sieht ein feines Ziel vor sich, streift langsam die Fesseln ab,
in die ihn Geburt und überlebte Anschauungen gezwängt haben. So

sieht er das Leben und sein eigenes Sein und Werden mit neuen
Augen, erkennt die Zusammenhänge des Geschehens und wird ein
frühreifer junger Mensch, der nach mühseligen Umwegen und harten
äußern und innern Kämpfen sein Ziel doch noch erreicht.

Ernst Brauchlin hat uns mit diesem Roman sein reifstes Werk
geschenkt. So ungewöhnlich die Erlebnisse dieses Jost Berger sind, so

unglaublich uns die geschilderten sozialen Zustände vor kaum sieben
Jahrzehnten auch vorkommen, nie haben wir das Gefühl des
Gemachten und Gesuchten. Ein tiefes Verstehen der Psyche und des

geistigen Werdens des heranwachsenden Menschen, eine edle
Gesinnung, die nie Haß sät, sondern den Weg der Erkenntnis weist,
machen diesen meisterhaft geschriebenen Schicksalsroman für den
Leser zu einem bleibenden innern Erlebnis.

Möge dieses vom Verlag sorgfältig ausgestattete Buch recht viele
aufnahmebereite Leser finden, denen das menschlich Echte, Tiefe
und Wahre mehr bedeutet als seichte Unterhaltung. l'.St.

Ernst Brauchlins Roman «Fesseln»
Als Epiktet von seinem Herrn wegen Ungehorsam in Fesseln

gelegt wurde, konnte er ihrer spotten: Mein Herr, ihr könnet wohl meinen

Körper fesseln, mein Geist aber ist frei!



Nr. 5 DER FREIDENKER 35

mel, vor Augen. Daher setzt sieh der christlich erzogene Mensch

immer als Einzelperson mit seinem Gott auseinander und
erwartet von ihm, ohne Rücksicht auf die übrige Welt, Lohn oder
Strafe. Er nimmt nur deshalb Rücksicht auf andere Mensehen,
weil es ihm Gott so vorgeschrieben hat, aber durchaus nicht um
der Menschen, sondern um Gottes willen. Die Hauptsache ist für
ihn, daß er einst ins Jenseits kommt, wo er es gut haben und sich

von allen Anstrengungen, welche die Befolgung der christlichen
Moralgrundsätze für ihn mit sich gebracht, erholen wird.

Wenn daher die Frage auftaucht, ob Religionsunterricht oder
weltliehe Morallelire, so kann es nur eine Antwort darauf geben :

wellliche Morallelire. Denn nur 'diese vermag uns ein Bild von
dem Ganzen der sittlichen Lebensführung zu geben. — W enn
auch das Christentum seine «guten Werke» der Nächstenliebe
und Barmherzigkeit anpreist, so geschieht es nicht um ihrer
selbst willen, sondern als Vorbedingung zur Erlangung der
Himmelsseligkeit. Zu den guten Werken gehört z. B. auch das

Almosengeben. Almosen können aber dem Bedrängten nicht wirksam

helfen. Der Arme, dem man ein Almosen gibt, ist nicht ein
Mensch, den man aus dem Elend befreien will, nein, er ist
gewissermaßen nur die Sparbüchse, in die man die Münze hineinwirft,

um sich damit den Eintritt in den Himmel zu sichern.
Unsere moderne ethische Erziehung zur gegenseitigen Hilfe
stammt aber aus dem großen Gefühl der Verantwortlich keil
gegenüber allen Mensclien, aus der Brüderlichkeit zu unserem
eigenen Geschlecht.

Allein es gibt noch etwas, was uns Menschen der Neuzeit von
der christlichen Moral grundlegend scheidet: Das ist der asketische

Gehalt aller seiner Morallehren. Das Christentum predigt
Friedfertigkeit und Sanftmut, Demut und Einfalt, Nächstenliebe

und Verzeihen, aber nicht etwa um der Gemeinschaft oder

um des anderen Menschen willen, sondern nur, um Gott zu
gefallen. Alle diese Handlungen gelten hauptsächlich deshalb als

gottgefällig und tugendhaft, weil sie dem Mensehen furchtbar

Wer kann heute noch so reden, wo die meisten Mensclien zwar
nicht Handschellen, dafür aher wirtschaftliche und «geistige Fesseln»

tragen, die sie in hoffnungsloseren Bann zu legen vermögen als jene.
die der griechische Philosoph, einer Laune seines Herrn wegen, für
kurze Dauer erdulden mußte?

Fesseln, von Gehurt anhaftende, durch Eigensinn seihst
erworbene, durch das Schicksal auferlegte oder durch kritiklose
Gläubigkeit in sie verstrickt — mannigfach sind die Tatsachen, die

gegen das Schillerwort «der Mensch ist frei, und wäre er in Ketten
geboren» zu zeugen scheinen. Und doch: in ivielen Fällen könnte
jeder seines Glückes eigener Schmied sein, wenn, eben wenn er —
wollte! Wollte oder könnte?

In seinem Roman, der in Wirklichkeit eine Darstellung der Typen
und Umstände der zum Schicksal gewordenen Fesseln ist, zeigt der
Verfasser, unser Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin. wie man sich
seiner Fesseln entledigen kann.

Trotzdem es sich um eine wahre Lebensphilosophie handeil, lies!
sieh das Buch spannend, und unabwägbar ist der Nutzen, den man
daraus zieht. Jedenfalls dient der Roman auch unserer Weltanschauung

und verdient weiteste Verbreitung. J. /','.

«Armer Stendhal!»
Diesen verächtlich gemeinten Ausruf leistete sich ein prominenter

Vertreter des österreichischen Rundfunks, der — anläßlich der
Uebertragung des päpstlichen Ostersegens (urbi et orbi) — in Rom
weilte, um als Reporter seiner Begeisterung über den durch das

«Heilige Jahr» bedingten Massenaufmarsch von Gläubigen Ausdruck
zu geben. Es ist psychologisch — aber noch mehr politisch — begreiflich,

daß bei einem solchen fulminanten Anlaß ein Mitglied der
österreichischen Volkspartei mit Freuden die Gelegenheit ergriff, um
einem so ausgepichten Atheisten wie Stendhal es war, eins auszu-

schwer fallen, weil sie seiner Natur widersprechen, weil es ihm
Qual und Zwang bedeutet, sie zu befolgen. Man kann die christlichen

Tugenden in einem Satz dahin zusammenfassen, daß nur
das im Sinne der christlichen Moral schön und edel ist, "was den
Menschen furchtbare Selbstüberwindung kostet. Die christliche
Moral besteht darin, daß die Menschheit fortwährend ihre eigenen

Triebe, auch wenn sie noch so einfach und natürlich sind,
bekämpfen und unterdrücken muß. Nur der, der sich selbst mit
Erfolg Gewalt antun kann, ist im christlichen Sinne tugendhaft.
Alles Natürliche aber ist Sünde. Nicht deshalb, weil es eine
Verletzung des Mitmenschen oder der Gemeinschaft bedeutet,
sondern weil es ein Zuwiderhandeln gegen Gottes Gebote ist. Sündhaft

ist aber die ganze Natur des Mensclien und erst durch die

Unterdrückung dieser tiefinnerlicli bösen Natur kann er zu
einem guten Uebenswandel im Sinne der christlichen Ethik
gelangen. Darum hat die christliche Moral die Uelire von den
entsetzlichen und vor allem unauslöschlichen, ewigen Strafen
aufgestellt, welche den Sünder mit der Hölle und dem Fegfeuer
bedrohen. — Welch fürchterlicher Gedanke, Menschen wegen
irgend welcher «Sünden», die sie wälirend ihres winzigen kleinen

Lebens auf dieser Erde begangen haben oder ohne ihr Wissen

begangen haben sollen, ohne Ende leiden zu lassen. Auch
diese entsetzlichen Phantasien entspringen folgerichtig dem

finsteren Charakter der asketischen Moral.
Daher legt auch die christliche Ethik ein so ungeheures

Gewicht auf die Lehre von der Erbsünde. W ir können mit dieser

grauenhaften Vorstellung wahrlich nichts anfangen. Noch
weniger können wir verstehen, wie man bei der Erziehung von
Kindern diesen glaubhaft machen will, daß ein lallgütiger)
Gott, weil ihm angeblich das erste Menschenpaar ungehorsam

war, alle unschuldigen Nachkommen dieses Paares mit seinem
Fluch belegt, wie er furchtbarer und bitterer nicht ausgedacht
werden kann. Darnach kommen alle Mensclien schon mit
schwerster Todsünde beladen auf die W elt. Neugeborene Kinder

wischen. Hatte doch dieser Begründer des modernen Romans einen
Ausspruch verbrochen, den Nietzsche als «besten Atheistenwitz»
bezeichnet hat: «Gott hat nur eine Entschuldigung, daß er nämlich
nicht existiert.* Das war aber noch nicht alles, was dieser vermaledeite

Stendhal in den Augen der Gläubigen auf dem Kerbholz hatte;
er sagte — horribile dictu — den Untergang der katholischen Kirche
bereits 1826. also vor mehr als 100 Jahren, voraus. Nun, das mag
heute etwas voreilig erscheinen, da nach dem zweiten Weltkrieg
zweifellos eine gewisse Regeneration religiöser Empfindungen zu
verzeichnen ist, doch sind diese in der Hauptsache auf die wachsende
Kriegspsychose (Atombombe!) zurückzuführen und nur kurzsichtige
Beobachter können vermeinen, daß sich das Rad der Geschichte auf
die Dauer zurückdrehen lasse.

Gewiß war es utopisch, wenn Voltaire, in dessen Geist Stendhal
aufgewachsen war, vermeinte, daß es genüge, mit der Vernunft allein
gegen die Unvernunft zu Felde zu ziehen; daß es geniige, sich die
Sünden der Kirche vor Augen zu halten, um einen erfolgreichen
Kampf gegen diese Institution zu führen, die er als «infam»
empfand, wie sein bekannter Schlachtruf es ausdrückte: «Ecrasez
l'infâme!» Es war auch utopisch, wenn er — in Ueberschätzung der
Kraft des menschlichen Geistes — ausrief: «Zwölf Männer (er meinte
die Apostel, H.) haben das Christentum begründet; ich werde euch
beweisen, daß einer (er meinte damit sich selbst, H.) genügt, um es

zu vernichten.» Doch es ist noch viel utopischer — wenn diese

Steigerung gestattet ist — anzunehmen, daß sich irgendein Bestehendes
erhalten lasse ohne Rücksicht auf die Veränderungen, die sich auf
allen Gebieten des öffentlichen Lebens unaufhörlich vollziehen.
Voltaire täuschte sich wohl über den Weg, den die freigeistige Bewegung
zu gehen hatte und Stendhal täuschte sich über das Tempo der
Entwicklung, doch prinzipiell hatten sie recht und werden immer inehr
recht behalten, so sehr auch die Klerikalen von heute darüber in
HarnisCh geraten mögen.



36 DER FREIDENKER Nr. f>

Fesseln, —

der in dieser Nummer besprochene Roman von
Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin kann zum Preise von

Fr. 10.— broschiert,
Fr. 12.00 in Leinen gebunden

bezogen werden bei :

der Literaturstelle der FVS., Postfacli, Basel 12

der Redaktion des Freidenkers, Postfacli 1197, Bern-
Transit

oder beim

Quästor der Ortsgruppe Zürich, Hrn. Jacques Bücher.
Schrennengasse 10, Zürich 3

kommen daher, wenn sie nicht getauft und dadurch von der
Erbsünde befreit werden, nach der strengen Lehre der katholischen
Kirche in die Hölle. Diese Lehre wird allerdings heute von der
Kirche schon gemildert. Sie wagt es eben nicht mehr, sie in der

ganzen Strenge aufrecht zu erhalten; sie behauptet bloß, daß
die ungetauften Kinder nicht zum Thron und Antlitz Gottes
zugelassen werden.

Unsere Weltanschauung kann sich zu diesem asketischen

Grundzug der christlichen Moral nur vollkommen ablehnend
verhalten. Wir können mit dieser weltfremden Uehre nichts
anfangen, noch weniger können wir es verantworten, unsern
Kindern eine Moral zu lehren, die im Widerspruch zu aller
Natürlichkeit, zu aller Freude steht, die die Erde noch trübseliger
macht, als sie ohnehin schon ist. Wir betrachten nicht jede
natürliche freie Handlung als «sündhaft», wir sehen die
natürlichen menschlichen Triebe nicht als ein Erbteil des Bösen an.
W ir wollen die Kinder stark und froh für eine bessere Zukunft
erziehen, wir wollen sie vor allem für die Aufgaben des Dienstes

an der Gemeinschaft reif und geeignet machen. Eine Morallelire,

Den ersten entscheidenden Stoß erlitt die Kirche durch die große
französische Revolution, von der einst Kant (1798), der gewiß niclit
aufrührerisch veranlagt war, sagte: «Ein solches Phänomen in der
Menschengeschic'hte vergißt sich nicht mehr, weil es eine Anlage und
ein Vermögen in der menschlichen Natur zum Besseren aufgedeckt
hat, dergleichen kein Politiker aus dem bisherigen Laufe der Dinge
herausgeklügelt hätte.» Nun, wir — rückwärts gewendete Propheten
— brauchen heute nichts mehr auszuklügeln. Wir verstehen sehr

gut, daß das aufstrebende Bürgertum im Kampf gegen die Vorrechte
des Adels gezwungen war, auch die mit diesem politisch verbundene
Kirche zu bekämpfen. Als geistige Waffe diente dem Bürgertum in
seinem revolutionären Kampf die Wissenschaft und wir erinnern uns
an die stolzen Worte eines Laplace, der auf die verwunderte Frage
Napoleons, wohin denn in dem System seiner «Himmelsmechanik»
Gott hingeraten sei, antwortete: «Sire, wir benötigen diese Hypothese

nicht mehr.»
Ja, damals war das Bürgertum noch antiklerikal eingestellt, und

wir verstehen, daß Stendhal mit dem baldigen Zusammenbruch der
politischen Macht der Kirche rechnete. Er konnte unmöglich voraussehen,

daß das «aufgeklärte» Bürgertum sich später — bedroht
durch das neu aufstrebende Industrieproletariat — genötigt sehen

werde, mit der Kirche Frieden zu schließen. Diese war denn auch —
im wohlverstandenen Eigeninteresse — gern bereit, die Sünden der
Aufklärer zu vergessen, und da sie an dem Aufblühen der Industrie
indirekt — später sogar direkt — partizipierte, so verteidigte sie die
«Heiligkeit des Eigentums» mit der gleichen Inbrunst wie ehedem
das «Gottesgnadentum» der feudalen Herrscher. Und so mochte es

manchem kurzsichtigen Historiker scheinen, als ob die «klug
vorausschauende» Kirche nicht unterzukriegen sei. Zu diesen Historikern
gesellt sich nun auch der eingangs erwähnte Reporter, der es sich

die die Erde verleugnet, um an deren Stelle den unbekannten
Himmel zu setzen, kann nicht die unsere sein.

Unsere Ethik ist eine andere. Den Kindern aber müssen wir
zeigen, daß sie eine Ethik der Freude und des Glücks ist, nicht
in einem grob materiellen Sinn, sondern im Sinne einer höheren,
vorwärtsstrebenden Kultur, die nach dem Geiste dürstet. Unsere
Moral soll uns zur Freude am Ueben bringen. Sie soll uns
ermöglichen, alles, was uns das Ueben Schönes, Gutes und Hohes
bringt, mit freiem und offenem Gemüt, mit heiterem Herzen zu
genießen. So werden sich unsere Kinder nicht ewig, wie es die
Menschheit Jahrhunderte hindurch getan hat, mit dem Gedanken

quälen, ob sie und welche Sünden sie begangen haben. Sie
sollen nicht mehr fortwährend ihr Gehirn zermartern, wie das

namentlich geschieht, wenn man die Forderungen der christlichen

Moral auf das äußerste treibt.
Schließlich lehnen wir auch in Erziehungsfragen die starre

Form ab, in die die Kirche ihre Moralvorschriften gebracht hat.
Die Kirche begnügt sich nicht damit, den Mensclien sittliche
Grundsätze und ein moralisches Empfinden beizubringen, sie
hat vielmehr, eben weil sie eine widernatürliche Moral geschaffen

hat, ganze Gesetzbücher für ihre Moral notwendig. In diesen

wird, wie in den Paragrajihen eines Strafgesetzbuches, genau
auseinandergesetzt, was eine Sünde ist, wie man eine begeht. Da

gibt es die «scharfsinnigsten» Erklärungen und die überspitztesten

Haarspaltereien. Auch davon müssen wir unsere Kinder
befreien. W ir müssen sie lehren, auch auf dem Gebiete der Moral

aus der Stickluft der «Sünde», der «Buße» und des heuchlerischen

Betragens heraus und auf freie Gefilde zu kommen. Dann
werden sie erkennen, was als moralisch zu gelten hat, nämlich der
aufrechte Wille, die Selbstverantwortlichkeit, das Einstehen für
das, was man getan hat. Wir alle leben in einer Gemeinschaft,
wir sind von dem Wohlergehen dieser Gemeinschaft abhängig,
es kann uns daher nur dann gut gehen, wenn es auch dieser
Gemeinschaft gut geht. Dann werden auch die Schwierigkeiten, die
unendlichen Zweifel der allen religiösen Systeme, über das, was
moralisch, d. h. was Gott wohlgefällig ist, aussterben! Kilo.

nicht verkneifen konnte, die für ihn günstige Gelegenheit zu
benützen, um dem toten Uöwen. von dein nichts mehr zu befürchten
ist, einen Eselstritt zu versetzen: «Armer Stendhal! Die Kirche ist
und wird sein in alle Ewigkeit.»

Wir glaubten zuerst, übel gehört zu haben, doch der Jubelruf des

übereifrigen Reporters paßte nur zu gut zu dem eintönigen «Evviva»-
Geschrei der gläubigen Menge, die durch die zahlreichen Pilger aus
dem Ausland eine Verstärkung erfahren hatte. Am folgenden Tage
wurden der österreichische Unterrichtsminister Dr. Hurdes und
Staatssekretär Graf vom Papst in Sonderaudienz empfangen, und es

ist nicht schwer zu erraten, wovon da gesprochen wurde. Offenbar
von der Reaktivierung der konfessionellen Schule iu Oesterreich.
Wir wollen hoffen, daß dieser Versuch der Romkirche in Oesterreich
auf den gleichen energischen Widerstand stoßen werde wie die von
den Klerikalen in Belgien derzeit betriebene Wiedereinsetzung des

nazistischen Exkönigs Leopold.
Es sind nur Rückzugsgefechte der Kirche, und es kann keinem

Zweifel unterliegen, daß der «arme Stendhal» doch recht behalten
werde. Der Fortschritt läßt sich nicht aufhalten und daher auch
nicht der kommende Zusammenbruch der Kirche, mag diese sich
heute noch an einigen letzten Erfolgen berauschen. Wenn es uns
gelingt, das Diesseits in Ordnung zu bringen. Wirtschaftskrisen und
Kriegsnot auszuschalten, die koloniale Versklavung zu überwinden
und allen Menschen auf Erden ein menschenwürdiges Dasein zu
schaffen, dann hat jede Jenseitsverheißung ihren Sinn verloren und
alle Kirchen, die heute noch an irgendeinem irdischen Jammer
profitieren, wandern in die Rumpelkammer der Geschichte, wo die
Götzen der Vergangenheit lagern: Pharaonen, römische Zäsaren,
Feudalherren, Mandarine und ähnliche Gespenster der '
Vorgeschichte der Menschheit». //.


	Grundfragen der Erziehung (Schluss)

