Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 33 (1950)

Heft: 5

Artikel: Grundfragen der Erziehung (Schluss)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 DER FREIDENKER

Nr. 5

nerellen Morphologie» spricht er von der «unendlich erhabenen
Gottesvorstellung, zu welcher uns der Monismus hinfiihrts.

Den Begriff des werdenden Gottes hat einer der besten Képfe
unserer Bewegung, Heinr. Schmidt, mit groBler Klarheit vertre-
ten. Vielleicht iiberlegt sich Brauchlin noch einmal, ob er recht
tut, den Satz «In der Welt selbst ist der Ursprung des Gottlichen»
als «Phrase» zu bezeichnen. (Uebrigens nehme ich ihm seine
Kritik nicht etwa iibel, so wenig ich es auf der andern Seite den
Jenseitsgldubigen verdenke, wenn sie mich desselben Satzes we-
gen als Ketzer verfemen.) SchlieBlich darf im Giordano-Bruno-
Jahr daran erinnert werden, daf3 schon der Nolaner in der Welt
die Selbstentfaltung Gottes sah.

Auch das Wort «Religion» gedenken wir nicht den Lippen-
christen und Phar

iern als Monopol zu iiberlassen. Man ver-
wechsle doch nicht «Religion» und «Offenbarungsreligion» oder
«Jenseitsglaube»! Das konnte der Gegenseite so passen! Eine
Religion ist jede Weltanschauung, die ihren Triger begeistert
und sittlich verpflichtet. Diese Weltanschauung und die daraus
entspringende Ethik wird sehr verschieden sein, je nach dem
Bildungsniveau, nach Veranlagung, Ueberlieferung und Er-
ziehung. Sie wird sich auch — das bhegreifen die Christen noch
nicht — wandeln miissen, um mit der stetig fortschreitenden
Naturerkenntnis in Einklang zu bleiben. Was einer fiir wahr
hilt und wie er es nennt, sollte uns aber gar nicht so wichtig
sein. Entscheidend ist, ob er auf dem festen Grunde der For-
schung baut oder Propheten und heiligen Biichern glaubt.

Und in der Beziehung braucht sich niemand zu beunruhigen.
Unser neuer Gottesbegriff hat keineswegs etwas UnfaBBbares zum
Gegenstand, an das man «glauben» mifite!” Dafl man nur «das
Unerforschliche» verehren konne, ist ja ein typisch christlicher
Irrtum. Mich haben meine Forschungen gelehrt, daf3 die Natur,
obwohl unbewuBt, schépferisch arbeitet, indem sie scheinbar
verschwenderisch Formen ausstreut und sie sich im Kampf mit

feindlichen Gewalten erproben ldfit. Soll ich dieses herrliche

Vorwirtsdringen und Gestalten nicht verehren diirfen. wiewohl
ich es in seinen Grundziigen durchschaue und iiberzeugt bin,
dal3 kein Spuk im Spiele ist? Gerade weil alles mit rechten Din-
gen zugeht, erscheint das Werden und Schaffen in der Natur
umso groBartiger. Hort denn unsere Verehrung fiir einen grof3en
Menschen auf, sobald wir sein Erbgut kennen und die Einfliisse,
die ihn auf seinem Bildungsgange geformt haben? Erscheinen
die Blumen uns nicht mehr schon, seit wir wissen, daf} nicht wir
es sind, fiir die sie sich schmiicken?

Warum wollen wir nicht zugeben, daB3 die Welt tiefer ist, als
unsere Viter ahnten, — ohne Lenker und ohne Zauberei, aber

ringend um ihren Sinn, um Harmonie, um BewuBtheit!

Prof. Dr. Gerhard v. Frankenberg. Hannover.

Grundfragen der Erziehung

(SchluB)

Unsere Moral ist die Moral der Menschen, die erkannt haben,
daf3 menschliches Gliick, menschliche Freude, menschliche Kul-
tur nur durch gegenseitige Hilfe, durch friedliche Zusammen-
arbeit aller Menschen, durch die Beseitigung alles lebenzer-
storenden, kulturwidrigen Kampfes unter ihnen herbeigefiihrt
werden kann. Es ist die Moral der vorwirtsstrebenden, selbst-
bewuBlten Gemeinschaftsmenschen.

Die natiirliche Sittenlehre kennt keine Pflichten gegeniiber
einer sogenannten Gottheit (oder Gottheiten), sondern nur
Pflichten gegeniiber der menschlichen Gemeinschaft. Die christ-
liche Moral aber stiitzt sich stets nur auf das Einzelinteresse, auf
den nackten Egoismus des Menschen. Fiir die christliche Moral
besteht also nicht, wie fiir die freigeistige Ethik, die Sorge um
das Gedeihen und Wohlergehen der Allgemeinheit, sie hat im-

mer nur das Ziel des Einzelnen, nimlich sein Seelenheil im Him-

LITERATUR

Ernst Brauchlin: «Fesseln»*

Nun ist es erschienen, das neue Buch von Ernst Brauchlin, das von
allen, die den Verfasser kennen, mit Spannung erwartet wurde. Denn
Ernst Brauchlin ist ein Schriftsteller besonderer Prigung, der nicht.
wie viele unserer heimatlichen Dichter, am Aeullern, an den Eigen-
heiten unseres Landes und Volkes haften bleibt. Er ist nicht nur ein
guter Beobachter und getreuer Schilderer menschlichen Denkens
und Seins, sondern er dringt in die Tiefe, frigt nach dem Warum,
sucht die Wahrheit. Diese Vorziige kommen in dem Roman «Fesseln»
ganz besonders zur Geltung.

Es ist das schwere Los eines jungen Menschen, das Ernst Brauch-
lin in dieser Lebens- und Leidensgeschichte anhand ihm iiberlassener
Aufzeichnungen dichterisch gestaltet. Dieser Jost Berger, das un-
erwiinschte Kind eines charakterlosen und brutalen Vaters, wichst
auf im Dunkeln. Sorge und Not stehen schon an seiner Wiege. Hun-
ger und Elend sind seine Gefihrten. Wohl sucht seine Mutter die
Herzlosigkeit des Vaters nicht nur an ihrem Jost, sondern auch an
den zwei Kindern aus der ersten Ehe ihres Mannes mit aufopfernder
Liebe und stillem Dulden zu vergelten. Aber es gelingt ihr nur selten.
einen Lichtschimmer von Frohmut in das iiberschattete kindliche
Gemiit eindringen zu lassen, denn Jost ahnt die Seelenpein seiner
iiher alles geliebten Mutter und leidet darunter. So geht Jost Berger
schon von friihester Kindheit an seinen Weg einsam, ohne Spiel-
kameraden, als Gemiedener, als Aermster unter den Armen, ein
schuldloses Opfer eines willensschwachen und verdorbenen Vaters
und einer Mutter, die ihm trotz aller Hingebung weder Halt noch
Aufmunterung bieten kann, weil sie sich rat- und tatlos in ihr

* Erlenbach-Ziirich, Eugen Rentsch Verlag 1950. 360 Seiten. Preis: hro-
schiert Fr. 10.—, Leinen geb. Fr. 12.50.

Schicksal ergibt. Und doch, alle Enthehrungen und Ungerechtigkei-
ten, alle Demiitigungen und Enttiduschungen vermégen in dem heran-
wachsenden Kinde den Willen zu leben, vorwirtszukommen. um der
geliebten, vom Vater verlassenen Mutter Hilfe und Stiitze zu werden,
nicht zu toten.

Wie klammert sich der junge Jost an die wenigen Lichtpunkte. die
ins Dunkel seines Daseins scheinen, wenn er Menschen trifft, die es
gut mit ihm meinen, die nicht nur den Hunger seines Leibes, sondern
auch denjenigen seines Geistes zu stillen suchen. Er lernt selbsténdig
denken, sieht ein fernes Ziel vor sich, streift langsam die Fesseln ab,
in die ihn Geburt und iiberlebte Anschauungen gezwingt haben. So
sieht er das Leben und sein eigenes Sein und Werden mit neuen
Augen, erkennt die Zusammenhinge des Geschehens und wird ein
friihreifer junger Mensch, der nach mithseligen Umwegen und harten
dullern und innern Kimpfen sein Ziel doch noch erreicht.

Ernst Brauchlin hat uns mit diesem Roman sein reifstes Werk ge-
schenkt. So ungewohnlich die Erlebnisse dieses Jost Berger sind, so
unglaublich uns die geschilderten sozialen Zustinde vor kaum sieben
Jahrzehnten auch vorkommen, nie haben wir das Gefiihl des Ge-
machten und Gesuchten. Ein tiefes Verstehen der Psyche und des
geistigen Werdens des heranwachsenden Menschen. eine edle Ge-
sinnung, die nie Hal} sit, sondern den Weg der Erkenntnis weist,
machen diesen meisterhaft geschriebenen Schicksalsroman fiir den
Leser zu einem bleibenden innern Erlebnis.

Mége dieses vom Verlag sorgfaltig ausgestattete Buch recht viele
aufnahmebereite Leser finden, denen das menschlich Echte, Tiefe
und Wahre mehr bedeutet als seichte Unterhaltung. R.St.

Ernst Brauchlins Roman «Fesseln»

Als Epiktet von seinem Herrn wegen Ungehorsam in Fesseln ge-
legt wurde, konnte er ihrer spotten: Mein Herr. ihr kénnet wohl mei-
nen Kérper fesseln, mein Geist aber ist frei!



Nr. 5

DER FREIDENKER 35

mel, vor Augen. Daher setzt sich der christlich erzogene Mensch
immer als Einzelperson mit seinem Gott auseinander und er-
wartet von ihm, ohne Riicksicht auf die iibrige Welt, Lohn oder
Strafe. Er nimmt nur deshalb Riicksicht auf andere Menschen,
weil es ihm Gott so vorgeschrieben hat, aber durchaus nicht um
der Menschen, sondern um Gottes willen. Die Hauptsache ist fiir
ihn, dafB3 er einst ins Jenseits kommt, wo er es gut haben und sich
von allen Anstrengungen, welche die Befolgung der christlichen
Moralgrundsitze fiir ihn mit sich gebracht, erholen wird.

Wenn daher die Frage auftaucht, ob Religionsunterricht oder
weltliche Morallehre, so kann es nur eine Antwort darauf geben:
weltliche Morallehre. Denn nur'diese vermag uns ein Bild von
dem Ganzen der sittlichen Lebensfiihrung zu geben. — Wenn
auch das Christentum seine «guten Werke» der Nichstenliebe
und Barmherzigkeit anpreist, so geschieht es nicht um ihrer
selbst willen, sondern als Vorbedingung zur Erlangung der Him-
melsseligkeit. Zu den guten Werken gehort z. B. auch das Al-
mosengeben. Almosen kinnen aber dem Bedriangten nicht wirk-
sam helfen. Der Arme, dem man ein Almosen gibt, ist nicht ein
Mensch, den man aus dem Elend befreien will, nein, er ist ge-
wissermaf3en nur die Sparbiichse, in die man die Miinze hinein-
wirft, um sich damit den Eintritt in den Himmel zu sichern.
Unsere moderne ethische Erziehung zur gegenseitigen Hilfe
stammt aber aus dem groBen Gefithl der Veranticortlichkeit
gegeniiber allen Menschen, aus der Briiderlichkeit zu unserem
eigenen Geschlecht.

Allein es gibt noch etwas, was uns Menschen der Neuzeit von
der christlichen Moral grundlegend scheidet: Das ist der asketi-
sche Gehalt aller seiner Morallehren. Das Christentum predigt
Friedfertigkeit und Sanftmut, Demut und Einfalt, Nichsten-
liebe und Verzeihen, aber nicht etwa um der Gemeinschaft oder
um des anderen Menschen willen, sondern nur, um Gott zu ge-
fallen. Alle diese Handlungen gelten hauptsichlich deshalb als
wottgefillig und tugendhaft, weil sie dem Menschen furchtbar

schwer fallen, weil sie seiner Natur widersprechen, weil es ihm
Qual und Zwang bedeutet, sie zu befolgen. Man kann die christ-
lichen Tugenden in einem Satz dahin zusammenfassen, dafl nur
das im Sinne der christlichen Moral schon und edel ist, was den
Menschen furchtbare Selbstiitberwindung kostet. Die christliche
Moral besteht darin, dal} die Menschheit fortwihrend ihre eige-
nen Triebe, auch wenn sie noch so einfach und natiirlich sind,
bekimpfen und unterdriicken muf}. Nur der, der sich selbst mit
Erfolg Gewalt antun kann, ist im christlichen Sinne tugendhaft.
Alles Natiirliche aber ist Siinde. Nicht deshalb, weil es eine Ver-
letzung des Mitmenschen oder der Gemeinschaft bedeutet, son-
dern weil es ein Zuwiderhandeln gegen Gottes Gebote ist. Stind-
haft ist aber die ganze Natur des Menschen und erst durch die
Unterdriickung dieser tiefinnerlich biosen Natur kann er zu
einem guten Lebenswandel im Sinne der christlichen Ethik ge-
langen. Darum hat die christliche Moral die Lehre von den ent-
setzlichen und vor allem unausléschlichen, ewigen Strafen auf-
gestellt, welche den Siinder mit der Hélle und dem Fegfeuer be-
drohen. — Welch fiirchterlicher Gedanke, Menschen wegen
irgend welcher «Siinden», die sie withrend ihres winzigen klei-
nen Lebens auf dieser Erde begangen haben oder ohne ihr Wis-
sen begangen haben sollen, ohne Ende leiden zu lassen. Auch
diese entsetzlichen Phantasien entspringen folgerichtig dem
finsteren Charakter der asketischen Moral.

Daher legt auch die christliche Ethik ein so ungeheures Ge-
wicht auf die Lehre von der Erbsiinde. Wir kénnen mit diescr
grauenhaften Vorstellung wahrlich nichts anfangen. Noch we-
niger konnen wir verstehen, wie man bei der Erziehung von
Kindern diesen glaubhaft machen will, daBl ein (allgiitiger)
Gott, weil ihm angeblich das erste Menschenpaar ungehorsam
war, alle unschuldigen Nachkommen dieses Paares mit seinem
Fluch belegt, wie er furchtbarer und bitterer nicht ausgedacht
kommen alle Menschen schon mit

werden kann. Darnach

schwerster Todsiinde beladen auf die Welt. Neugeborene Kinder

Wer kann heute noch so reden, wo die meisten Menschen zwar
nicht Handschellen. dafiir aber wirtschaftliche und «geistige Fesseln»
tragen. die sie in hoffnungsloseren Bann zu legen vermogen als jene.
die der griechische Philosoph. einer Laune seines Herrn wegen. fiir
kurze Dauer erdulden mulite?

Fesseln. von Geburt anhaftende. durch Eigensinn selbst er-
worbene. durch das Schicksal auferlegte oder dureh kritiklose Glidu-
bigkeit in sie verstrickt — mannigfach sind die Tatsachen, die
gegen das Schillerwort «der Mensch ist frei. und wire er in Ketten
geboren» zu zeugen scheinen. Und doch: in wielen Fillen konnte
jeder seines Gliickes eigener Schmied sein. wenn. eben wenn er -—
wollte! Wollte oder konnte?

In seinem Roman, der in Wirklichkeit eine Darstellung der Typen
und Umstidnde der zum Schicksal gewordenen Fesseln ist, zeigt der
Verfasser, unser Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin. wie man sich
seiner Fesseln entledigen kann.

Trotzdem es sich um eine wahre Lebensphilosophie handelt, liest
sich das Buch spannend, und unabwégbar ist der Nutzen, den man
daraus zieht. Jedenfalls dient der Roman auch unserer Weltanschau-
ung und verdient weiteste Verbreitung. J. k.

«Armer Stendhal!»

Diesen verichtlich gemeinten Ausruf leistete sich ein prominenter
Vertreter des osterreichischen Rundfunks, der — anlidBlich der
Uebertragung des pépstlichen Ostersegens (urbi et orbi) — in Rom
weilte, um als Reporter seiner Begeisterung iiber den durch das
«Heilige Jahr» bedingten Massenaufmarsch von Glaubigen Ausdruck
zu geben. Es ist psychologisch — aber noch mehr politisch — begreif-
lich, daB bei einem solchen fulminanten AnlaB} ein Mitglied der dster-
reichischen Volkspartei mit Freuden die Gelegenheit ergriff, um
einem so ausgepichten Atheisten wie Stendhal es war, eins auszu-

wischen. Hatte doch dieser Begriinder des modernen Romans einen
Ausspruch verbrochen. den Nietzsche als «besten Atheistenwitz» be-
zeichnet hat: «Gott hat nur ecine Entschuldigung. daBl er nimlich
nicht existiert.» Das war aber noch nicht alles, was dieser vermale-
deite Stendhal in den Augen der Gldaubigen auf dem Kerbholz hatte;
er sagte — horribile dictu — den Untergang der katholischen Kirche
bereits 1826. also vor mehr als 100 Jahren. voraus. Nun, das mag
heute etwas voreilig erscheinen, da nach dem zweiten Weltkrieg
zweifellos eine gewisse Regeneration religioser Empfindungen zu
verzeichnen ist, doch sind diese in der Hauptsache auf die wachsende
Kriegspsychose (Atombombe!) zuriickzufiithren und nur kur
Beobachter konnen vermeinen, daf} sich das Rad der Geschichte auf

chtige

die Dauer zuriickdrehen lasse.

Gewil war es utopisch, wenn Voltaire. in dessen Geist Stendhal
aufgewachsen war, vermeinte, daf es geniige. mit der Vernunft allein
gegen die Unvernunft zu Felde zu ziehen; dal es geniige, sich die
Siinden der Kirche vor Augen zu halten, um einen erfolgreichen
Kampf gegen diese Institution zu fiithren, die er als «infamv emp-
fand, wie sein bekannter Schlachtruf es ausdriickte: «Ecrasez I'in-
fame!» Es war auch utopisch, wenn er — in Ueberschitzung der
Kraft des menschlichen Geistes — ausrief: «Zwolf Minner (er meinte
die Apostel, H.) haben das Christentum begriindet; ich werde euch
beweisen, daB einer (er meinte damit sich selbst, H.) geniigt, um es
zu vernichten.» Doch es ist noch viel utopischer — wenn diese Stei-
gerung gestattet ist —, anzunehmen, daf} sich irgendein Bestehendes
erhalten lasse ohne Riicksicht auf die Verdnderungen, die sich auf
allen Gebieten des 6ffentlichen Lebens unaufhérlich vollziehen. Vol-
taire tiuschte sich wohl iiber den Weg, den die freigeistige Bewegung
zu gehen hatte und Stendhal tduschte sich uber das Tempo der Ent-
wicklung, doch prinzipiell hatten sie recht und werden immer mehr
recht behalten, so sehr auch die Klerikalen von heute dariiber in
Harnisch geraten mogen.



36 DER FREIDENKER

Fesseln, —
der in dieser Nummer besprochene Roman von Ge-
sinnungsfreund Ernst Brauchlin kann zum Preise von
Fr. 10.— broschiert,
Fr. 12,50 in Leinen gebunden
bezogen werden bei:
der Literaturstelle der FVS., Postfach, Basel 12
der Redaktion des Freidenkers, Postfach 1197, Bern-
Transit

oder beim

Quadstor der Ortsgruppe Ziirich, Hrn. Jacques Bucher,
Schrennengasse 10, Ziirich 3

kommen daher, wenn sie nicht getauft und dadurch von der Erb-
siinde befreit werden, nach der strengen Lehre der katholischen
Kirche in die Hélle. Diese Lehre wird allerdings heute von der
Kirche schon gemildert. Sie wagt es eben nicht mehr, sie in der
ganzen Strenge aufrecht zu erhalten: sie behauptet blof}, dafi
die ungetauften Kinder nicht zum Thron und Antlitz Gottes zu-

gelassen werden.

Unsere Weltanschauung kann sich zu diesem asketischen
Grundzug der christlichen Moral nur vollkommen ablehnend
verhalten. Wir kénnen mit dieser weltfremden Lehre nichts an-
fangen, noch weniger kénnen wir es verantworten, unsern Kin-
dern eine Moral zu lehren, die im Widerspruch zu aller Natiir-
lichkeit, zu aller Freude steht, die die Erde noch triibseliger
macht, als sie ohnehin schon ist. Wir betrachten nicht jede na-
tiirliche freie Handlung als «siindhaft», wir sehen die natiir-
lichen menschlichen Triebe nicht als ein Erbteil des Bisen an.
Wir wollen die Kinder stark und froh fiir eine bessere Zukunft
erziehen, wir wollen sie vor allem fiir die Aufgaben des Dienstes
an der Gemeinschaft reif und geeignet machen. Eine Morallehre,

die die Erde verleugnet, um an deren Stelle den unbckannten
Himmel zu setzen, kann nicht die unsere sein.

Unsere Ethik ist eine andere. Den Kindern aber miissen wir
zeigen, daB} sie eine Ethik der Freude und des Gliicks ist, nicht
in einem grob materiellen Sinn, sondern im Sinne einer hiheren,
vorwirtsstrebenden Kultur, die nach dem Geiste diirstet. Unsere
Moral soll uns zur Freude am Leben bringen. Sie soll uns er-
moglichen, alles, was uns das Leben Schones, Gutes und Hohes
bringt, mit freiem und offenem Gemiit, mit heiterem Herzen zu
genieBen. So werden sich unsere Kinder nicht ewig, wie es die
Menschheit Jahrhunderte hindurch getan hat, mit dem Gedan-
ken quilen, ob sie und welche Siinden sie begangen haben. Sie
sollen nicht mehr fortwihrend ihr Gehirn zermartern, wie das
namentlich geschieht, wenn man die Forderungen der christ-
lichen Moral auf das dul3erste treibt.

SchlieBlich lehnen wir auch in Erziehungsfragen die starre
Form ab, in die die Kirche ihre Moralvorschriften gebracht hat.
Die Kirche begniigt sich nicht damit, den Menschen sittliche
Grundsitze und ein moralisches Empfinden beizubringen, sie
hat vielmehr, eben weil sie eine widernatiirliche Moral geschaf-
fen hat, ganze Gesetzbiicher fiir ihre Moral notwendig. In die-
sen wird, wie in den Paragraphen eines Strafgesetzbuches, genau
auseinandergesetzt, was eine Siinde ist, wie man eine begeht. Da
gibt es die «scharfsinnigsten» Erklirungen und die iiberspitzte-
sten Haarspaltereien. Auch davon miissen wir unsere Kinder
befreien. Wir miissen sie lehren, auch auf dem Gebiete der Mo-
ral aus der Stickluft der «Siinde», der «Bufle» und des heuchle-
rischen Betragens heraus und auf freie Gefilde zu kommen. Dann
werden sie erkennen, was als moralisch zu gelten hat,ndmlich der
aufrechte Wille, die Selbstverantwortlichkeit, das Einstehen fiir
das, was man getan hat. Wir alle leben in einer Gemeinschaft,
wir sind von dem Wohlergehen dieser Gemeinschaft abhingig,
es kann uns daher nur dann gut gehen, wenn es auch dieser Ge-
meinschaft gut geht. Dann werden auch die Schwierigkeiten, die
unendlichen Zweifel der alten religitsen Systeme, iiber das, was

moralisch, d. h. was Gott wohlgefillig ist, aussterben!  Kito. ~

Den ersten entscheidenden Stof} erlitt die Kirche durch die grolie
franzosische Revolution, von der einst Kant (1798), der gewill nicht
aufrithrerisch veranlagt war, sagte: «Ein solches Phanomen in der
Menschengeschichte vergiit sich nicht mehr. weil es eine Anlage un:
ein Vermogen in der menschlichen Natur zum Besseren aufgedeckt
hat, dergleichen kein Politiker aus dem hisherigen Laufe der Dinge
herausgekliigelt hdtte.» Nun, wir — riickwirts gewendete Propheten
— brauchen heute nichts mehr auszukliigeln. Wir verstehen sehr
gut, daB das aufstrebende Biirgertum im Kampf gegen die Vorrechte
des Adels gezwungen war, auch die mit diesem politisch verbundene
Kirche zu bekimpfen. Als geistige Waffe diente dem Biirgertum in
seinem revolutioniren Kampf die Wissenschaft und wir erinnern uns
an die stolzen Worte eines Laplace, der auf die verwunderte Frage
Napoleons, wohin denn in dem System seiner «Himmelsmechanik»
Gott hingeraten sei, antwortete: «Sire, wir benotigen diese Hypo-
these nicht mehr.»

Ja, damals war das Biirgertum noch antiklerikal eingestellt, und
wir verstehen, daB Stendhal mit dem baldigen Zusammenbruch der
politischen Macht der Kirche rechnete. Er konnte unmaoglich voraus-
sehen, dafl das «aufgeklirte» Biirgertum sich spiter — bedroht
durch das neu aufstrebende Industrieproletariat — genatigt sehen
werde, mit der Kirche Frieden zu schlieBen. Diese war denn auch —
im wohlverstandenen Eigeninteresse gern bereit, die Siinden der
Aufkldrer zu vergessen, und da sie an dem Aufblithen der Industrie
indirekt — spiter sogar direkt — partizipierte, so verteidigte sie dic
«Heiligkeit des Eigentums» mit der gleichen Inbrunst wie ehedem
das «Gottesgnadentum» der feudalen Herrscher. Und so mochte es
manchem kurzsichtigen Historiker scheinen. als ob die «klug voraus-
schauende» Kirche nicht unterzukriegen sei. Zu diesen Historikern
gesellt sich nun auch der eingangs erwihnte Reporter, der es sich

nicht verkneifen konnte, die fiir ihn giinstige Gelegenheit zu be-
niitzen, um dem toten Lowen. von dem nichts mehr zu befiirchten
ist. einen Eselstritt zu versetzen: «Armer Stendhal! Die Kirche ist
und wird sein in alle Ewigkeit.»

Wir glaubten zuerst. iibel gehort zu haben. doch der Jubelrul des
iibereifrigen Reporters palite nur zu gut zu dem eintonigen «Evvivas-
Geschrei der glaubigen Menge, die durch die zahlreichen Pilger aus
dem Ausland eine Verstarkung erfahren hatte. Am folgenden Tage
wurden Dr. Hurdes und
Staatssekretar Graf vom Papst in Sonderaudienz empfangen. und es

der osterreichische Unterrichtsminister
ist nicht schwer zu erraten. wovon da gesprochen wurde. Offenbar
von der Reaktivierung der konfessionellen Schule in Oesterreich.
Wir wollen hoffen, dal} dieser Versuch der Romkirche in Oesterreich
auf den gleichen energischen Widerstand stoflen werde wie die von
den Klerikalen in Belgien derzeit betriebene Wiedereinsetzung des
nazistischen Exkonigs Leopold.

Es sind nur Riickzugsgefechte der Kirche. und es kann keinem
Zweifel unterliegen. dali der «<arme Stendhal» doch recht hehalten
werde. Der Fortschritt 1alt sich nicht aufhalten und daher auch
nicht der kommende Zusammenbruch der Kirche. mag diese sich
uns

heute noch an einigen letzten Erfolgen berauschen. Wenn ¢
gelingt. das Diesseits in Ordnung zu bringen. Wirtschaftskrisen und
Kriegsnot auszuschalten, die koloniale Versklavung zu iiberwinden
und allen Menschen auf Erden ein menschenwiirdiges Dasein zu
schaffen. dann hat jede Jenseitsverheiliung ihren Sinn verloren und
alle Kirchen. die heute noch an irgendeinem irdischen Jammer pro-
fitieren. wandern in die Rumpelkammer der Geschichte, wo die
Gotzen der Vergangenheit lagern: Pharaonen. romische Zisaren,
ihnliche Gespenster der «Vorge-

Feudalherren, Mandarine und

schichte der Menschheit:. H.



	Grundfragen der Erziehung (Schluss)

