
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 4

Buchbesprechung: Literatur

Autor: Hartwig / E.Br.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26 DER FREIDENKER Nr. 4

sie auch friedlich gesinnt sein, doch in ihrer Gedanken- und
Sorglosigkeit den ersten Anfängen, die schließlich zu der scheußlichen

Kulturschande des Krieges führen, nicht ernsthaften
Widerstand entgegensetzt. An die Stelle der Unvernunft, der
Kaltblütigkeit und des rohen Nützlichkeitsstandpunktes hat das zu

treten, was Schweitzer in seiner Kulturphilosophie als das erste
und höchste Postulat aufstellt: die Ehrfurcht vor dem Leben.
Diese bildet den Ausgangspunkt und das Zentralproblem in
seinen philosophischen Betrachtungen. Was er darunter verstanden

wissen will, soll in den folgenden Zeilen dargelegt werden.

In der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben erblickt Schweitzer
das sittliche Ideal und den verheißungsvollen Weg, um zum
höchsten Ziel zu gelangen, da die Menschheit sich ihre Ziele
selber stellen muß. Viele, selbst wissenschaftlich gebildete
Menschen, sehen in dieser Ethik bloße Sentimentalität und eine

überschwängliche Gefühlsduselei, besonders deshalb, weil sie

den Unterschied zwischen höherem und niederem, wertvollerem
und weniger wertvollem Leben nicht geltend macht. Sie spötteln,
wenn Schweitzer sich Gedanken darüber macht, daß er die

Erreger der Schlafkrankheit vernichten muß, um höheres Leben

zu erhalten, oder wenn er es als etwas Schweres empfindet, daß

er Fischlein töten muß, um einen von den Eingeborenen
gefangen genommenen Fischadler zu erretten und vor dem
Verhungern zu schützen. Für ihn gibt es kein lebensunwertes Leben.
Ihm ist alles Leben heilig, sowohl das Blatt am Baum, die
Pflanze am Wege als der Wurm auf der Straße. Ethik bedeutet
für ihn «ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles,

was lebt», so sehr er sich auch bewußt ist, daß auch ihm die

Notwendigkeit, Leben zu vernichten und Leben zu schädigen,
auferlegt ist. Er weiß aber, daß er mit dem Gedanken der
Ehrfurcht vor dem Leben die Verantwortung und die Schuld, Leben

zu schädigen oder zu vernichten, keiner Instanz überbinden
kann und diese Schuld erlebt er als einen unerträglichen Zwiespalt

mit sich selber, als eine beschämende Verleugnung seines

besseren Ich. Die Sühneleistung für diese quälende Schuld sieht

er in allem, was er zur Erhaltung und Förderung von Leben tun
kann.

LITERATUR
«Fesseln»
Das in der letzten Nummer angekündigte neue Buch von E. Brauchlin,

«Fesseln», ist beim Redaktionsschluß noch nicht
herausgekommen; die Besprechung kann erst in der nächsten Nummer
erscheinen. Bezogen kann es vom 28. März an in jeder Buchhandlung
werden. Bestellungen nehmen auch entgegen:

die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12,

die Redaktion des «Freidenkers», Transitfach 1197, Bern,
der Quästor der Ortsgruppe Zürich, Jacques Bucher, Schrennen-

gasse 10, Zürich 3.

Der Preis wird ungefähr Fr. 10.— betragen bei einer Stärke des

Buches von 359 Seiten.

Gehemmte Forschung — auch heute noch!*
Unter diesem Titel ist das längst fällige Heft Nr. 4 der Schriftenreihe

«Wissen und Wahrheit» (Bern 1949, Verlag der «Gesellschaft
für Wissen und Wahrheit») erschienen. Der Inhalt des vorliegenden
Heftes wird beinahe zur Gänze (mit Ausnahme des Kapitels
«Gottesbeweise») von Dr. phil. Ernst Haenssler (Basel) bestritten. Es

erübrigt sich daher, nochmals der Vorzüge seiner stets noblen
Kampfesweise zu gedenken, auf die wir wiederholt hingewiesen haben.
(Wir verweisen diesbezüglich auf unsere Besprechungen der vorher-

* Haenssler, Ernst, Gehemmte Forschung — auch heute noch! Sammlung

«Wissen und Wahrheit», Heft 4. Bern, Verlag der Gesellschaft für
Wissen und Walirheit. 1949. 127 Seiten. Preis Fr. 5.80. Bestellungen richte
man au die Literalurstelle der FVS., Postfach, Basel 12.

Mit einer solchen, für jeden Einzelnen grundlegenden Ethik
glaubt Schweitzer die notwendige «Vergeistigung der Massen»

zu bewirken. Mit der Ethik der Ehrfurcht vor dem Ueben hofft
er eine Gesinnung und einen Willen hervorzubringen, kraft
welchen sich der Mensch in der denkbar lebendigsten und stetigsten
W^eise für alle Arten des Fortschrittes einsetzt. Nach drei Arten
von Fortschritt kann sich die Kultur entwickeln : Fortschritte
des W issens und Könnens, Fortschritte in der Vergesellschaftung
des Menschen, Fortschritte der Geistigkeit. Vier Ideale machen
die Kultur aus: das Ideal des Menschen, das Ideal der sozialen
und politischen Vergesellschaftung, das Ideal der geistig-religiösen

Vergesellschaftung, das Ideal der Menschheit.
Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Ueben ist eines der gewaltigsten

Dokumente der Humanität. Sie kennt und duldet keine faulen

Kompromisse; sie erkennt keine relative Ethik an. Ethik ist
Humanität, d. h. sie verlangt Rücksicht auf die Existenz und auf
das Glück des einzelnen Menschenwesens. «Wo die Humanität
aufhört», so sagt Schweitzer, «beginnt Pseudoethik. Wo wirkliche

Ethik Geltung hat, werden Menschen und Völker nicht
mehr betört, auf die Schlachtbank geführt und zugrunde
gerichtet.»

Der Vernunft weist dieser große Humanist die führende Rolle
im geistigen Ueben der Menschheit zu. Er verlangt, daß wir die
denkende Weltanschauung, die die Rationalisten des 18.

Jahrhunderts nicht zu Ende denken konnten, weiterführen. Erst
dann, wenn uns die elementaren Probleme der Begründung der
Ethik und der W elt- und. Lebensanschauung wieder wirklich
beschäftigen, sind wir wieder auf dem W ege, der aus der Unkultur
herausführt.

Dem vielen moralischen Gerede über den Kulturstaat und die

Versittlichung der religiösen und politischen Gemeinschaft
begegnet Schweitzer mit folgenden Worten:

«Der Kulturgeshmung uns verantwortlich fühlend, blicken
wir über Völker und Staaten auf die Menschheit hinaus. Wer
sich ethischer Welt- und Lebensbejahung ergeben hat, dem ist
die Zukunft des Menschen und der Menschheit Gegenstand der
Sorge und des Hoffens. Von diesem Sorgen und Hoffen frei zu

gehenden Hefte der gleichen Sammlung: Ueber Heft 1 wurde im
«Freidenker» 1945, Nr. 12 und 1946, Nr. 10 berichtet, über Heft 2 in
Nr. 12 des Jahrgangs 1946 und über Heft 3 im Januar 1948.)

In einem Vorwort rechtfertigt Dr. Haenssler den Gesamttitel des

Heftes, der manchem Leser etwas übertrieben erscheinen mag, da
heute denn doch nicht mehr mit Feuer und Schwert gegen die
Vertreter der freien Forschung vorgegangen wird. Doch man braucht nur
die verschiedenen «wissenschaftlichen» Vorträge aufmerksam zu
verfolgen, die von gewissen Rundfunkstationen in den Aether
gesendet werden, um zu erkennen, daß manche Universitätsprofessoren
noch immer eifrig bestrebt sind, ihren Kollegen von der theologischen

Fakultät nur ja nicht wehe zu tun. Ob dieser für die Vertreter
der freien Forschung beschämende Zustand schon dadurch aus der
Welt geschafft würde, daß die theologische Fakultät endlich in der
Versenkung verschwindet, möge vorläufig dahingestellt bleiben,
denn die Macht der Tradition wirkt noch lange nach; doch es kann
kein Zweifel darüber bestehen, daß mit dem Ausscheiden der Ueberreste

mittelalterlicher Scholastik aus dem Verband hochschulmäßiger

Disziplinen ein neues Zeitalter für die wahrhaft freie Forschung
heginnen wird.

In der weiteren Folge setzt sich Dr. Haenssler mit unseren
klerikalen Gegnern auseinander, namentlich mit den Bannerträgern des

Thomismus an der katholischen Universität in Freiburg, die — zu
ihrem eigenen Schaden — auf die Angriffe von Dr. Haenssler in
Heft 3 reagiert haben. Da ist einmal Dr. J. M. Bochenski. Ordinarius
für Philosophie an der genannten Anstalt, der es allerdings vorgezogen

hat, seine gegen Dr. Haenssler gerichteten Pfeile aus dem
sicheren Hinterhalt der Jesuiten-Zeitschrift «Orientierung» ahzu-



Nr. 4 DER FREIDENKER 27

werden, ist Armut; ihm ausgeliefert zu sein, ist Reichtum. So ist
es unser Trost in schwerer Zeit, daß wir, ohne zu wissen, was wir
noch in besserer Zukunft erleben können, nur im Vertrauen auf
die Macht des Geistes, einer Kulturmenschheit die Wege
bahnen.»

Schweitzer versäumt nicht, auf die mannigfachen Ursachen
hinzuweisen, die den Zerfall der Kultur herbeigeführt und
beschleunigt haben. Im Kriege liegt nach seiner Meinung nur ein
Symptom des Kulturniederganges und der modernen Kultur-
losigkeit. Ein Denker wie er begnügt sich nicht damit, nur zu
kritisieren und darauf hinzuweisen, daß diese Welt nicht gut ist.
Mit der allerdings vielfach mißverstandenen oder einseitig
gedeuteten These Marxens, daß das menschliche Denken und unser
Bewußtsein nur vom gesellschaftlichen Sein bestimmt werde,
kann sich Schweitzer nicht befreunden. W enn er von einer
Vergeistigung der Massen, von einer sozialen und politischen
Umgestaltung der Gerneinschaft spricht, so geht er von der

Ueberzeugung aus, daß diese vor allem von innen heraus zu erfolgen
habe. Ethische Werte wie Charakterfestigkeit, Würde,
Wahrhaftigkeit und Sozialwerte wie Gerechtigkeit, gegenseitige
Achtung, Solidarität und gegenseitige Verbundenheit bilden die

Voraussetzimg und die Grundlagen jeder Kulturbildung. Im
Mangel an Nachdenken über das Wesen der Kultur und einer
dementsprechend geistigen Begründung sind die eigentlichen
Ursachen des kulturellen Zerfalls unserer Zeit zu suchen.

Vertrauen setzt Schweitzer, wie wir bereits erwähnt, in erster
Linie in die Vernunft. «Herrschaft der Vernunft über die Naturkräfte

und Herrschaft der Vernunft über die Gesinnung», so

definiert er das Wesen der Kultur. Es bedarf der Vernunft, damit
die bezwungenen Naturkräfte auch wirklich zum gemeinsamen
Wohl und nicht im Gegenteil zur Steigerung des Kampfes ums
Dasein verwendet werden. Nicht in materiellen Errungenschaften
besteht das Wesentliche der Kultur, sondern darin,daß dieEinzel-
nen die Ideale der Vervollkommnung des Menschen und der

Besserung der sozialen und politischen Zustände der Völker und der
Menschheit hochhalten. Durch die einseitig materielle Entwicklung

und durch die Unterschätzung der geistigen Kräfte ist das

schießen. Dr. Haenssler antwortet mit einem offenen Brief, den sich
der Adressat sicher nicht hinter den Spiegel stecken wird.

Ein weiteres Kapitel des vorliegenden Heftes ist Herrn Dr. Th.
Bovet, Nervenarzt in Zürich, gewidmet, der in einem Buch «Der
Glaube. Erstarrung und Erlösung» (Bern 1947) auf Heft 1 der Sammlung

«Wissen und Wahrheit» Bezug genommen hat. Uns genügt es

vollauf, zu erfahren, daß dieser Glaubensstreiter heute noch — im
Zeitalter der Atomenergie! — für Teufel und Hexen etwas übrig
hat, was Dr. Haenssler (milde genug) als «Paradoxie» bezeichnet. Wir
sind der Ansicht, daß ein Nervenarzt, der sich zu derartigen Wahnideen

bekennt, selbst in eine Nervenheilanstalt gehört.

Erfreulicher ist das, was uns Dr. Haenssler über das Buch «Bilanz
des Christentums» des holländischen Theologieprofessors G. van der
Leeuw berichtet. Ein weißer Rabe unter den Theologen, der sieht —
und sagt! — was wirklich ist und zugibt, daß die Passiva im Christentum

bei weitem überwiegen. Darüber hinaus erkennt Leeuw, daß
heute der Diesseitsglaube unaufhaltsam den Jenseitsglauben
verdrängt: «Das Gottesreich räumt vor der Menschheit das Feld Die
reine Menschlichkeit, der gute Wille, der Heilstaat, der Völkerbund
usw. haben das Gottesreich ersetzt.»

Es folgt das Kapitel «Gottesbeweise», mit dem wir uns aber nicht
einverstanden erklären können, denn der Verfasser (A. Thom.)
geht von einer Voraussetzung aus, die der Praxis widerspricht; er
meint nämlich, daß auch unsere Gegner den «Satz von der Einheit
und Einigkeit der Wahrheit» anerkennen. Wäre dem wirklich so,
dann müßten die Theologen ihre «Glaubenswahrheiten» jeweilig den
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung anpassen. Das tun sie
jedoch nicht und so erachten wir es als völlig zwecklos, uns mit ihnen

Verhängnis über uns gekommen. Eine große Gefahr besteht in den

modernen Vermassungstendenzen. Eine Regeneration der Kultur
kann nicht von Bewegungen ausgehen, die den Charakter eines

Massenerlebnisses an sich tragen; sie muß vom Einzelnen
ausgehen. Er sagt hierüber: «Die vielen Einzelnen müssen denkend
werden über ihr Leben, über das, was sie sich selber versagen.
Miteinander wissend, daß die Erhaltung der Kultur vor allem

von dem Aufbrechen der Quellen des geistigen Lebens in uns
abhängig ist, nehmen wir dennoch die wirtschaftlichen und
sozialen Probleme mit Eifer in Angriff.» Besinnung, vertieftes
Nachdenken über die Fülle der Rätsel und Geheimnisse der
innern und äußern Wirklichkeit sind das einzige Werkzeug, mit
dessen Hilfe wir eine neue Weltanschauung gewinnen können.
Wille zum Denken bedeutet für Schweitzer die Wendung von
der gedankenlosen zur denkenden Begegnung mit der Wirklichkeit.

Rationalismus im Sinne einer vernunftgemäßen
Ueberlegung: das ist die Quintessenz der Kulturphilosophie von
Albert Schweitzer. (Fortsetzung folgt.)

Ein Nachwort zum Goethejahr
Von Arthur Seehof.

«Reform des Bewußtseins nicht durch Dogmen, sondern
durch Analysierung des mystischen, sich seihst unklaren
Bewußtseins, trete es nun religiös oder politisch oder in der
Kunst auf.» Karl Marx.

Man weiß, daß Karl Marx und Friedrich Engels Wilhelm
Uiebknecht wegen seines übertriebenen Respektes vor der
christlich-bürgerlichen, abendländischen Kultur und ihren Vertretern
sehr scharf kritisiert haben. Auch darum, weil Liebknecht, ähnlich

wie die idealistische Aesthetik, von einer «Selbständigkeit»
bürgerlicher Kulturerscheinungen, als da sind Kunst, Literatur
und Wissenschaft, gesprochen hat. Schon in ihrer «Deutschen

Ideologie» haben Marx und Engels dargelegt, daß den ideologischen

Dingen keine selbständige Entwicklung innewohnt,
sondern daß ihre jeweiligen Formen von der Entwicklung der ma-

«logisch» auseinanderzusetzen. Bekanntlich behaupten die
Theologen, daß Gott die Ursache seiner selbst ist, was allein schon dem
Gesetz von der Erhaltung der Energie widerspricht. Mit Ueuten, die

offenkundige Widersprüche nicht mehr als solche empfinden, kann
man nicht polemisieren. Die Behauptung, daß Gott sich sozusagen
selbst erschaffen hat, erinnert haargenau an die berühmte Erzählung
des Jägerlateiners Münchhausen, der sich — und sein Pferd — vor
dem Versinken in einem Sumpf dadurch bewahrt haben will, daß er
sich bei seinem eigenen Zopfe packte und kräftig in die Höhe zerrte.

Nein, die Religion muß als das genommen werden, was sie wirklich
ist: ein sozial-psychologisches Phänomen. Der Gottesbegriff — historisch

geworden — beinhaltet eine Wunschvorstellung. (Vgl.
«Psychologie und Religion» im «Freidenker» vom Juni 1948.) Da versagt
jede Logik; wenn ein Gläubiger behauptet, daß er Gott «erlebt» hat,
dann müssen wir dies eben als seine psychische Realität hinnehmen.
Gegen Wahnideen kann man nicht polemisieren. Auf alle noch so

vernünftigen Argumente hat der Gläubige die stereotype Antwort:
«Credo, quia absurdum est.»

Mit den folgenden Kapiteln «Eine einzige Welt — oder keine
Welt!» und «Seit wann sind die Jesuiten — naiv?» befinden wir uns
wieder auf dem festen Boden handgreiflicher Realität. Zum Schluß
benützt Dr. H. die Gelegenheit, sich mit einigen Kritiken auseinander

zu setzen, die aus dem freigeistigen Lager stammen. Namentlich

wurde ihm wiederholt zum Vorwurf gemacht: «Herr Redaktor,
Sie schreiben zu hoch!» Dieser Vorwurf sollte Dr. Haenssler nicht
kränken, denn wir alle, die wir als Aufklärer tätig sind, haben unseren

besonderen Wirkungskreis, der sich aus der Art unserer besonderen

Qualitäten ergibt. Eines schickt sich nicht für alle und hätten



28 DER FREIDENKER Nr. 4

teriellen Produktivkräfte abhängen, durch sie bedingt sind; So

ist auch die Literatur, alle Literatur, lediglich im Zusammenhang

mit den wirtschaftlichen und geschichtlichen Vorgängen
abzuhandeln, zu beurteilen, zu würdigen. Es gibt keine
selbständige Geschichte der Kultur, wie viel weniger eine selbständige

Geschichte der Kunst oder der Literatur; es gibt nur eine
«einheitliche Wissenschaft der Geschichte». «Die Formen
entstammen wichtigen Lebenszwecken; sie sind Mittel, diese zu
erreichen. Ihre primitive wie vollendete Art entstammt der
gemeinsamen Quelle — der Arbeit», schreibt Lu Märten sehr richtig

in ihrem vor kurzem neu erschienenen Buch «Wesen und
Veränderungen der Formen und Künste», in welcher Schrift die
Verfasserin die Resultate ihrer historisch-materialistischen
Untersuchungen niedergelegt hat.

Wenn nun der angeblich orthodoxe Marxist Georg Lukacz
und mit ihm der ganz unorthodoxe Reformist Felix Stössinger
— er zumindest zum Teil — mit gleichfalls übertriebenem
Respekt von Goethe und einigen anderen kulturellen Erscheinungen

seiner Zeit sprechen, wie aus verschiedenen ihrer Veröffentlichungen

hervorgeht, so haben sowohl Lukacz, genau wie
Stössinger, aber auch andere meines Erachtens Wesentliches
übersehen. Einmal — wie es in der «Deutschen Ideologie» heißt —
daß sich der Zustand Deutschlands zur Zeit Goethes «vollständig
in Kants Kritik der praktischen Vernunft» spiegelte. Nicht in
der reinen, in der praktischen. «Während die französische
Bourgeoisie sich durch die kolossalste Revolution, die die Geschichte

kennt, zur Herrschaft aufschwang und den europäischen
Kontinent eroberte, während die bereits politisch emanzipierte
englische Bourgeoisie die Industrie revolutionierte und sich Indien
politisch und die ganze andere Welt kommerziell unterwarf,
brachten es die ohnmächtigen deutschen Bürger nur zum ,guten
Willen'. Kant beruhigte sich bei dem bloßen ,guten Willen',
selbst wenn er ohne alles Restiltat bleibt, und setzte die Verwirklichung

dieses guten Willens ins Jenseits.» Nachdem er
vorher, in der «reinen Vernunft», die ganze himmlische Besatzung
über die Klinge hatte springen lassen. Nun ist auch der «Faust»
bekanntlich nicht viel anders angelegt als die «praktische Ver-

wir alle auch nur den gleichen Geschmack, so wäre das für die so

notwendige Arbeitsteilung ebenso nachteilig wie für die Verteilung
der Lebensgüter, für die der Grundsatz gilt: «Jedem nach seinen
Bedürfnissen!»

Die Freidenkerbewegung stellt ein komplexes Gebilde dar, dessen
jeweilige Struktur aus gewissen gesellschaftlichen Schichtungen zu
erklären ist. So gesehen ist es einleuchtend, daß sich auch das
Verhältnis der politischen Parteien zu unserer Bewegung ständig ändern
muß. Andererseits haben wir zu betonen: Eine alleinseligmachende
freigeistige Methode gibt es nicht und wir haben alle Ursache, die
Gemeinsamkeiten in unserer Bewegung zu unterstreichen. Es wäre
zum Schaden derselben, wenn Dr. Haenssler seinen Kampf besonderer

Art nicht weiterführen würde. Hartwig.

Handfestes Christentum
Auf Ende letzten Jahres ist im Alfred Scherz-Verlag, Bern, die

Zweitauflage eines amerikanischen moralischen oder sagen wir
«lebenstechnischen» Bestsellers herausgekommen: «Sorge dich nicht
— lebe!» von Dale Carnegie. Man muß dem Buch das Zeugnis
ausstellen, daß es in seiner ersten Hälfte sehr viel Beherzigenswertes
enthält, vieles, das man zwar, wie in dem Buche selber steht, aus
unsern alten Sprichwörtern lernen könnte, wenn man sie ernst
nähme und befolgte. Aber weil ja der Mensch an Altbekanntem und
Unscheinbarem meist achtlos vorübergeht und auf das Heil von drüben

wartet, hat das Buch sich gleich den Markt erobert, und es ist
gar nicht daran zu zweifeln, daß mancher Leser und manche Leserin
sich einen Ruck gegeben hat und im Alltagsleben und bei besonderen
Ereignissen sich vernünftiger und gesünder verhalten wird. — Wei-

nunft». Sein erster Teil läßt mit Hilfe der Stimme von oben
Gretchen als gerettet verkünden; im zweiten Teil findet die
Rettung, die Erlösung, wieder erst im «Jenseits» statt. Hat auch
Goethe selbst im «Faust» manches eindeutige Wort gegen die
Kirche gesagt und seinen Helden mit den Worten sterben lassen :

«Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, der täglich sie

erobern muß» und mit jenen anderen : «Es kann die Spur von
meinen Erdentagen nicht in Aeonen untergehen.» Dann scheint
mir übersehen zu sein, daß — wie Franz Mehring in seiner
«Geschichte der deutschen Sozialdemokratie» ausgeführt hat —
auch die besten deutschen Köpfe damals, zur Zeit Goethes, sich

in der Literatur und Philosophie lediglich ein Idealbild der

bürgerlichen Welt konstruiert haben. «Aber erst der eiserne
Besen eines fremden Eroberers begann, die feudale Verwesung
vom deutschen Boden zu fegen.» Die deutsche Literatur hat so

gut wie nichts, Napoleon aber viel vollbracht. Trotz allem.
Aeußerst zutreffend hat Mehring später in einem Aufsatz

ausgesprochen, in der ganzen Weltliteratur gibt es kaum eine
Gestalt, die so sehr zur HeldenVerehrung verleitet wie die
Goethes. «Aber wer sich dem Goethekultus ergibt, irrt weltfremd in
der Gegenwart umher.» Was an einem Beispiel, an der Schrift
über Goethe von Victor Hehn, belegt wird. Der «die beschränktesten

und gehässigsten Urteile über Schiller, Lessing, Bürger,
Heine und überhaupt diejenigen Größen der deutschen Literatur

fällt, in denen ihr bürgerlich revolutionäres Wesen am
kräftigsten lebte». Kurz, der unbedingte Goethekultus «verdammt

zu völliger Unfruchtbarkeit in den großen Fragen der Gegenwart,

und er macht sich lächerlich, wenn er über den Stumpfsinn

der Massen jammert, die von Goethe nichts wissen oder
wissen wollen».

Der soziale Denker der Goethezeit war in den Bereichen der
deutschen Sprache Lessing. Er war der politische Dichter, «der
dem Protest in jeder Form Fleisch und Blut, individuelle —
bürgerliche — Körperlichkeit im Drama schuf» (Lu Märten).
Er ist, wie gleichfalls Märten geschrieben hat, «als Dichter der

Qualität nach der deutsche Shakespeare und nichts weniger».
Goethes Interesse an den Dingen war in jedem Falle ein selbst-

ter hinten im Buch bekommt man's mit der Frömmigkeit zu tun, und
wie von andern moralischen Quacksalbern wird auch hier das Beten
als Universalmittel in Lebensnöten angepriesen.

Zuletzt werden 32 Zeugnisse von Menschen angeführt, die in
schwierigen Lagen das Leben gemeistert haben. Unter diesen
Zeugnissen ist auch das des Boxerweltmeisters Jack Dempsey.

Dieser zur Angst neigende «Held» hatte drei Mittel, um sie zu
überwinden. Erstens redete er sich nach Goué ein «Nichts kann mir
Einhalt tun; ich werde seine Schläge nicht spüren; er wird mir nicht
wehtun; es kann mir nichts wehtun; ich halte durch, ganz gleich,
was passiert». Zweitens sagt er immer wieder zu sich selber, das

Leben sei kurz, er müsse es genießen, nichts sei für ihn von Bedeutung

als die Gesundheit usw. Und drittens schrieb er: «Meine dritte
— und beste — Gewohnheit bestand im Beten! Wenn ich für einen
Match trainierte, betete ich stets mehrmals am Tage. Wenn ich im
Ring war, betete ich immer während des Augenblicks, bevor die

Klingel die neue Runde ankündigte. Ob meine Gebete Erhörung
gefunden haben? Tausend- und abertausendmäl!»

Wie mag so ein Gebet wohl gelautet haben? Vielleicht etwa so:
Lieber Gott, gib mir Kraft und Geschicklichkeit, meinen Gegner
gründlich zusammenzuhauen; laß mich ihm sämtliche Rippen
brechen, sein Nasenbein ein-, seine Zähne ausschlagen! Mich aber
schütze deine allgütige Hand, damit ich von seinen Schlägen nichts
spüre!» Welch edle Gottesvorstellung!! In Goethes «Faust» führt
der Teufel für Faust den Degen und ersticht Valentin. Im Boxkampf
müssen wir uns hinter dem Weltmeister den «Weltenmeister», den
lieben Gott, denken, der jenem die «beboxhandschuhte» Hand führt.
Wirklich ein erhebendes Bild. Wie gesagt: Handfestes Christentum!

E. Br.


	Literatur

