Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 33 (1950)

Heft: 4

Buchbesprechung: Literatur
Autor: Hartwig / E.Br.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

26 DER FREIDENKER i Nr. 4

sie auch friedlich ‘gesinnt sein, doch in ihrer Gedanken- und
Sorglosigkeit den ersten Anfingen, die schlieBlich zu der scheul3-
lichen Kulturschande des Krieges fiihren, nicht ernsthaften Wi-
derstand entgegensetzt. An die Stelle der Unvernunft, der Kalt-
bliitigkeit und des rohen Niitzlichkeitsstandpunktes hat das zu
treten, was Schweitzer in seiner Kulturphilosophie als das erste
und hochste Postulat aufstellt: die Ehrfurcht vor dem Leben.
Diese bildet den Ausgangspunkt und das Zentralproblem in sei-
nen philosophischen Betrachtungen. Was er darunter verstan-
den wissen will, soll in den folgenden Zeilen dargelegt werden.

In der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben erblickt Schweitzer
das sittliche Ideal und den verheiungsvollen Weg, um zum
hochsten Ziel zu gelangen, da die Menschheit sich ihre Ziele
selber stellen muf. Viele, selbst wissenschaftlich gebildete Men-
schen, sehen in dieser Ethik bloBe Sentimentalitit und eine
iiberschwiingliche Gefiihlsduselei, besonders deshalb, weil sie
den Unterschied zwischen héherem und niederem, wertvollerem
und weniger wertvollem Leben nicht geltend macht. Sie spétteln,
wenn Schweitzer sich Gedanken dariiber macht, daB er die Er-
reger der Schlafkrankheit vernichten muf}, um hoheres Leben
zu erhalten, oder wenn er es als etwas Schweres empfindet, daf3
er Fischlein téten muf}, um einen von den Eingeborenen ge-
fangen genommenen Fischadler zu erretien und vor dem Ver-
hungern zu schiitzen. Fiir ihn gibt es kein lebensunwertes Leben.
Thm ist alles Leben heilig, sowohl das Blatt am Baum, die
Pflanze am Wege als der Wurm auf der Strafle. Ethik bedeutet
fiir ihn «ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles,
was lebt», so sehr er sich auch bewuBt ist, daBl auch ihm die
Notwendigkeit, Leben zu vernichten und Leben zu schidigen,
auferlegt ist. Er weil3 aber, daf3 er mit dem Gedanken der Ehr-
furcht vor dem Leben die Verantwortung und die Schuld, Leben
zu schidigen oder zu vernichten, keiner Instanz iiberbinden
kann und diese Schuld erlebt er als einen unertriglichen Zwie-
spalt mit sich selber, als eine beschimende Verleugnung seines
besseren Ich. Die Siithneleistung fiir diese quilende Schuld sieht
er in allem, was er zur Erhaltung und Férderung von Leben tun
kann.

Mit einer solchen, fiir jeden Einzelnen grundlegenden Ethik
glaubt Schweitzer die notwendige «Vergeistigung der Massen»
zu bewirken. Mit der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben hofft
er eine Gesinnung und einen Willen hervorzubringen, kraft wel-
chen sich der Mensch in der denkbar lebendigsten und stetigsten
Weise fiir alle Arten des Fortschrittes einsetzt. Nach drei Arten
von Fortschritt kann sich die Kultur entwickeln: Fortschritte
des Wissens und Kénnens, Fortschritie in der Vergesellschaftung
des Menschen, Fortschritte der Geistigkeit. Vier Ideale machen
die Kultur aus: das Ideal des Menschen, das Ideal der sozialen
und politischen Vergesellschaftung, das Ideal der geistig-religio-
sen Vergesellschaftung, das Ideal der Menschheit.

Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist eines der gewaltig-
sten Dokumente der Humanitét. Sie kennt und duldet keine fau-
len Kompromisse; sie erkennt keine relative Ethik an. Ethik ist
Humanitit, d. h. sie verlangt Riicksicht auf die Existenz und auf
das Gliick des einzelnen Menschenwesens. «Wo die Humanitit
aufhérts, so sagt Schweitzer, «beginnt Pseudoethik. Wo wirk-
liche Ethik Geltung hat, werden Menschen und Vélker nicht
mehr betért, auf die Schlachtbank gefithrt und zugrunde ge-
richtet.»

Der Vernunft weist dieser grolle Humanist die fithrende Rolle
im geistigen Leben der Menschheit zu. Er verlangt, dal3 wir die
denkende Weltanschauung, die die Rationalisten des 18. Jahr-
hunderts nicht zu Ende denken konnten, weiterfithren. Erst
dann, wenn uns die elementaren Probleme der Begriindung der
Ethik und der Welt- und Lebensanschauung wieder wirklich be-
schiftigen, sind wir wieder auf dem Wege, der aus der Unkultur
herausfiihrt. '

Dem vielen moralischen Gerede iiber den Kulturstaat und die
Versittlichung der religiésen und politischen Gemeinschaft be-
gegnet Schweitzer mit folgenden Worten:

«Der Kulturgesinnung uns verantwortlich fiihlend, blicken
wir iiber Vélker und Staaten auf die Menschheit hinaus. Wer
sich ethischer Welt- und Lebensbejahung ergeben hat, dem ist
die Zukunft des Menschen und der Menschheit Gegenstand der
Sorge und des Hoffens. Von diesem Sorgen und Hoffen frei zu

LITERATUR
«Fesseln»

Das in der letzten Nummer angekiindigie neue Buch von E. Brauch-
lin, « Fesseln», ist beim RedaktionsschluB noch nicht heraus-
gekommen; die Besprechung kann erst in der nichsten Nummer er-
scheinen. Bezogen kann es vom 28. Mirz an in jeder Buchhandlung
werden. Bestellungen nehmen auch entgegen:

die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12,

die Redaktion des «Freidenkers», Transitfach 1197, Bern,

der Quistor der Ortsgruppe Ziirich, Jacques Bucher, Schrennen-

gasse 10, Ziirich 3. )
Der Preis wird ungefihr Fr. 10.— betragen bei einer Stirke des

Buches von 359 Seiten.

Gehemmte Forschung — auch heute noch!*

Unter diesem Titel ist das lingst fallige Heft Nr. 4 der Schriften-
rethe «Wissen und Wahrheit» (Bern 1949, Verlag der «Gesellschaft
fiir Wissen und Wahrheit») erschienen. Der Inhalt des vorliegenden
Heftes wird beinahe zur Gidnze (mit Ausnahme des Kapitels «Gottes-
beweise») von Dr. phil. Ernst Haenssler (Basel) bestritten. Es er-
iibrigt sich daher, nochmals der Vorziige seiner stets noblen Kamp-
fesweise zu gedenken, auf die wir wiederholt hingewiesen haben.
(Wir verweisen diesbeziiglich auf unsere Besprechungen der vorher-

* Haenssler, Ernst, Gehemmte Forschung — auch heute noch! = Samm-
lung «Wissen und Wahrheit», Heft 4. Bern, Verlag der Gesellschaft fiir
Wissen und Wahrheit. 1949. 127 Seiten. Preis Fr. 5.80. Bestellungen richte
man an die Literaturstelle der 'VS., Postfach, Basel 12.

gehenden Hefte der gleichen Sammlung: Ueber Heft 1 wurde im
«Freidenker» 1945, Nr. 12 und 1946, Nr. 10 berichtet, iiber Heft 2 in
Nr. 12 des Jahrgangs 1946 und iiber Heft 3 im Januar 1948.)

In einem Vorwort rechtfertigt Dr. Haenssler den Gesamttitel des
Heftes, der manchem Leser etwas iibertrieben erscheinen mag, da
heute denn doch nicht mehr mit Feuer und Schwert gegen die Ver-
treter der freien Forschung vorgegangen wird. Doch man braucht nur
die verschiedenen «wissenschaftlichen» Vortrige aufmerksam zu
verfolgen, die von gewissen Rundfunkstationen in den Aether ge-
sendet werden, um zu erkennen, dal manche Universitdtsprofessoren
noch immer eifrig bestrebt sind, ihren Kollegen von der theologi-
schen Fakultit nur ja nicht wehe zu tun. Ob dieser fiir die Vertreter
der freien Forschung beschimende Zustand schon dadurch aus der
Welt geschafft wiirde, daf} die theologische Fakultit endlich in der
Versenkung verschwindet, moge vorldufig dahingestellt bleiben,
denn die Macht der Tradition wirkt noch lange nach; doch es kann
kein Zweifel dariiber bestehen, dall mit dem Ausscheiden der Ueber-
reste mittelalterlicher Scholastik aus dem Verband hochschulmiaBi-
ger Disziplinen ein neues Zeitalter fiir die wahrhaft freie Forschung
beginnen wird.

In der weiteren Folge setzt sich Dr. Haenssler mit unseren kleri-
kalen Gegnern auseinander, namentlich mit den Bannertragern des
Thomismus an der katholischen Universitat in Freiburg, die — zu
ihrem eigenen Schaden — auf die Angriffe von Dr. Haenssler in
Heft 3 reagiert haben. Da ist einmal Dr. J. M. Bochenski. Ordinarius
fiir Philosophie an der genannten Anstalt, der es allerdings vorge-
zogen hat, seine gegen Dr. Haenssler gerichteten Pfeile aus dem
sicheren Hinterhalt der Jesuiten-Zeitschrift «Orientierung» abzu-



Nr. 4

DER FREIDENKER 27

werden, ist Armut; ihm ausgeliefert zu sein, ist Reichtum. So ist
es unser Trost in schwerer Zeit, da3 wir, ohne zu wissen, was wir
noch in besserer Zukunft erleben kénnen, nur im Vertrauen auf
die Macht des Geistes, einer Kulturmenschheit die Wege bah-
nen.»

Schweitzer versiumt nicht, auf die mannigfachen Ursachen
hinzuweisen, die den Zerfall der Kultur herbeigefiihrt und be-
schleunigt haben. Im Kriege liegt nach seiner Meinung nur ein
Symptom des Kulturniederganges und der modernen Kultur-
losigkeit. Ein Denker wie er begniigt sich nicht damit, nur zu
kritisieren und darauf hinzuweisen, daf3 diese Welt nicht gut ist.
Mit der allerdings vielfach milverstandenen oder einseitig ge-
deuteten These Marxens, dall das menschliche Denken und unser
BewulBtsein nur vom gesellschaftlichen Sein bestimmt werde,
kann sich Schweitzer nicht befreunden. Wenn er von einer Ver-
geistigung der Massen, von einer sozialen und politischen Um-
gestaltung der Gemeinschaft spricht, so geht er von der Ueber-
zeugung aus, daf3 diese vor allem von innen heraus zu erfolgen
habe. Ethische Werte wie Charakterfestigkeit, Wiirde, Wahr-
haftigkeit und Sozialwerte wie Gerechtigkeit, gegenseitige Ach-
tung, Solidaritit und gegenseitige Verbundenheit bilden die
Voraussetzung und die Grundlagen jeder Kulturbildung. Im
Mangel an Nachdenken iiber das Wesen der Kultur und einer
dementsprechend geistigen Begriindung sind die eigentlichen
Ursachen des kulturellen Zerfalls unserer Zeit zu suchen.

Vertrauen setzt Schweitzer, wie wir bereits erwihnt, in erster
Linie in die Vernunft. «<Herrschaft der Vernunft iiber die Natur-
krifte und Herrschaft der Vernunft iiber die Gesinnung», so de-
fimiert er das Wesen der Kultur. Es bedarf der Vernunft, damit
die bezwungenen Naturkriifte auch wirklich zum gemeinsamen
Wohl und nichtim Gegenteil zur Steigerung des Kampfes umsDa-
sein verwendet werden. Nicht in materiellen Errungenschaften
besteht das Wesentliche der Kultur, sondern darin,daB3 die Einzel-
nen die Ideale der Vervollkommnung des Menschen und der Bes-
serung der sozialen und politischen Zustinde der Vélker und der
Menschheit hochhalten. Durch die einseitig materielle Entwick-
lung und durch die Unterschiitzung der geistigen Kriifte ist das

Verhingnisiiber uns gekommen. Eine grof3e Gefahr besteht in den
modernen Vermassungstendenzen. Eine Regeneration der Kultur
kann nicht von Bewegungen ausgehen, die den Charakter eines
Massenerlebnisses an sich tragen; sie mufl vom Einzelnen aus-
gehen. Er sagt hieriiber: «Die vielen Einzelnen miissen denkend
werden iiber ihr Leben, iiber das, was sie sich selber versagen.
Miteinander wissend, daf3 die Erhaltung der Kultur vor allem
von dem Aufbrechen der Quellen des geistigen Lebens in uns
abhiingig ist, nehmen wir dennoch die wirtschaftlichen und so-
zialen Probleme mit Eifer in Angriff.» Besinnung, vertieftes
Nachdenken iiber die Fiille der Ritsel und Geheimnisse der in-
nern und duBlern Wirklichkeit sind das einzige Werkzeug, mit
dessen Hilfe wir eine neue Weltanschauung gewinnen konnen.
Wille zum Denken bedeutet fiir Schweitzer die Wendung von
der gedankenlosen zur denkenden Begegnung mit der Wirklich-
keit. Rationalismus im Sinne einer vernunftgemiBlen Ueber-
egung: das ist die Quintessenz der Kulturphilosophie von Al-

bert Schweitzer. (Fortsetzung folgt.)

Ein Nachwort zum Goethejahr
Von Arthur Seehof.

«Reform des BewuBtseins nicht durch Dogmen, sondern
durch Analysierung des mystischen, sich selbst unklaren Be-
wuBtseins, trete es nun religios oder politisch oder in der
Kunst auf.» ’ Karl Marx.

Man weiB3, daB Karl Marx und Friedrich Engels Wilhelm
Liebknecht wegen seines iibertriebenen Respektes vor der christ-
lich-biirgerlichen, abendldandischen Kultur und ihren Vertretern
sehr scharf kritisiert haben. Auch darum, weil Liebknecht, ihn-
lich wie die idealistische Aesthetik, von einer «Selbstandigkeit»
biirgerlicher Kulturerscheinungen, als da sind Kunst, Literatur
und Wissenschaft, gesprochen hat. Schon in ihrer «Deutschen
Ideologie» haben Marx und Engels dargelegt, dafl den ideologi-
schen Dingen keine selbstindige Entwicklung innewohnt, son-
dern daf3 ihre jeweiligen Formen von der Entwicklung der ma-

schieBen. Dr. Haenssler antwortet mit einem offenen Brief, den sich
der Adressat sicher nicht hinter den Spiegel stecken wird.

Ein weiteres Kapitel des vorliegenden Heftes ist Herrn Dr. Th.
Bovet, Nervenarzt in Ziirich, gewidmet, der in einem Buch «Der
Glaube. Erstarrung und Erlésung» (Bern 1947) auf Heft 1 der Samm-
lung «Wissen und Wahrheit» Bezug genommen hat. Uns geniigt es
vollauf, zu erfahren, daB3 dieser Glaubensstreiter heute noch — im
Zeitalter der Atomenergie! — fiir Teufel und Hexen etwas iibrig
hat, was Dr. Haenssler (milde genug) als «Paradoxie» bezeichnet. Wir
sind der Ansicht, daBl ein-Nervenarzt, der sich zu derartigen Wahn-
ideen bekennt, selbst in eine Nervenheilanstalt gehort.

Erfreulicher ist das, was uns Dr. Haenssler iiber das Buch «Bilanz
des Christentums» des hollindischen Theologieprofessors G. van der
Leeuw berichtet. Ein weiler Rabe unter den Theologen, der sieht —
und sagt! —, was wirklich ist und zugibt, daB die Passiva im Christen-
tum bei weitem iiberwiegen. Dariiber hinaus erkennt Leeuw, daB
heute der Diesseitsglaube unaufhaltsam den Jenseitsglauben ver-
drangt: «Das Gottesreich rdaumt vor der Menschheit das Feld ... Die
reine Menschlichkeit, der gute Wille, der Heilstaat, der Volkerbund
usw. haben das Gottesreich .ersetzt.»

Es folgt das Kapitel «Gottesheweise», mit dem wir uns aber nicht
einverstanden erkliren konnen, denn der Verfasser (A. Thom.)
geht von einer Voraussetzung aus, die der Praxis widerspricht; er
meint niamlich, dall auch unsere Gegner den «Satz von der Einheit
und Einigkeit der Wahrheit» anerkennen. Wire dem wirklich so,
dann miiBiten die Theologen ihre «Glaubenswahrheiten» jeweilig den
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung anpassen. Das tun sie
jedoch nicht und so erachten wir es als véllig zwecklos, uns mit ihnen

«logisch» auseinanderzusetzen. Bekanntlich behaupten die Theo-
logen, daBB Gott die Ursache seiner selbst ist, was allein schon dem
Gesetz von der Erhaltung der Energie widerspricht. Mit Leuten, die
offenkundige Widerspriiche nicht mehr als solche empfinden, kann
man nicht polemisieren. Die Behauptung, da3 Gott sich sozusagen
selbst erschaffen hat, erinnert haargenau an die berithmte Erziahlung
des Jigerlateiners Miinchhausen, der sich — und sein Pferd — vor
dem Versinken in einem Sumpf dadurch bewahrt haben will, daB er
sich bei seinem eigenen Zopfe packte und kriftig in die Héhe zerrte.

Nein, die Religion muB als das genommen werden, was sie wirklich
ist: ein sozial-psychologisches Phiinomen. Der Gottesbegriff — histo-
risch geworden — beinhaltet eine Wunschvorstellung. (Vgl. «Psy-
chologie und Religion» im «Freidenker» vom Juni 1948.) Da versagt
jede Logik; wenn ein Gldubiger behauptet, daB er Gott «erlebt» hat,
dann miissen wir dies eben als seine psychische Realitit hinnehmen.
Gegen Wahnideen kann man nicht polemisieren. Auf alle noch so
verniinftigen Argumente hat der Gldubige die stereotype Antwort:
«Credo, quia absurdum est.»

" Mit den folgenden Kapiteln «Eine einzige Welt — oder keine
Welt!» und «Seit wann sind die Jesuiten — naiv?» befinden wir uns
wieder auf dem festen Boden handgreiflicher Realitat. Zum Schluf}
beniitzt Dr. H. die Gelegenheit, sich mit einigen Kritiken ausein-
ander zu setzen, die aus dem freigeistigen Lager stammen. Nament-
lich wurde ihm wiederholt zum Vorwurf gemacht: «Herr Redaktor,
Sie schreiben zu hoch!» Dieser Vorwurf sollte Dr. Haenssler nicht
krinken, denn wir alle, die wir als Aufklirer titig sind, haben unsze-
ren besonderen Wirkungskreis, der sich aus der Art unserer besonde-
ren Qualititen ergibt. Eines schickt sich nicht fiir alle und hitten



28 DER FREIDENKER

Nr. 4

teriellen Produktivkrifte abhingen, durch sie bedingt sind:. So
ist auch die Literatur, alle Literatur, lediglich im Zusammen-
hang mit den wirtschaftlichen und geschichtlichen Vorgiingen
abzuhandeln, zu beurteilen, zu wiirdigen. Es gibt keine selb-
stindige Geschichte der Kultur, wie viel weniger eine selbstin-
dige Geschichte der Kunst oder der Literatur; es gibt nur eine
«einheitliche Wissenschaft der Geschichte». «Die Formen ent-
stammen wichtigen Lebenszwecken; sie sind Mittel, diese zu
erreichen. Ihre primitive wie vollendete Art entstammt der ge-
meinsamen Quelle — der Arbeit», schreibt Lu Miirten sehr rich-
tig in ihrem vor kurzem neu erschienenen Buch «Wesen und
Verinderungen der Formen und Kiinste», in welcher Schrift die
Verfasserin die Resultate ihrer historisch-materialistischen Un-
tersuchungen niedergelegt hat.

Wenn nun der angeblich orthodoxe Marxist Georg Lukacz
und mit ihm der ganz unorthodoxe Reformist Felix Stossinger
— er zumindest zum Teil — mit gleichfalls iibertriebenem Re-
spekt von Goethe und einigen anderen kulturellen Erscheinun-
gen seiner Zeit sprechen, wie aus verschiedenen ihrer Versffent-
lichungen hervorgeht, so haben sowohl Lukacz, genau wie Stds-
singer, aber auch andere meines Erachtens Wesentliches iiber-
sehen. Einmal — wie es in der «Deutschen Ideologie» heillt —,
daB sich der Zustand Deutschlands zur Zeit Goethes «vollstindig
in Kants Kritik der praktischen Vernunft» spiegelte. Nicht in
der reinen, in der praktischen. «Wihrend die franzosische Bour-
geoisie sich durch die kolossalste Revolution, die die Geschichte
kennt, zur Herrschaft aufschwang und den europiischen Kon-
tinent eroberte, wihrend die bereits politisch emanzipierte eng-
lische Bourgeoisie die Industrie revolutionierte und sich Indien
politisch und die ganze andere Welt kommerziell unterwarf,
brachten es die ohnmichtigen deutschen Biirger nur zum ,guten
Willen’. Kant beruhigte sich bei dem bloBen ,guten Willen’,
selbst wenn er ohne alles Resultat bleibt, und setzte die Verwirk-
lichung dieses guten Willens ... ins Jenseits.» Nachdem er vor-
her, in der «reinen Vernunft», die ganze himmlische Besatzung
itber die Klinge hatte springen lassen. Nun ist auch der «Faust»
bekanntlich nicht viel anders angelegt als die «praktische Ver-

nunfts. Sein erster Teil 1dft mit Hilfe der Stimme von oben
Gretchen als gerettet verkiinden ; im zweiten Teil findet die Ret-
tung, die Erlosung, wieder erst im «Jenseits» statt. Hat auch
Goethe selbst im «Faust> manches eindeutige Wort gegen die
Kirche gesagt und seinen Helden mit den Worten sterben lassen:
«Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, der téglich sie
erobern muf3» und mit jenen anderen: «Es kann die Spur von
meinen Erdentagen nicht in Aeonen untergehen.» Dann scheint
mir iibersehen zu sein, dal — wie Franz Mehring in seiner «Ge-
schichte der deutschen Sozialdemokratie» ausgefithrt hat —
auch die besten deutschen Képfe damals, zur Zeit Goethes, sich
in der Literatur und Philosophie lediglich ein Idealbild der
biirgerlichen Welt konstruiert haben. «Aber erst der eiserne
Besen eines fremden Eroberers begann, die feudale Verwesung
vom deutschen Boden zu fegen.» Die deutsche Literatur hat so
gut wie nichts, Napoleon aber viel vollbracht. Trotz allem.

Aeuflerst zutreffend hat Mehring spiéter in einem Aufsatz
ausgesprochen, in der ganzen Weltliteratur gibt es kaum eine
Gestalt, die so sehr zur Heldenverehrung verleitet wie die Goe-
thes. «Aber wer sich dem Goethekultus ergibt, irrt weltfremd in
der Gegenwart umher.» Was an einem Beispiel, an der Schrift
iiber Goethe von Victor Hehn, belegt wird. Der «die beschrink-
testen und gehissigsten Urteile iiber Schiller, Lessing, Biirger,
Heine und iiberhaupt diejenigen GroBen der deutschen Litera-
tur fillt, in denen ihr biirgerlich revolutionires Wesen am krif-
tigsten lebte». Kurz, der unbedingte Goethekultus «verdammt
zu vélliger Unfruchtbarkeit in den groflen Fragen der Gegen-
wart, und er macht sich licherlich, wenn er iiber den Stumpf-
sinn der Massen jammert, die von Goethe nichts wissen oder
wissen wollen».

Der soziale Denker der Goethezeit war in den Bereichen der
deutschen Sprache Lessing. Er war der politische Dichter, «der
dem Protest in jeder Form Fleisch und Blut, individuelle —
biirgerliche — Koérperlichkeit im Drama schuf» (Lu Mirten).
Er ist, wie gleichfalls Mirten geschrieben hat, «als Dichter der
Qualitit nach der deutsche Shakespeare und nichts weniger».
Goethes Interesse an den Dingen war in jedem Falle ein selbst-

wir alle auch nur den gleichen Geschmack, so wire das fiir die so
notwendige Arbeitsteilung ebenso nachteilig wie fiir die Verteilung
der Lebensgiiter, fiir die der Grundsatz gilt: «Jedem nach seinen Be-
diirfnissen!» .

Die Freidenkerbewegung stellt ein komplexes Gebilde dar, dessen
jeweilige Struktur aus gewissen gesellschaftlichen Schichtungen zu
erkldren ist. So gesehen ist es einleuchtend, daB sich auch das Ver-
hiltnis der politischen Parteien zu unserer Bewegung stiindig indern
muf}. Andererseits haben wir zu betonen: Eine alleinseligmachende
freigeistige Methode gibt es nicht und wir haben alle Ursache, die
Gemeinsamkeiten in unserer Bewegung zu unterstreichen. Es wiire
zum Schaden derselben, wenn Dr. Haenssler seinen Kampf hesonde-
rer Art nicht weiterfithren wiirde. Hartwig.

Handfestes Christentum

Auf Ende letzten Jahres ist im Alfred Scherz-Verlag, Bern, die
Zweitauflage eines amerikanischen moralischen oder sagen wir
«lebenstechnischen» Bestsellers herausgekommen: «Sorge dich nicht
— lebe!» von Dale Carnegie. Man muf8 dem Buch das Zeugnis aus-
stellen, da} es in seiner ersten Hilfte sehr viel Beherzigenswertes
enthilt, vieles, das man zwar, wie in dem Buche selber steht, aus
unsern alten Sprichwortern lernen kénnte, wenn man sie ernst
nihme und befolgte. Aber weil ja der Mensch an Altbekanntem und
Unscheinbarem meist achtlos voriibergeht und auf das Heil von drii-
ben wartet, hat das Buch sich gleich den Markt erobert, und es ist
gar nicht daran zu zweifeln, dal mancher Leser und manche Leserin
sich einen Ruck gegeben hat und im Alltagsleben und bei besonderen
Ereignissen sich verniinftiger und gesiinder verhalten wird. — Wei.

ter hinten im Buch bekommt man’s mit der Frémmigkeit zu tun, und
wie von andern moralischen Quacksalbern wird auch hier das Beten
als Universalmittel in Lebensnéten angepriesen.

Zuletzt werden 32 Zeugnisse von Menschen angefiihrt, die in
schwierigen Lagen das Leben gemeistert haben. Unter diesen Zeug-
nissen ist auch das des Boxerweltmeisters Jack Dempsey.

Dieser zur Angst neigende «Held» hatte drei Mittel, um sie zu
iiberwinden. Erstens redete er sich nach Coué ein «Nichts kann mir
Einhalt tun; ich werde seine Schlage nicht spiiren; er wird mir nicht
wehtun; es kann mir nichts wehtun; ich halte durch, ganz gleich,
was passiert». Zweitens sagt er immer wieder zu sich selber, das
Leben sei kurz, er miisse es genieBlen, nichts sei fiir ihn von Bedeu-
tung als die Gesundheit usw. Und drittens schrieb er: «Meine dritte
— und beste — Gewohnheit bestand im Beten! Wenn ich fiir einen
Match trainierte, betete ich stets mehrmals am Tage. Wenn ich im
Ring war, betete ich immer wihrend des Augenblicks, bevor die
Klingel die neue Runde ankiindigte. ... Ob meine Gebete Erhérung
gefunden haben? Tausend- und abertausendmal!»

Wie mag so ein Gebet wohl gelautet haben? Vielleicht etwa so:
Lieber Gott, gib mir Kraft und Geschicklichkeit, meinen Gegner
griindlich zusammenzuhauen; laB mich ihm sdmtliche Rippen bre-
chen, sein Nasenbein ein-, seine Zihne ausschlagen! Mich aber
schiitze deine allgiitige Hand, damit ich von seinen Schligen nichts
spiire!» Welch edle Gottesvorstellung!! In Goethes «Faust» fiihrt
der Teufel fiir Faust den Degen und ersticht Valentin. Im Boxkampf
miissen wir uns hinter dem Weltmeister den «Weltenmeister», den
lieben Gott, denken, der jenem die «<beboxhandschuhte» Hand fiihrt.
Wirklich ein erhebendes Bild. Wie gesagt: Handfestes Christentum!

E.Br.



	Literatur

