
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 4

Artikel: Albert Schweitzer : Versuch einer Würdigung seines Werkes
(Fortsetzung folgt)

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, den 1. April 1950 ^Erscheint regelmäBig am 1. jeden Monot»~) 33. Jahrgang

U IFI^IIDIDIIINIKC
ORGAN DER F R E I G E I S T I G E N VEREINIGUNG DERSCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen
Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Inhalt: Albert Schweitzer — Ein Nachwort zum Goethejahr —

Grundfragen der Erziehung (Fortsetzung) — Literatur —

Streiflichter — Aus der Bewegung.

Der Unverstand ist die unbesiegbarste Macht auf der Erde.

Anselm Feuerbach

o t
«rt- •

ft>

Versuch einer Würdigung seines Werkes

Von /. Wanner.

Vorwort

Als ich letztes Jahr Gelegenheit hatte, den Wiener Schriftsteller

und Sozialisten Luitpold Stern über das Dreigestirn
Dostojew8ki-Tolstoi-Gorki in den ihm eigenen, man darf sagen,
klassischen Formulierungen sprechen zu hören, wurde mir dieser
Anlaß zu einem eigentlichen Erlebnis. So wie Stern analysierte
und Vergleiche anstellte, ist nur einem genialen und schöpferischen

Menschen möglich. Was auf mich einen besonderen
Eindruck machte, das war die im Vortrag zum Ausdruck kommende
feinsinnige, nur selten feststellbare Konzeption der sozialistischen

Idee und die weitherzige Toleranz des Referenten gegenüber

echtem und gelebtem christlichen Gedankengut. Der Jude
Stern sieht in Tolstoi den letzten großen Christen und Propheten
des untergehenden 19. Jahrhunderts und in Albert Schweitzer
den größten christlichen Tatmenschen unserer Zeit. Auf diesen

Kämpfer und Denker darf die Kulturmenschheit stolz sein. Es

sind Ausnahmemenschen, denn solchen begegnen wir nur höchst
selten. Auch diejenigen, die in Fragen der Lebensanschauung
anderen Ansichten huldigen als Schweitzer, werden mit
Ehrfurcht über ihn denken und von ihm sprechen, es sei denn, daß
sie für ethische und kulturelle Werte und Ziele kein Verständnis

imd keinen Sinn aufzubringen vermögen.
Anläßlich seines 75. Geburtstages (14. Januar 1950) ist manches,

Gereimtes und Ungereimtes, über Albert Schweitzer
geschrieben und geredet worden. Aber über Wesentliches, namentlich

über seine Kritik an der Gegenwart, an Wirtschaft und
Gesellschaft, an Kirche und offiziellem Christentum schwiegen sich
die meisten aus, sei es aus Rücksicht zu der herrschenden Moral,
sei es aus Angst, unliebgame und bittere Wahrheiten zu sagen.
Zeitungen und Zeitschriften waren sehr zimperlich und
zurückhaltend, als sie über den großen Europäer und Kosmopoliten
berichteten.

Ich erachte es als eine Ehrenpflicht, Schweitzers Weltbild,
seine Lebensanschauung, sein ganzes Denken und Wollen so

darzustellen, wie es mir aus seinen Schriften bekannt wurde. Meine
Betrachtungsweise erstreckt sich auf seine Kulturphilosophie,
auf seine Religionsphilosophie, auf seine Stellungnahme zu den

wichtigsten Problemen unserer Zeit, wie Gesellschaft,
Wirtschaft und soziale Frage. Von einer Beschreibung seines überaus

reichen Lebens nehme ich hier Umgang, streife dieses am
Schluß dieser Darstellung nur ganz kurz und weise auf seine

Bedeutung für die Gegenwart und Zukunft hin.

1. Albert Schweitzers Kulturphilosophie.

Albert Schweitzers Verdienst und Größe liegt sowohl in
seiner praktischen Tätigkeit als in seinen rastlosen, in seinem
Schrifttum liegenden Bemühungen, der Menschheit ihr
Selbstbewußtsein wieder zurückzuerobern. Der Zürcher Gelehrte Walter

Nigg weist in seinem Buch «Geschichte des religiösen
Liberalismus» dankbar darauf hin, daß Schweitzer den Mut gefunden
hat, das liberale Empfinden und das freie Denken in einer Zeil
hochzuhalten, da aller Rationalismus und echt freisinniges Denken

als lächerlich, minderwertig, veraltet und überwunden
angesehen wird. Schweitzer setzt sein Vertrauen in das vernunftmäßige

Denken. «Wir dürfen nicht glauben, mit dem Rationalismus

fertig zu sein, weil der bisherige zuerst der Romantik und
dann einer auf dem Gebiete des Geistigen wie des Materiellen

zur Herrschaft kommenden Realpolitik Platz machen mußte.»

In seiner Selbstdarstellung «Aus meinem Leben und Denken»
äußert er sich sehr deutlich über sein Mißfallen an dem
sogenannten heute überall triumphierenden realpolitischen Denken
und Handeln. Er schreibt darüber : «Wenn unser Geschlecht alle
Torheiten dieser universellen Realpolitik durchgemacht hat und
durch sie immer tiefer in geistiges und materielles Elend geraten
ist, wird ihm zuletzt nichts anderes übrig bleiben, als sich einem

neuen Rationalismus, der tiefer und leistungsfähiger ist als der

vergangene, anzuvertrauen vind in ihm die Rettung zu suchen.»

Diesen Warnruf möchten sich besonders jene einprägen, die
ihren Ausweg in der Selbstzerstörung des Menschengeschlechtes
durch die Atom- oder Wasserstoffbombe suchen. Es entspricht
dem Sinn und Geist, dem Denken und den Erkenntnissen Albert
Schweitzers, wenn wir behaupten, daß es mit unseren politischen
und gesellschaftlichen Einrichtungen so lange nicht besser wird,
als sich nicht jeder einzelne mit seiner ganzen Existenz
mitverantwortlich fühlt an all dem, was zerstörend und demoralisierend

auf die Gesellschaft wirkt. Wenn politische Erwägungen
immer wieder vor alle menschlichen Werte gestellt werden, so

kommt dies daher, weil die große Mehrheit der Menschen, mag



26 DER FREIDENKER Nr. 4

sie auch friedlich gesinnt sein, doch in ihrer Gedanken- und
Sorglosigkeit den ersten Anfängen, die schließlich zu der scheußlichen

Kulturschande des Krieges führen, nicht ernsthaften
Widerstand entgegensetzt. An die Stelle der Unvernunft, der
Kaltblütigkeit und des rohen Nützlichkeitsstandpunktes hat das zu

treten, was Schweitzer in seiner Kulturphilosophie als das erste
und höchste Postulat aufstellt: die Ehrfurcht vor dem Leben.
Diese bildet den Ausgangspunkt und das Zentralproblem in
seinen philosophischen Betrachtungen. Was er darunter verstanden

wissen will, soll in den folgenden Zeilen dargelegt werden.

In der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben erblickt Schweitzer
das sittliche Ideal und den verheißungsvollen Weg, um zum
höchsten Ziel zu gelangen, da die Menschheit sich ihre Ziele
selber stellen muß. Viele, selbst wissenschaftlich gebildete
Menschen, sehen in dieser Ethik bloße Sentimentalität und eine

überschwängliche Gefühlsduselei, besonders deshalb, weil sie

den Unterschied zwischen höherem und niederem, wertvollerem
und weniger wertvollem Leben nicht geltend macht. Sie spötteln,
wenn Schweitzer sich Gedanken darüber macht, daß er die

Erreger der Schlafkrankheit vernichten muß, um höheres Leben

zu erhalten, oder wenn er es als etwas Schweres empfindet, daß

er Fischlein töten muß, um einen von den Eingeborenen
gefangen genommenen Fischadler zu erretten und vor dem
Verhungern zu schützen. Für ihn gibt es kein lebensunwertes Leben.
Ihm ist alles Leben heilig, sowohl das Blatt am Baum, die
Pflanze am Wege als der Wurm auf der Straße. Ethik bedeutet
für ihn «ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles,

was lebt», so sehr er sich auch bewußt ist, daß auch ihm die

Notwendigkeit, Leben zu vernichten und Leben zu schädigen,
auferlegt ist. Er weiß aber, daß er mit dem Gedanken der
Ehrfurcht vor dem Leben die Verantwortung und die Schuld, Leben

zu schädigen oder zu vernichten, keiner Instanz überbinden
kann und diese Schuld erlebt er als einen unerträglichen Zwiespalt

mit sich selber, als eine beschämende Verleugnung seines

besseren Ich. Die Sühneleistung für diese quälende Schuld sieht

er in allem, was er zur Erhaltung und Förderung von Leben tun
kann.

LITERATUR
«Fesseln»
Das in der letzten Nummer angekündigte neue Buch von E. Brauchlin,

«Fesseln», ist beim Redaktionsschluß noch nicht
herausgekommen; die Besprechung kann erst in der nächsten Nummer
erscheinen. Bezogen kann es vom 28. März an in jeder Buchhandlung
werden. Bestellungen nehmen auch entgegen:

die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12,

die Redaktion des «Freidenkers», Transitfach 1197, Bern,
der Quästor der Ortsgruppe Zürich, Jacques Bucher, Schrennen-

gasse 10, Zürich 3.

Der Preis wird ungefähr Fr. 10.— betragen bei einer Stärke des

Buches von 359 Seiten.

Gehemmte Forschung — auch heute noch!*
Unter diesem Titel ist das längst fällige Heft Nr. 4 der Schriftenreihe

«Wissen und Wahrheit» (Bern 1949, Verlag der «Gesellschaft
für Wissen und Wahrheit») erschienen. Der Inhalt des vorliegenden
Heftes wird beinahe zur Gänze (mit Ausnahme des Kapitels
«Gottesbeweise») von Dr. phil. Ernst Haenssler (Basel) bestritten. Es

erübrigt sich daher, nochmals der Vorzüge seiner stets noblen
Kampfesweise zu gedenken, auf die wir wiederholt hingewiesen haben.
(Wir verweisen diesbezüglich auf unsere Besprechungen der vorher-

* Haenssler, Ernst, Gehemmte Forschung — auch heute noch! Sammlung

«Wissen und Wahrheit», Heft 4. Bern, Verlag der Gesellschaft für
Wissen und Walirheit. 1949. 127 Seiten. Preis Fr. 5.80. Bestellungen richte
man au die Literalurstelle der FVS., Postfach, Basel 12.

Mit einer solchen, für jeden Einzelnen grundlegenden Ethik
glaubt Schweitzer die notwendige «Vergeistigung der Massen»

zu bewirken. Mit der Ethik der Ehrfurcht vor dem Ueben hofft
er eine Gesinnung und einen Willen hervorzubringen, kraft
welchen sich der Mensch in der denkbar lebendigsten und stetigsten
W^eise für alle Arten des Fortschrittes einsetzt. Nach drei Arten
von Fortschritt kann sich die Kultur entwickeln : Fortschritte
des W issens und Könnens, Fortschritte in der Vergesellschaftung
des Menschen, Fortschritte der Geistigkeit. Vier Ideale machen
die Kultur aus: das Ideal des Menschen, das Ideal der sozialen
und politischen Vergesellschaftung, das Ideal der geistig-religiösen

Vergesellschaftung, das Ideal der Menschheit.
Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Ueben ist eines der gewaltigsten

Dokumente der Humanität. Sie kennt und duldet keine faulen

Kompromisse; sie erkennt keine relative Ethik an. Ethik ist
Humanität, d. h. sie verlangt Rücksicht auf die Existenz und auf
das Glück des einzelnen Menschenwesens. «Wo die Humanität
aufhört», so sagt Schweitzer, «beginnt Pseudoethik. Wo wirkliche

Ethik Geltung hat, werden Menschen und Völker nicht
mehr betört, auf die Schlachtbank geführt und zugrunde
gerichtet.»

Der Vernunft weist dieser große Humanist die führende Rolle
im geistigen Ueben der Menschheit zu. Er verlangt, daß wir die
denkende Weltanschauung, die die Rationalisten des 18.

Jahrhunderts nicht zu Ende denken konnten, weiterführen. Erst
dann, wenn uns die elementaren Probleme der Begründung der
Ethik und der W elt- und. Lebensanschauung wieder wirklich
beschäftigen, sind wir wieder auf dem W ege, der aus der Unkultur
herausführt.

Dem vielen moralischen Gerede über den Kulturstaat und die

Versittlichung der religiösen und politischen Gemeinschaft
begegnet Schweitzer mit folgenden Worten:

«Der Kulturgeshmung uns verantwortlich fühlend, blicken
wir über Völker und Staaten auf die Menschheit hinaus. Wer
sich ethischer Welt- und Lebensbejahung ergeben hat, dem ist
die Zukunft des Menschen und der Menschheit Gegenstand der
Sorge und des Hoffens. Von diesem Sorgen und Hoffen frei zu

gehenden Hefte der gleichen Sammlung: Ueber Heft 1 wurde im
«Freidenker» 1945, Nr. 12 und 1946, Nr. 10 berichtet, über Heft 2 in
Nr. 12 des Jahrgangs 1946 und über Heft 3 im Januar 1948.)

In einem Vorwort rechtfertigt Dr. Haenssler den Gesamttitel des

Heftes, der manchem Leser etwas übertrieben erscheinen mag, da
heute denn doch nicht mehr mit Feuer und Schwert gegen die
Vertreter der freien Forschung vorgegangen wird. Doch man braucht nur
die verschiedenen «wissenschaftlichen» Vorträge aufmerksam zu
verfolgen, die von gewissen Rundfunkstationen in den Aether
gesendet werden, um zu erkennen, daß manche Universitätsprofessoren
noch immer eifrig bestrebt sind, ihren Kollegen von der theologischen

Fakultät nur ja nicht wehe zu tun. Ob dieser für die Vertreter
der freien Forschung beschämende Zustand schon dadurch aus der
Welt geschafft würde, daß die theologische Fakultät endlich in der
Versenkung verschwindet, möge vorläufig dahingestellt bleiben,
denn die Macht der Tradition wirkt noch lange nach; doch es kann
kein Zweifel darüber bestehen, daß mit dem Ausscheiden der Ueberreste

mittelalterlicher Scholastik aus dem Verband hochschulmäßiger

Disziplinen ein neues Zeitalter für die wahrhaft freie Forschung
heginnen wird.

In der weiteren Folge setzt sich Dr. Haenssler mit unseren
klerikalen Gegnern auseinander, namentlich mit den Bannerträgern des

Thomismus an der katholischen Universität in Freiburg, die — zu
ihrem eigenen Schaden — auf die Angriffe von Dr. Haenssler in
Heft 3 reagiert haben. Da ist einmal Dr. J. M. Bochenski. Ordinarius
für Philosophie an der genannten Anstalt, der es allerdings vorgezogen

hat, seine gegen Dr. Haenssler gerichteten Pfeile aus dem
sicheren Hinterhalt der Jesuiten-Zeitschrift «Orientierung» ahzu-



Nr. 4 DER FREIDENKER 27

werden, ist Armut; ihm ausgeliefert zu sein, ist Reichtum. So ist
es unser Trost in schwerer Zeit, daß wir, ohne zu wissen, was wir
noch in besserer Zukunft erleben können, nur im Vertrauen auf
die Macht des Geistes, einer Kulturmenschheit die Wege
bahnen.»

Schweitzer versäumt nicht, auf die mannigfachen Ursachen
hinzuweisen, die den Zerfall der Kultur herbeigeführt und
beschleunigt haben. Im Kriege liegt nach seiner Meinung nur ein
Symptom des Kulturniederganges und der modernen Kultur-
losigkeit. Ein Denker wie er begnügt sich nicht damit, nur zu
kritisieren und darauf hinzuweisen, daß diese Welt nicht gut ist.
Mit der allerdings vielfach mißverstandenen oder einseitig
gedeuteten These Marxens, daß das menschliche Denken und unser
Bewußtsein nur vom gesellschaftlichen Sein bestimmt werde,
kann sich Schweitzer nicht befreunden. W enn er von einer
Vergeistigung der Massen, von einer sozialen und politischen
Umgestaltung der Gerneinschaft spricht, so geht er von der

Ueberzeugung aus, daß diese vor allem von innen heraus zu erfolgen
habe. Ethische Werte wie Charakterfestigkeit, Würde,
Wahrhaftigkeit und Sozialwerte wie Gerechtigkeit, gegenseitige
Achtung, Solidarität und gegenseitige Verbundenheit bilden die

Voraussetzimg und die Grundlagen jeder Kulturbildung. Im
Mangel an Nachdenken über das Wesen der Kultur und einer
dementsprechend geistigen Begründung sind die eigentlichen
Ursachen des kulturellen Zerfalls unserer Zeit zu suchen.

Vertrauen setzt Schweitzer, wie wir bereits erwähnt, in erster
Linie in die Vernunft. «Herrschaft der Vernunft über die Naturkräfte

und Herrschaft der Vernunft über die Gesinnung», so

definiert er das Wesen der Kultur. Es bedarf der Vernunft, damit
die bezwungenen Naturkräfte auch wirklich zum gemeinsamen
Wohl und nicht im Gegenteil zur Steigerung des Kampfes ums
Dasein verwendet werden. Nicht in materiellen Errungenschaften
besteht das Wesentliche der Kultur, sondern darin,daß dieEinzel-
nen die Ideale der Vervollkommnung des Menschen und der

Besserung der sozialen und politischen Zustände der Völker und der
Menschheit hochhalten. Durch die einseitig materielle Entwicklung

und durch die Unterschätzung der geistigen Kräfte ist das

schießen. Dr. Haenssler antwortet mit einem offenen Brief, den sich
der Adressat sicher nicht hinter den Spiegel stecken wird.

Ein weiteres Kapitel des vorliegenden Heftes ist Herrn Dr. Th.
Bovet, Nervenarzt in Zürich, gewidmet, der in einem Buch «Der
Glaube. Erstarrung und Erlösung» (Bern 1947) auf Heft 1 der Sammlung

«Wissen und Wahrheit» Bezug genommen hat. Uns genügt es

vollauf, zu erfahren, daß dieser Glaubensstreiter heute noch — im
Zeitalter der Atomenergie! — für Teufel und Hexen etwas übrig
hat, was Dr. Haenssler (milde genug) als «Paradoxie» bezeichnet. Wir
sind der Ansicht, daß ein Nervenarzt, der sich zu derartigen Wahnideen

bekennt, selbst in eine Nervenheilanstalt gehört.

Erfreulicher ist das, was uns Dr. Haenssler über das Buch «Bilanz
des Christentums» des holländischen Theologieprofessors G. van der
Leeuw berichtet. Ein weißer Rabe unter den Theologen, der sieht —
und sagt! — was wirklich ist und zugibt, daß die Passiva im Christentum

bei weitem überwiegen. Darüber hinaus erkennt Leeuw, daß
heute der Diesseitsglaube unaufhaltsam den Jenseitsglauben
verdrängt: «Das Gottesreich räumt vor der Menschheit das Feld Die
reine Menschlichkeit, der gute Wille, der Heilstaat, der Völkerbund
usw. haben das Gottesreich ersetzt.»

Es folgt das Kapitel «Gottesbeweise», mit dem wir uns aber nicht
einverstanden erklären können, denn der Verfasser (A. Thom.)
geht von einer Voraussetzung aus, die der Praxis widerspricht; er
meint nämlich, daß auch unsere Gegner den «Satz von der Einheit
und Einigkeit der Wahrheit» anerkennen. Wäre dem wirklich so,
dann müßten die Theologen ihre «Glaubenswahrheiten» jeweilig den
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung anpassen. Das tun sie
jedoch nicht und so erachten wir es als völlig zwecklos, uns mit ihnen

Verhängnis über uns gekommen. Eine große Gefahr besteht in den

modernen Vermassungstendenzen. Eine Regeneration der Kultur
kann nicht von Bewegungen ausgehen, die den Charakter eines

Massenerlebnisses an sich tragen; sie muß vom Einzelnen
ausgehen. Er sagt hierüber: «Die vielen Einzelnen müssen denkend
werden über ihr Leben, über das, was sie sich selber versagen.
Miteinander wissend, daß die Erhaltung der Kultur vor allem

von dem Aufbrechen der Quellen des geistigen Lebens in uns
abhängig ist, nehmen wir dennoch die wirtschaftlichen und
sozialen Probleme mit Eifer in Angriff.» Besinnung, vertieftes
Nachdenken über die Fülle der Rätsel und Geheimnisse der
innern und äußern Wirklichkeit sind das einzige Werkzeug, mit
dessen Hilfe wir eine neue Weltanschauung gewinnen können.
Wille zum Denken bedeutet für Schweitzer die Wendung von
der gedankenlosen zur denkenden Begegnung mit der Wirklichkeit.

Rationalismus im Sinne einer vernunftgemäßen
Ueberlegung: das ist die Quintessenz der Kulturphilosophie von
Albert Schweitzer. (Fortsetzung folgt.)

Ein Nachwort zum Goethejahr
Von Arthur Seehof.

«Reform des Bewußtseins nicht durch Dogmen, sondern
durch Analysierung des mystischen, sich seihst unklaren
Bewußtseins, trete es nun religiös oder politisch oder in der
Kunst auf.» Karl Marx.

Man weiß, daß Karl Marx und Friedrich Engels Wilhelm
Uiebknecht wegen seines übertriebenen Respektes vor der
christlich-bürgerlichen, abendländischen Kultur und ihren Vertretern
sehr scharf kritisiert haben. Auch darum, weil Liebknecht, ähnlich

wie die idealistische Aesthetik, von einer «Selbständigkeit»
bürgerlicher Kulturerscheinungen, als da sind Kunst, Literatur
und Wissenschaft, gesprochen hat. Schon in ihrer «Deutschen

Ideologie» haben Marx und Engels dargelegt, daß den ideologischen

Dingen keine selbständige Entwicklung innewohnt,
sondern daß ihre jeweiligen Formen von der Entwicklung der ma-

«logisch» auseinanderzusetzen. Bekanntlich behaupten die
Theologen, daß Gott die Ursache seiner selbst ist, was allein schon dem
Gesetz von der Erhaltung der Energie widerspricht. Mit Ueuten, die

offenkundige Widersprüche nicht mehr als solche empfinden, kann
man nicht polemisieren. Die Behauptung, daß Gott sich sozusagen
selbst erschaffen hat, erinnert haargenau an die berühmte Erzählung
des Jägerlateiners Münchhausen, der sich — und sein Pferd — vor
dem Versinken in einem Sumpf dadurch bewahrt haben will, daß er
sich bei seinem eigenen Zopfe packte und kräftig in die Höhe zerrte.

Nein, die Religion muß als das genommen werden, was sie wirklich
ist: ein sozial-psychologisches Phänomen. Der Gottesbegriff — historisch

geworden — beinhaltet eine Wunschvorstellung. (Vgl.
«Psychologie und Religion» im «Freidenker» vom Juni 1948.) Da versagt
jede Logik; wenn ein Gläubiger behauptet, daß er Gott «erlebt» hat,
dann müssen wir dies eben als seine psychische Realität hinnehmen.
Gegen Wahnideen kann man nicht polemisieren. Auf alle noch so

vernünftigen Argumente hat der Gläubige die stereotype Antwort:
«Credo, quia absurdum est.»

Mit den folgenden Kapiteln «Eine einzige Welt — oder keine
Welt!» und «Seit wann sind die Jesuiten — naiv?» befinden wir uns
wieder auf dem festen Boden handgreiflicher Realität. Zum Schluß
benützt Dr. H. die Gelegenheit, sich mit einigen Kritiken auseinander

zu setzen, die aus dem freigeistigen Lager stammen. Namentlich

wurde ihm wiederholt zum Vorwurf gemacht: «Herr Redaktor,
Sie schreiben zu hoch!» Dieser Vorwurf sollte Dr. Haenssler nicht
kränken, denn wir alle, die wir als Aufklärer tätig sind, haben unseren

besonderen Wirkungskreis, der sich aus der Art unserer besonderen

Qualitäten ergibt. Eines schickt sich nicht für alle und hätten


	Albert Schweitzer : Versuch einer Würdigung seines Werkes (Fortsetzung folgt)

