Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 3

Artikel: Der Weg aus der "religiosen Not" der Gegenwart
Autor: Traber, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 3

DER FREIDENKER 19

ter, Richer usw. ein Phantasiegebilde; der Begriff Gott in dem
Jahrtausende alten Sinne besteht fiir sie nicht mehr. Also ist das
Wort Gott nur noch eine leere Hiilse. Diese leere Hiilse aber
wollen sie mit einem neuen, einem menschlichen, wissenschaft-
lichen Inhalt fiillen. Das Wort Gott soll auch fiir Freidenker
wieder etwas bedeuten. Und dies zu einer Zeit, wo «Gotty in den
meisten Képfen noch als das iiberweltliche Wesen spukt, das —
ob persionlich gedacht oder nicht — das gesamte Sein und das
menschliche Schicksal beherrscht und leitet. Ich lese in einer
neuen Broschiire: «Und ob auch das Bild des personlichen Got-
tes sich als unhalthbar erweist, schwindet doch das Géttliche
nicht aus der Welt. Im Gegenteil, es tritt um so klarer hervor.»
Demnach wiire es nur unrichtig gewesen, Gott sich’als Person
vorzustellen; als wirkendes Etwas aber hiitte er bestanden und
bestiinde noch. Wie es denn weiter heiBBt: «Gott ist Geist», mit
der weitern Erkldrung: «das Geistige aber ist, gleich dem Sché-
nen und Guten, étwas vollkommen Wirkliches.» (Dal3 Gott
Geist ist, kann man auch in der Kirche horen. Aber was bedeutet
«Geist»?)

GewiB 1iBt sich heraustifteln, was der Verfasser mit «Gott»
meint; er fithrt auch den Universalgewihrsmann Goethe mit
seiner Gott-Natur als Kronzeugen fiir die Wahrheit seiner Mei-
nung an. Aber wenn es uns um Klarheit der Begriffe zu tun ist,
diirfen wir nicht Gott sagen, wo wir Natur meinen, trotz Goethe-
schem Vorbild, und diirfen nicht «géttlich» sagen, wo wir
menschlich Grofes und menschlich Edles meinen. «In der Welt
selbst ist der Ursprung des Gottlichen.» Was heilit das? Nichts!
Es ist eine Phrase, ein Gewohnheitsausdruck vom religiésen
Denken her, eine Anlehnung an die Ausdrucksweise der gott-
gliubigen Umwelt, auf jeden Fall ein Versuch, den Gldubigen
zu beweisen, daf3 die wissenschaftliche Welt- und Lebensanschau-
ung nicht so «gottlos» sei, wofiir sie im allgemeinen gehalten
wird.

Also: wenn wir die Natur meinen, so sagen wir Natur; wo wir
vom Menschlichen sprechen, auch vom Hochmenschlichen, von
noch nicht erreichten ethischen Idealen, bleiben wir beim Wort
menschlich. Es liegt nicht die geringste Notwendigkeit vor, es
mit «gottlich» zu bezeichnen, im Gegenteil. Denn dem Wort
«gottlich» hingt nun einmal der Sinn von Uebermenschlichem
an. Fiir uns handelt es sich aber darum, der Vollendung des
Menschlichen zuzustreben, darnach zu streben, da3 der Begriff
menschlich als Hochstes empfunden werden kann, daB3 der

Mensch — um mit den Worten eines Dichters zu sprechen —
«das GroBte, Reinste, das Wunder der Vollendung nennt. indem
er sagt: Ich bin ein Mensch».

Fiir wissenschaftlich denkende Menschen steht hinter dem
Worte Gott keine Realitit. Demnach ist es sinnlos, etwas gott-
lich nennen zu wollen, was eindeutig menschliche Realitit ist
oder werden soll: das menschlich Edle. Und gar nichts anzu-
fangen weil} ich mit dem Satze «Die Gottheit ist noch am Werk,
der Welt einen Sinn zu geben». Ist damit etwas erklirt? Sind wir
der Wahrheit niher ggkommen? Nein, man hat damit nur frei-
sinnige Pfarrer nachgeahmt, die Gott sagen und sich dabei etwas
anderes denken. Sie haben eine gewisse berufliche Verpflich-
tung dazu, das Wort Gott auszulegen. Wir Freidenker dagegen
haben die Verpflichtung, die Dinge beim rechten Namen zu nen-

E. Brauchlin.

nen und nicht zu tun, als ob . ..

Der Weg
aus der <religiosen Not»> der Gegenwart

Es gibt physische und psychische Epimedien, die nach einem
Krieg durch die Linder rasen. Krieg und Not entfesseln immer
die primitivsten Instinkte, welche die Kultur in sogenannten
normalen Zeiten wohl eingittern, aber nicht zerstéren kann.
Diese Instinkte lassen in sadistischer Gier das seelische Gleich-
gewicht ins Pendeln geraten, ohne daB3 ein starker Hebel bereit
liegt, das erschiitterte Uhrwerk wieder in den ruhigen Stunden-
schlag zu zwingen. Wenn jetzt ein bacchantischer Taumel durch
die Welt geht, wenn sich ganze Vélker in erotischen Krimpfen
winden, so beweist das eben nur, mit welcher Gewalt die elemen-
tarsten Lebenstriebe bis zu dem Augenblick zusammengepref3t
wurden, wo sie, stirker als der Druck, vulkanisch explodierten.
Aber jeder Rausch verfliegt eines Tages, jedes Narkotikum ver-
liert einmal die Gewalt, dem Korper schwebende Ueberwindung
der Erdenschwere vorzugaukeln. Dann aber peinigt jene schreck-
liche innere Leere, die schwerer als andere Entbehrungen zu
ertragen ist, dann wird der Kérper von dem Delirium der Er-
niichterung geschiittelt und fallt in volliger Stumpfheit den to-
richtesten Gedanken anheim. Wenn der Amoklauf zu Ende ist,
dann erleben wir die letzten Zuckungen des Rausches. Das Er-
wachen sucht man noch durch allerlei Mitzchen weiter hinaus-
zuzogern.

'

die politischen Auffassungen Goethes iiber das Geschehen seiner Zeit
aus eigenem Nachdenken heraus unvoreingenommen und ohne An-
maBung darzustellen. Er weill von den vielen abwegigen Urteilen,
die iiber Goethes politische Haltung gefillt wurden. Das Buch
Mommsens ist namentlich jenen zu empfehlen, denen es vor allem
daran gelegen ist, Goethe als Politiker im Zusammenhang mit seinen
dichterischen und wissenschaftlichen Werken kennen zu lernen.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert. Der erste Teil, «Das 18. Jahr-
hundert», ist von besonderem Interesse fiir Leser, die sich bemiihen,
Goethe aus den damaligen politischen Zustinden als Kind seiner Zeit
zu verstehen. Wir werden eingefiihrt in Goethes Tatigkeit und Wir-
ken als Minister in Weimar, in sein Verhiltnis zum «Reich», zu
Friedrich dem Groflen und seinem Staat.

Der zweite Teil befaBit sich mit der Franzésischen Revolution, mit
den Ansichten Goethes iiber Napoleon und iiber die deutschen Frei-
heitskriege. Wir werden hier genauer bekannt mit einer bewegten
Epoche europiischer Geschichte. Mommsen zeigt die Beweggriinde
auf, die Goethe zur Ablehnung der Revolution und des Krieges in
jeder Form fithren; auch die Bewunderung Napoleons, so widersin-
nig diese uns erscheinen mag, wird uns verstindlich gemacht.

Der interessanteste und aktuellste dritte Teil des Buches ist zu-
sammengefalt unter dem Titel: «<Das Zeitalter der Restauration». In

den Kapiteln iiber die Heilige Allianz und die Westmichte, die In~
nenpolitik des damaligen Deutschland, das Verhiltnis Goethes zu
Deutschland und den Deutschen gibt uns Mommsen hochst lehrreiche
Aufchliisse. Sehr lesenswert ist sodann die Abhandlung iiber Goethes
Stellung zum Volk, zur Nation und zur Menschheit. Wer im Zweifel
dariiber ist, ob Goethe ein Demokrat oder ein aristokratischer In-
dividualist etwa in dem Sinne war, daB} er nicht an die Fahigkeit des
Volkes zur Selbstregierung glaubte, der wird hier weitgehend Auf-
schluB finden. Wir wissen, daB auch heute noch versucht wird, Goe-
the zu einem Sozialisten umzubiegen. Wenn auch feststeht, daB} er in
keiner Weise ein asozialer Mensch oder ein Verichter der Menge
war, so stand er dem, was wir unter wissenschaftlichem Sozialismus
verstehen, durchaus fern. Wohl studierte er die Schriften St. Simons,
Robert Owens, und es kann auch kein Zweifel dariiber aufkommen,
daB er sich im Grunde selber als kollektives Wesen fiihlte, aber all
dies samt seiner scharfen Kritik an den gesellschaftlichen Zustanden
seiner Zeit machten thn weder zu einem Demokraten noch zu einem
Sozialisten.

Wer dem politischen Goethe niher kommen will, der versdume
nicht, Mommsens Werk zu lesen. Vieles, was Goethe iiber Volk,
Staat, Gesellschaft, iiber Demokratie, Despotie und die Despoten ge-
sagt und geschrieben hat, gilt auch fiir unsere Gegenwart. Anderes



20 DER FREIDENKER Nr. 3

Viele Hinde, die titig regsam zu sein gewohnt waren, liegen
anfinglich verkrampft im SchoB3, weil man sie iiberall zuriick-
stief3, schlieBen sich aber gar bald zum Gebet, zur Bitte um eine
Hilfe, die von auBBen kommen soll, ohne der Krifte zu gedenken,
die in uns liegen.

Gewil}, der Atheismus hat Fortschritte gemacht, die Austritte
aus der Kirche mehren sich. Aber dieser Fortschritt darf uns
nicht tduschen. Mag die Naturwissenschaft die scheinbar ritsel-
haften Dinge in ihren einfachen Zusammenhingen erkléren,
mag der Wille nach Awfklirung heute verbreiteter als friither
sein. Seien wir uns dariiber klar, daB3 der Atheismus immer nur
eine Minderheit entziickt, mag sich diese nun enzyklopédistisch
oder aktivistisch durchs Leben bringen. Es werden immer wieder
neue Schranken gegen die Aufklirung aufgerichtet. Es gibt so-
gar staatliche Michte, die mit dem religiésen Glauben, eine der
Quellen des Aberglaubens, Frieden schlieBen. Die Herrschsucht
im GroB- wie im Kleinbereich verdringt das freie Denken. Es ist
gar nicht so leicht, frei zu denken, wie es sich viele Freidenker
vorstellen. Daf das freie Denken unter Umstédnden etwas Furcht-
bares bedeuten kann, hat schon Theodor Lessing betont, und
alle Diktatoren treffen Maflnahmen gegen die Auswirkung des
freien Denkens. Das Herrschen wird so vielerorts zur Hauptsache,
und das Denken der Massen wird mit dogmatischen Weltan-
schauungen umnebelt, als ob ein Religionsersatz geschaffen
werden miifite. Letzten Endes wird gar die Kirche herbeige-
rufen, um eine Ideologie stiitzen zu helfen. Den Denkenden
gegeniiber entstehen wieder neue Scharen von «Gldubigen». In
vielen Menschen aber herrscht gar nicht der Wille vor, aufge-
kldrt zu werden. Sie wollen das Unbegreifliche, sie wollen das
Wunder. Sie wollen ihre iiberreizten Nerven zur letzten Dienst-
leistung von Dingen gekitzelt sehen, die sie nicht entritseln
konnen. Es ist, als ob in den Massen eine Ahnung dimmere, daf}
die Verlockung zu Bildung und Aufklirung sie hineintreibe in
wachsende Erniichterung und Entzauberung. Viele Menschen
wollen iiber Wahrheit und Wachheit hinweggetduscht werden.
Man bewundert den Verklirer und tétet den Aufklirer.

Und dennoch! Wir haben den Glauben an die Menschheit
nicht verloren. Wir sind Optimisten im Blick auf die Umwand-
lungsmoglichkeit der Menschen, ganz fern von dem uns allen
naheliegenden Pessimismus, der mit Nicodemus fragt: Wie kann
ein Mensch wieder jung werden, wenn er alt ist? Wir teilen nicht
jenen Optimismus von Rousseau, als seien von vornherein alle

Menschen brav, lieb und gut. Scharf und herb sind wir in der
Beurteilung des reellen Wertes der Menschen. Auf dem Hinter-
grunde dieser Beurteilung hebt sich zuversichtlich die Ueber-
zeugung ab, daBl aus den Irrenden, den Nicht-Erkennen-Wollen-
den Erweckte werden kénnen. Um aber aus der materiellen und
geistigen Not herauszukommen, predigt die Kirche, der Weg
aus der Not gehe durch deren Erkennen und Durchdringen zu
einem Lebensziel und dieses sei die «GottesgewiBBheit». Da wun-
dert einen nicht, wenn der Psychiater C. G. Jung erklirt, man
mifltraue der Kirche, weil diese um die entscheidende Frage
herumgehe. Es ist dies die alte, das Erdenleben diskreditierende
Einstellung der Kirche. Mystische Abkehr von der Welt
deckt nichts als verschwirmten Egoismus, der nur seinen hochst-
personlichen Interessen opfert. Mit Geschiftsreisenden ins
Transzendente, die glauben machen wollen, das Leben sei durch
mystische Spriiche ertriglich zu machen, kommen wir nicht vor-
wirts. Kaum aber konstatieren wir ein Anschwellen des Zuge-
hérigkeitsgefiihls zur Allgemeinheit von innen, in der Hoffnung,
daB3 eine Weitung der staatlichen Gemeinschaft auch eine rei-
chere Entfaltung des Einzelnen ermégliche, so tont bereits die
Klage iiber das Ungeheuer Staat. In der Tat begegnen wir da
und dort einer Vergottung des Staates, wo vielmehr eine Liebe
zum Staat Platz greifen sollte. Das ist aber nicht der Fehler des
Staates als solchem, sondern gewisser Politiker, die behaupten,
der Staat sei das Volk! Solche staatliche Gemeinschaften, die
behaupten, zu den aufgeklirtesten zu gehoren, gehen dazu iiber,
das freie Denken und die Presse- und Redefreiheit zu unterdriik-
ken. Sie machen Kirchendiener zu Staatsdienern und glauben so
die Prirogative der Kirche abzuschaffen. Die Trennung der Kir-
che vom Staate hilft nicht viel, meistens bleibt eine Bindung zwi-
schen Schule und Kirche. Wir billigen jedem Andersdenkenden
dieselbe Gedanken- und Redefreiheit zu, die wir fiir uns bean-
spruchen, aber die 6ffentliche Erziehung und die Schule méch-
ten wir von jedem totalitiren Dogmatismus frei wissen. Der neu-
modische totalitire Dogmatismus ist genau so unduldsam wie
die alten Religionen. Er ist angesichts unserer Kultur aggressiver
und stiitzt sich brutaler auf physische Gewalt, als die meisten
fritheren Religionsverfolgungen dies je getan hahen.

Prof. V. G. Childe sagt: «Der groBle Fortschritt innerhalb un-
serer Zivilisation ist nur dadurch zustandegekommen, daf3 eine
freie Diskussion und kritische Beurteilung aller vorliegenden
Tatsachen moglich war fiir diejenigen Menschen, die sich dem

ist itberholt, denn auch Goethe war in seinen Auffassungen und Utr-
teilen bis zu einem gewissen Grad zeitgebunden. Das aber spricht
nicht dagegen, daf} er ein Mann mit eigentlich prophetischem Weit-
blick’ war.

I

Wohl die umfassendste Goethebiographie der jiingsten Zeit ist
diejenige 'des an der Harward-Universitit (USA) wirkenden Pro-
fessor Karl Viétor. Der Verfasser dieses besonders fiir den literarisch
und geistig interessierten Laien bestimmten Buches ist Deutsch-Ame-
rikaner. Es ist erfreulich, feststellen zu konnen, dal es auch ein
anderes als bloB das Dollar-Amerika gibt, und daB sich dort Leute
finden, die Goethe weniger als Deutschen denn als Weltbiirger, als
einen der ganzen Menschheit gehorenden und dienenden Geist zu
wiirdigen wissen.

Das Buch Viétors will studiert, nicht nur gelesen werden. Es stellt
an den Leser einige Anforderungen und wird besonders demjenigen
reichen Nutzen bringen, bei dem bestimmte Voraussetzungen, d. h.
Interesse an naturwissenschaftlichen und weltanschaulichen Pro-
blemen, vorhanden sind. Wem Goethes Leben, Werk und Welthild in
seinen Grundziigen bekannt sind, der wird aus diesem von einer
hohen Schau aus verfalten Buch unendlich viel schépfen-konnen.
Das Verstdndnis fiir Goethes ganzes Lebenswerk wird schon dadurch

michtig geférdert, dafl der Verfasser den Dichter, Wissenschafter
und Denker Goethe nicht nach Willkiir deutet und zergliedert, son-
dern auf Grund einer umfassenden Beherrschung des Stoffes ihn uns
mit duBlerster Sachlichkeit nahebringt. In der neuesten Goethe-Lite-
ratur kenne ich kein Buch, das die Grofle und Weite, die schopferi-
sche Personlichkeit Goethes, seine Bedeutung als Dichter, Forscher
und Denker so anschaulich macht wie die Biographie Viétors.
Ohne Uebertreibung darf es als das beste Werk bezeichnet werden,
das auf das Goethejubildium hin erschienen ist.

Im ersten Teil kommt Goethes literarisches und dichterisches
Werk zur Darstellung, im zweiten Teil der Naturforscher. Was den
Freidenker wohl am meisten fesseln wird, ist der dritte Teil. Hier
finden wir eine iiberaus klar und anschaulich gestaltete Einfithrung
in das philosophische Denken Goethes, in seine Auffassungen iiber
Religion, Gott, Welt, Christentum, Leben, Tod und Unsterblichkeit.
Auch als Geschichtsphilosoph und als Mensch wird uns Goethe niher
gebracht. DafB3 er ein grofier Seher und Verkiinder war, dariiber be-
lehrt uns Viétor im Abschnitt «Gegenwart und Zukunft».

Mit einem biographischen Abrifi und einer Chronologie simtlicher
Werke, die einen schnellen und leichten Ueberblick iiber Goethes
Schaffen vermitteln, schlieBt das rund 600 Seiten umfassende Buch.

J. Wr.



Nr. 3

DER FREIDENKER 21

Studium solcher Zusammenhinge widmen wollten. Sie wurden
nicht von vornherein durch ein fiir allemal festgelegte Dogmen
in ihrer Arbeit behindert. Wer Tatsachen den Dogmen unter-
stellt, der verfilscht die Wissenschaft. Man macht so aus der
Wissenschaft eine dogmatische Scholastik, die lieber ihre Ener-
gien in der Deutung «geoffenbarter» Schriften verbraucht, als
reale Tatsachen zu untersuchen.»

Irrtum vorbehalten, war es auf dem Freidenkerkongrel3 in
London anno 1938, als ein Mitglied des englischen Freidenker-
bundes u. a. darauf hinwies, wie sehr die verhiltnismiBig gro-
Bere Lebenssicherheit der Vorkriegszeit, des 19. Jahrhunderts,
der damaligen Generation die groflere Fihigkeit zur hesychia,
d.h. zur ruhigeren, vernunftgemifBen Betrachtung der Dinge gab
als die heutige Zeit des Nachwirkens des Weltkrieges. Das ist
einleuchtend, obschon auch damals von einer Sturm- und
Drangperiode die Rede war. Wer jene Zeit erlebt hat, den mutet
es sonderbar an, wenn jene Epoche heute schon als die «gute
alte Zeit» bezeichnet wird. Aber etwas Wahres steckt darin.
Nach jedem Krieg wiichst die Fihigkeit, Unsinn zu glauben, eine
Atmosphire des geistigen Krieges neu zu schaffen.

In diese Atmosphire miissen wir mit groBerer Entschiedenheit
als bisher einbrechen. Je ungliicklicher die Menschen sind, desto
stirker ist die Religion. Lassen wir uns durch die «Sozialpolitik»
keiner Kirche einschlifern. Befreien wir die Schule und die
offentliche Erziehung von jedem Zugriff der Kirche. Im Grunde
ist es ja der Kirche gar nicht um die Begliickung der Menschheit
zu tun, sondern angeblich um das «Seelenheil». Die christlich
zu ertragenden irdischen Leiden sollen ja erst recht den himm-
lischen und gottlichen Aufenthalt erschlieBen! Jede Trostung
auf ein Jenseits ist eine Bedrohung der Gewissensfreiheit, der
Neutralitit und Unabhingigkeit der Schule, der Demokratie,
der Befreiung der werktitigen Klasse, des Weltfriedens. Ver-
trauen wir nicht allein darauf, da3 mit der gesellschaftlichen
Herrschaft des materiellen Besitzes auch eine Zeit der Geistes-
freiheit beginnen miisse, aus der iibernatiirliche und willkiir-
liche Glaubenssitze unkontrollierbarer Art ausgeschaltet wer-
den miiflten, denn Kirche und Regierungen unterstiitzen sich
gegenseitig. In der Zeit der Not aber, wie wir sie durchleben,
muf3 uns hochste Nichstenliebe aus der Agonie aufriitteln.
Wenn die Erde brennt, gilt es zu 16schen und nicht auf hyp-
notischem Wege in die MilchstraBe auszuschwirmen. Darum
richte man nur eine Barrikade auf, eine, die allen denen den
Weg vermauert, die zu faul zu demokratischer Titigkeit sind
und deshalb lieber die amiisante Flucht ins Ungewisse ver-
suchen. Die Vernunft kann keinen sicheren Sieg erringen, wenn
wir nicht unsere sozialen Konflikte beilegen und ein Wirtschafts-
system errichten, auf Grund dessen die Menschen miteinander
und Volk mit Volk in Frieden und Sicherheit leben kénnen.

Arbeit ist der Menschen Los, aber eine des Menschen wiirdige
Arbeit mége es sein, und um solche Arbeit herbeizufiihren und
zu vermehren und um die unwiirdige zuriickzudriingen, sollte
der befreite Wille des Einzelnen und der zwingende Wille der
Gesamtheit sich verbiinden. Eine schaffende, eine vermensch-
lichte, vergeistigte Arbeit wollen wir; eine, die den Arbeitenden
gesund erhilt, ihn sogar gesiinder und geistiger macht; eine,
die Gaben fordert und entwickelt; eine, die Miihsal und An-
strengungen dadurch vergilt, daB sie Krifte wachsen 1iBt, schult
und verfeinert; eine, deren eigentlicher Lohn in den Erlebnissen
besteht, die sie begleiten; eine, die Geld, Lohn und gesellschaft-
liche Ehrung gleichsam zu notwendigen oder genehmen Neben-
nutzungen werden ldf3t; eine Arbeit moge es sein, die als Pflicht
zu empfinden ist oder als Beruf, die fruchtbar wird an Ueber-

lieferung, Kultur, Moral und Ehre; eine Arbeit, die, wenn sie
wirklich nicht anders als dumpf und schmutzig sein kann, als
Dienst fiir alle gilt, als Verdienst um Familie, Volk, Menschheit.

Zeiten gebundener Wirtschaft und daher gefestigter Arbeits-
verfassung sind der Arbeitswiirde giinstiger. Unsere Geldwirt-
schaft, unser Kapitalismus hat damit begonnen und beginnen
miissen, daf}3 die alten, zur ldstigen Fessel gewordenen Wirt-
schaftsbindungen gesprengt und damit weithin die iiberlieferte
Arbeitswiirde zerstort wurde. Wir hoffen aber, dal die Wirt-
schaft der kommenden Zeit eine neue Arbeitswiirde schaffen
werde und zwar aus ihrer eigenen Fruchtbarkeit, indem sie iiber
sich selbst fortschreitet und sich iiberwindet; wir. miissen dies
hoffen, weil wir wissen, daB3 sich damit das Schicksal von uns
allen entscheidet. Nach nichts geht die Sehnsucht der Menschen
mit solcher Kraft, als nach der postulierten uralten Menschlich-
keit in der Arbeit: Das Auftreten des Sozialismus ist nur ein
Ausdruck dieser Sehnsucht. Wo eine soziale Wirtschaftsordnung
wirklich schon zur Ordnung zu werden beginnt, dort zeigt sich
schon ihre Arbeitswiirde. Aber weithin ist dies noch nicht der
Fall, unendlich groBer ist der Bereich dumpfer, niederdriicken-
der Arbeit. Wir wiiren wohl weiter im Finden und Festigen von
neuen, unserer Zeit angemessenen Formen von Edelarbeit, wenn
sich die Nutznieler der bestehenden «Ordnung» dagegen nicht
so stark gewehrt und nicht so viel Volkskraft im Kampfe wider

sie gebunden hitten. Eugen Traber, Basel.

Unheilige Chronik eines heiligen‘]ahres

Ausgerechnet die Finanzpresse, deren Reich doch wirklich
von dieser Welt ist, und zwar die Pariser Bérsenwochenschrift
«La Semaine financiére» sieht im Heiligen Jahr der katholischen
Kirche den gegebenen Anlaf}, um zu einer internationalen Eini-
gung aller Gottgldubigen gegen den «gottlosen Atheismusy auf-
zurufen, der fiir die Bérsenherren natiirlich nicht durch das gol-
dene Kalb, um dassie dividendenheischend tanzen, sondern durch
denmarxistischen Sozialismusreprisentiert wird. DasBlattkniipft
an die Weihnachtsansprache des Papstes an, bzw. an den Aus-
ruf: «Wozu noch Trennungen und Spaltungen, wir wiederholen
aufs wirmste und viterlichste unsere Einladung zur Einigung»
und stellt fest, da} der Papst sogar die Juden eingeladen habe zu
dieser Einigung und allen, «die in einer aufrichtigen, aber ver-
geblichen Erwartung den Messias verehren, die Pforten weit auf-
tun wolle». Und da die Herren Borsianer anscheinend iiber recht
gute Beziehungen in Vatikanstadt verfiigen, sind sie auch in der’
Lage, mitzuteilen, dafl die Kurie demnichst den katholischen
Bischéfen neue Instruktionen iiber eine engere Zusammenarbeit
mit den iibrigen Kirchen zugehen lassen werde. Und schon rech-
net das Blatt zu den 415 Millionen Katholiken noch 230 Millio-
nen Protestanten, 16 Millionen Juden, 380 Millionen Moham-
medaner fiir seine «xmonotheistische Einheitsfront». Die Hindus,
Konfuzianisten und Buddhisten, letztere trotz der antikommu-
nistisch klappernden Gebetsmiihlen des Dalai Lama, stehen
allerdings fiir das Borsenblatt im anderen Lager, ebenso wie die
Orthodoxen RuB3lands und der slawischen Linder. Dafiir werden
zum SchluB sogar die Freidenker gnidigst eingeladen, sich der
monotheistischen Front anzuschlieBen. Aber wir haben wirklich
besseres zu tun, als uns unter den Fahnen des Vatikans und aller-
lei monotheistischem Aberglauben und Glauben in die Héndel
zwischen der Wallstreet und dem Kreml zu mischen. Nachdem
heute selbst die amerikanischen und deutschen Protestanten von
den perfiden politischen Umtrieben des Vatikans abzuriicken
und dagegen Front zu machen beginnen, nachdem Truman sei-



	Der Weg aus der "religiösen Not" der Gegenwart

