
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 3

Artikel: Der Weg aus der "religiösen Not" der Gegenwart

Autor: Traber, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 DER FREIDENKER 19

ter, Rächer usw. ein Phantasiegebilde; der Begriff Gott in dem
Jahrtausende alten Sinne besteht für sie nicht mehr. Also ist das

Wort Gott nur noch eine leere Hülse. Diese leere Hülse aber
wollen sie mit einem neuen, einem menschlichen, wissenschaftlichen

Inhalt füllen. Das Wort Gott soll auch für Freidenker
wieder etwas bedeuten. Und dies zu einer Zeit, wo «Gott» in den

meisten Köpfen noch als das überweltliche Wesen spukt, das —
ob persönlich gedacht oder nicht — das gesamte Sein und das

menschliche Schicksal beherrscht und leitet. Ich lese in einer
neuen Broschüre: «Und ob auch das Bild des persönlichen Gottes

sich als unhaltbar erweist, schwindet doch das Göttliche
nicht aus der Welt. Im Gegenteil, es tritt um so klarer hervor.»
Demnach wäre es nur unrichtig gewesen, Gott sich' als Person
vorzustellen; als wirkendes Etwas aber hätte er bestanden imd
bestünde noch. Wie es denn weiter heißt: «Gott ist Geist», mit
der weitern Erklärung: «das Geistige aber ist, gleich dem Schönen

und Guten, etwas vollkommen Wirkliches.» (Daß Gott
Geist ist, kann man auch in der Kirche hören. Aber was bedeutet
«Geist»?)

Gewiß läßt sich heraustifteln, was der Verfasser mit «Gott»

meint; er führt auch den Universalgewährsmann Goethe mit
seiner Gott-Natur als Kronzeugen für die Wahrheit seiner

Meinung an. Aber wenn es uns um Klarheit der Begriffe zu tun ist,
dürfen wir nicht Gott sagen, wo wir Natur meinen, trotz Goethe-
schem Vorbild, und dürfen nicht «göttlich» sagen, wo wir
menschlich Großes und menschlich Edles meinen. «In der Welt
selbst ist der Ursprung des Göttlichen.» Was heißt das? Nichts!
Es ist eine Phrase, ein Gewohnheitsausdruck vom religiösen
Denken her, eine Anlehnung an die Ausdrucksweise der
gottgläubigen Umwelt, auf jeden Fall ein Versuch, den Gläubigen
zu beweisen, daß die wissenschaftliche Welt- und Lebensanschauung

nicht so «gottlos» sei, wofür sie im allgemeinen gehalten
wird.

Also : wenn wir die Natur meinen, so sagen wir Natur ; wo wir
vom Menschlichen sprechen, auch vom Hochmenschlichen, von
noch nicht erreichten ethischen Idealen, bleiben wir beim Wort
menschlich. Es liegt nicht die geringste Notwendigkeit vor, es

mit «göttlich» zu bezeichnen, im Gegenteil. Denn dem Wort
«göttlich» hängt nun einmal der Sinn von Uebermenschlichem
an. Für uns handelt es sich aber darum, der Vollendung des

Menschlichen zuzustreben, darnach zu streben, daß der Begriff
menschlich als Höchstes empfunden werden kann, daß der

die politischen Auffassungen Goethes über das Geschehen seiner Zeit
aus eigenem Nachdenken heraus unvoreingenommen und ohne
Anmaßung darzustellen. Er weiß von den vielen abwegigen Urteilen,
die über Goethes politische Haltung gefällt wurden. Das Buch
Mommsens ist namentlich jenen zu empfehlen, denen es vor allem
daran gelegen ist, Goethe als Politiker im Zusammenhang mit seinen
dichterischen und wissenschaftlichen Werken kennen zu lernen.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert. Der erste Teil, «Das 18.
Jahrhundert», ist von besonderem Interesse für Leser, die sich bemühen,
Goethe aus den damaligen politischen Zuständen als Kind seiner Zeit
zu verstehen. Wir werden eingeführt in Goethes Tätigkeit und Wirken

als Minister in Weimar, in sein Verhältnis zum «Reich», zu
Friedrich dem Großen und seinem Staat.

Der zweite Teil befaßt sich mit der Französischen Revolution, mit
den Ansichten Goethes über Napoleon und über die deutschen
Freiheitskriege. Wir werden hier genauer bekannt mit einer bewegten
Epoche europäischer Geschichte. Mommsen zeigt die Beweggründe
auf, die Goethe zur Ablehnung der Revolution und des Krieges in
jeder Form führen; auch die Bewunderung Napoleons, so widersinnig

diese uns erscheinen mag, wird uns verständlich gemacht.

Der interessanteste und aktuellste dritte Teil des Buches ist
zusammengefaßt unter dem Titel: «Das Zeitalter der Restauration». In

Mensch — um mit den Worten eines Dichters zu sprechen —
«das Größte, Reinste, das Wunder der Vollendung nennt, indem
er sagt: Ich bin ein Mensch».

Für wissenschaftlich denkende Menschen steht hinter dem
Worte Gott keine Realität. Demnach ist es sinnlos, etwas göttlich

nennen zu wollen, was eindeutig menschliche Realität ist
oder werden soll: das menschlich Edle. Und gar nichts
anzufangen weiß ich mit dem Satze «Die Gottheit ist noch am Werk,
der Welt einen Sinn zu geben». Ist damit etwas erklärt? Sind wir
der Wahrheit näher gekommen? Nein, man hat damit nur
freisinnige Pfarrer nachgeahmt, die Gott sagen und sich dabei etwas
anderes denken. Sie haben eine gewisse berufliche Verpflichtung

dazu, das Wort Gott auszulegen. Wir Freidenker dagegen
haben die Verpflichtung, die Dinge beim rechten Namen zu nennen

und nicht zu tun, als ob E. Brauchlin.

Der Weg
aus der «religiösen Not» der Gegenwart

Es gibt physische und psychische Epimedien, die nach einem
Krieg durch die Länder rasen. Krieg und Not entfesseln immer
die primitivsten Instinkte, welche die Kultur in sogenannten
normalen Zeiten wohl eingittern, aber nicht zerstören kann.
Diese Instinkte lassen in sadistischer Gier das seelische
Gleichgewicht ins Pendeln geraten, ohne daß ein starker Hebel bereit
liegt, das erschütterte Uhrwerk wieder in den ruhigen Stundenschlag

zu zwingen. Wenn jetzt ein bacchantischer Taumel durch
die Welt geht, wenn sich ganze Völker in erotischen Krämpfen
winden, so beweist das eben nur, mit welcher Gewalt die elementarsten

Lebenstriebe bis zu dem Augenblick zusammengepreßt
wurden, wo sie, stärker als der Druck, vulkanisch explodierten.
Aber jeder Rausch verfliegt eines Tages, jedes Narkotikum
verliert einmal die Gewalt, dem Körper schwebende Ueberwindung
der Erdenschwere vorzugaukeln. Dann aber peinigt jene schreckliche

innere Leere, die schwerer als andere Entbehrungen zu

ertragen ist, dann wird der Körper von dem Delirium der
Ernüchterung geschüttelt und fällt in völliger Stumpfheit den
törichtesten Gedanken anheim. Wenn der Amoklauf zu Ende ist,
dann erleben wir die letzten Zuckungen des Rausches. Das
Erwachen sucht man noch durch allerlei Mätzchen weiter
hinauszuzögern.

den Kapiteln über die Heilige Allianz und die Westmächte, die In»'
nenpolitik des damaligen Deutschland, das Verhältnis Goethes zu
Deutschland und den Deutschen gibt uns Mommsen höchst lehrreiche
Aufchlüsse. Sehr lesenswert ist sodann die Abhandlung über Goethes
Stellung zum Volk, zur Nation und zur Menschheit. Wer im Zweifel
darüber ist, ob Goethe ein Demokrat oder ein aristokratischer
Individualist etwa in dem Sinne war, daß er nicht an die Fähigkeit des

Volkes zur Selbstregierung glaubte, der wird hier weitgehend
Aufschluß finden. Wir wissen, daß auch heute noch versucht wird, Goethe

zu einem Sozialisten umzubiegen. Wenn auch feststeht, daß er in
keiner Weise ein asozialer Mensch oder ein Verächter der Menge

war, so stand er dem, was wir unter wissenschaftlichem Sozialismus
verstehen, durchaus fern. Wohl studierte er die Schriften St. Simons,
Robert Owens, und es kann auch kein Zweifel darüber aufkommen,
daß er sich im Grunde selber als kollektives Wesen fühlte, aber all
dies samt seiner scharfen Kritik an den gesellschaftlichen Zuständen
seiner Zeit machten ihn weder zu einem Demokraten noch zu einem
Sozialisten.

Wer dem politischen Goethe näher kommen will, der versäume
nicht, Mommsens Werk zu lesen. Vieles, was Goethe über Volk,
Staat, Gesellschaft, über Demokratie, Despotie und die Despoten
gesagt und geschrieben hat, gilt auch für unsere Gegenwart. Anderes



20 DER FREIDENKER Nr. 3

Viele Hände, die tätig regsam zu sein gewohnt waren, liegen
anfänglich verkrampft im Schoß, weil man sie überall zurückstieß,

schließen sich aber gar bald zum Gebet, zur Bitte um eine

Hilfe, die von außen kommen soll, ohne der Kräfte zu gedenken,
die in uns liegen.

Gewiß, der Atheismus hat Fortschritte gemacht, die Austritte
aus der Kirche mehren sich. Aber dieser Fortschritt darf uns
nicht täuschen. Mag die Naturwissenschaft die scheinbar
rätselhaften Dinge in ihren einfachen Zusammenhängen erklären,
mag der Wille nach Aufklärung heute verbreiteter als früher
sein. Seien wir uns darüber klar, daß der Atheismus immer nur
eine Minderheit entzückt, mag sich diese nun enzyklopädistisch
oder aktivistisch durchs Leben bringen. Es werden immer wieder
neue Schranken gegen die Aufklärung aufgerichtet. Es gibt
sogar staatliche Mächte, die mit dem religiösen Glauben, eine der

Quellen des Aberglaubens, Frieden schließen. Die Herrschsucht
im Groß- wie im Kleinbereich verdrängt das freie Denken. Es ist

gar nicht so leicht, frei zu denken, wie es sich viele Freidenker
vorstellen. Daß das freie Denken unter Umständen etwas Furchtbares

bedeuten kann, hat schon Theodor Lessing betont, und
alle Diktatoren treffen Maßnahmen gegen die Auswirkung des

freien Denkens. Das Herrschen wird so vielerorts zur Hauptsache,
und das Denken der Massen wird mit dogmatischen
Weltanschauungen umnebelt, als ob ein Religionsersatz geschaffen
werden müßte. Letzten Endes wird gar die Kirche herbeigerufen,

um eine Ideologie stützen zu helfen. Den Denkenden

gegenüber entstehen wieder neue Scharen von «Gläubigen». In
vielen Menschen aber herrscht gar nicht der Wille vor, aufgeklärt

zu werden. Sie wollen das Unbegreifliche, sie wollen das

Wunder. Sie wollen ihre überreizten Nerven zur letzten
Dienstleistung von Dingen gekitzelt sehen, die sie nicht enträtseln
können. Es ist, als ob in den Massen eine Ahnung dämmere, daß
die Verlockung zu Bildung und Aufklärung sie hineintreibe in
wachsende Ernüchterung und Entzauberung. Viele Menschen
wollen über Wahrheit und Wachheit hinweggetäuscht werden.
Man bewundert den Verklärer und tötet den Aufklärer.

Und dennoch! Wir haben den Glauben an die Menschheit
nicht verloren. Wir sind Optimisten im Blick auf die
Umwandlungsmöglichkeit der Menschen, ganz fern von dem uns allen
naheliegenden Pessimismus, der mit Nicodemus fragt: Wie kann
ein Mensch wieder jung werden, wenn er alt ist? Wir teilen nicht
jenen Optimismus von Rousseau, als seien von vornherein alle

ist überholt, denn auch Goethe war in seinen Auffassungen und
Urteilen bis zu einem gewissen Grad zeitgebunden. Das aber spricht
nicht dagegen, daß er ein Mann mit eigentlich prophetischem Weitblick'

war.
II.

Wohl die umfassendste Goethebiographie der jüngsten Zeit ist
diejenige des an der Harward-Universität (USA) wirkenden
Professor Karl Viëtor. Der Verfasser dieses besonders für den literarisch
und geistig interessierten Laien bestimmten Buches ist Deutsch-Amerikaner.

Es ist erfreulich, feststellen zu können, daß es auch ein
anderes als bloß das Dollar-Amerika gibt, und daß sich dort Leute
finden, die Goethe weniger als Deutschen denn als Weltbürger, als

einen der ganzen Menschheit gehörenden und dienenden Geist zu
würdigen wissen.

Das Buch Viëtors will studiert, nicht nur gelesen werden. Es stellt
an den Leser einige Anforderungen und wird besonders demjenigen
reichen Nutzen bringen, bei dem bestimmte Voraussetzungen, d. h.
Interesse an naturwissenschaftlichen und weltanschaulichen
Problemen, vorhanden sind. Wem Goethes Leben, Werk und Weltbild in
seinen Grundzügen bekannt sind, der wird aus diesem von einer
hohen Schau aus verfaßten Buch unendlich viel schöpfen'können.
Das Verständnis für Goethes ganzes Lebenswerk wird schon dadurch

Menschen brav, lieb und gut. Scharf und herb sind wir in der

Beurteilung des reellen Wertes der Menschen. Auf dem Hintergrunde

dieser Beurteilung hebt sich zuversichtlich die
Ueberzeugung ab, daß aus den Irrenden, den Nicht-Erkennen-Wollen-
den Erweckte werden können. Um aber aus der materiellen und
geistigen Not herauszukommen, predigt die Kirche, der Weg
aus der Not gehe durch deren Erkennen und Durchdringen zu
einem Lebensziel und dieses sei die «Gottesgewißheit». Da wundert

einen nicht, wenn der Psychiater C. G. Jung erklärt, man
mißtraue der Kirche, weil diese um die entscheidende Frage
herumgehe. Es ist dies die alte, das Erdenleben diskreditierende
Einstellung der Kirche. Mystische Abkehr von der Welt
deckt nichts als verschwärmten Egoismus, der nur seinen
höchstpersönlichen Interessen opfert. Mit Geschäftsreisenden ins
Transzendente, die glauben machen wollen, das Leben sei durch
mystische Sprüche erträglich zu machen, kommen wir nicht
vorwärts. Kaum aber konstatieren wir ein Anschwellen des

Zugehörigkeitsgefühls zur Allgemeinheit von innen, in der Hoffnung,
daß eine Weitung der staatlichen Gemeinschaft auch eine
reichere Entfaltung des Einzelnen ermögliche, so tönt bereits die

Klage über das Ungeheuer Staat. In der Tat begegnen wir da

und dort einer Vergottung des Staates, wo vielmehr eine Liebe
zum Staat Platz greifen sollte. Das ist aber nicht der Fehler des

Staates als. solchem, sondern gewisser Politiker, die behaupten,
der Staat sei das Volk! Solche staatliche Gemeinschaften, die

behaupten, zu den aufgeklärtesten zu gehören, gehen dazu über,
das freie Denken und die Presse- und Redefreiheit zu unterdrük-
ken. Sie machen Kirchendiener zu Staatsdienern und glauben so

die Prärogative der Kirche abzuschaffen. Die Trennung der Kirche

vom Staate hilft nicht viel, meistens bleibt eine Bindung
zwischen Schule und Kirche. Wir billigen jedem Andersdenkenden
dieselbe Gedanken- und Redefreiheit zu, die wir für uns
beanspruchen, aber die öffentliche Erziehung und die Schule möchten

wir von jedem totalitären Dogmatismus frei wissen. Der
neumodische totalitäre Dogmatismus ist genau so unduldsam wie
die alten Religionen. Er ist angesichts unserer Kultur aggressiver
und stützt sich brutaler auf physische Gewalt, als die meisten
früheren Religionsverfolgungen dies je getan haben.

Prof. V. G. Childe sagt: «Der große Fortschritt innerhalb
unserer Zivilisation ist nur dadurch zustandegekommen, daß eine
freie Diskussion und kritische Beurteilung aller vorliegenden
Tatsachen möglich war für diejenigen Menschen, die sich dem

mächtig gefördert, daß der Verfasser den Dichter, Wissenschafter
und Denker Goethe nicht nach Willkür deutet und zergliedert,
sondern auf Grund einer umfassenden Beherrschung des Stoffes ihn uns
mit äußerster Sachlichkeit nahebringt. In der neuesten Goethe-Literatur

kenne ich kein Buch, das die Größe und Weite, die schöpferische

Persönlichkeit Goethes, seine Bedeutung als Dichter, Forscher
und Denker so anschaulich macht wie die Biographie Viëtors.
Ohne Uebertreibung darf es als das beste Werk bezeichnet werden,
das auf das Goethejubiläum hin erschienen ist.

Im ersten Teil kommt Goethes literarisches und dichterisches
Werk zur Darstellung, im zweiten Teil der Naturforscher. Was den
Freidenker wohl am meisten fesseln wird, ist der dritte Teil. Hier
finden wir eine überaus klar und anschaulich gestaltete Einführung
in das philosophische Denken Goethes, in seine Auffassungen über
Religion, Gott, Welt, Christentum, Leben, Tod und Unsterblichkeit.
Auch als Geschichtsphilosoph und als Mensch wird uns Goethe näher
gebracht. Daß er ein großer Seher und Verkünder war, darüber
belehrt uns Viëtor im Abschnitt «Gegenwart und Zukunft».

Mit einem biographischen Abriß und einer Chronologie sämtlicher
Werke, die einen schnellen und leichten Ueberblick über Goethes
Schaffen vermitteln, schließt das rund 600 Seiten umfassende Buch.

J.Wr.



Nr. 3 DER FREIDENKER 21

Studium solcher Zusammenliänge' widmen wollten. Sie wurden
nicht von vornherein durch ein für allemal festgelegte Dogmen
in ihrer Arbeit behindert. Wer Tatsachen den Dogmen unterstellt,

der verfälscht die Wissenschaft. Man macht so aus der
Wissenschaft eine dogmatische Scholastik, die lieber ihre Energien

in der Deutung «geoffenbarter» Schriften verbraucht, als

reale Tatsachen zu untersuchen.»
Irrtum vorbehalten, war es auf dem Freidenkerkongreß in

London anno 1938, als ein Mitglied des englischen Freidenkerbundes

u. a. darauf hinwies, wie sehr die verhältnismäßig
größere Lebenssicherheit der Vorkriegszeit, des 19. Jahrhunderts,
der damaligen Generation die größere Fähigkeit zur hesychia,
d. h. zur ruhigeren, vernunftgemäßen Betrachtung der Dinge gab
als die heutige Zeit des Nachwirkens des Weltkrieges. Das ist
einleuchtend, obschon auch damals von einer Sturm- und

Drangperiode die Rede war. Wer jene Zeit erlebt hat, den mutet
es sonderbar an, wenn jene Epoche heute schon als die «gute
alte Zeit» bezeichnet wird. Aber etwas Wahres steckt darin.
Nach jedem Krieg wächst die Fähigkeit, Unsinn zu glauben, eine

Atmosphäre des geistigen Krieges neu zu schaffen.

In diese Atmosphäre müssen wir mit größerer Entschiedenheit
als bisher einbrechen. Je unglücklicher die Menschen sind, desto

stärker ist die Religion. Lassen wir uns durch die «Sozialpolitik»
keiner Kirche einschläfern. Befreien wir die Schule und die
öffentliche Erziehung von jedem Zugriff der Kirche. Im Grunde
ist es ja der Kirche gar nicht um die Beglückung der Menschheit
zu tun, sondern angeblich um das «Seelenheil». Die christlich
zu ertragenden irdischen Leiden sollen ja erst recht den
himmlischen und göttlichen Aufenthalt erschließen! Jede Tröstung
auf ein Jenseits ist eine Bedrohung der Gewissensfreiheit, der
Neutralität und Unabhängigkeit der Schule, der Demokratie,
der Befreiung der werktätigen Klasse, des Weltfriedens.
Vertrauen wir nicht allein darauf, daß mit der gesellschaftlichen
Herrschaft des materiellen Besitzes auch eine Zeit der Geistesfreiheit

beginnen müsse, aus der übernatürliche und willkürliche

Glaubenssätze unkontrollierbarer Art ausgeschaltet werden

müßten, denn Kirche und Regierungen unterstützen sich

gegenseitig. In der Zeit der Not aber, wie wir sie durchleben,
muß uns höchste Nächstenliebe aus der Agonie aufrütteln.
Wenn die Erde brennt, gilt es zu löschen und niclit auf
hypnotischem Wege in die Milchstraße auszuschwärmen. Darum
richte man nur eine Barrikade auf, eine, die allen denen den

Weg vermauert, die zu faul zu demokratischer Tätigkeit sind
und deshalb lieber die amüsante Flucht ins Ungewisse
versuchen. Die Vernunft kann keinen sicheren Sieg erringen, wenn
wir nicht unsere sozialen Konflikte beilegen und ein Wirtschaftssystem

errichten, auf Grund dessen die Menschen miteinander
und Volk mit Volk in Frieden und Sicherheit leben können.

Arbeit ist der Menschen Los, aber eine des Menschen würdige
Arbeit möge es sein, und um solche Arbeit herbeizuführen und
zu vermehren und um die unwürdige zurückzudrängen, sollte
der befreite Wille des Einzelnen und der zwingende Wille der
Gesamtheit sich verbünden. Eine schaffende, eine vermenschlichte,

vergeistigte Arbeit wollen wir; eine, die den Arbeitenden
gesund erhält, ihn sogar gesünder und geistiger macht; eine,
die Gaben fordert und entwickelt; eine, die Mühsal und
Anstrengungen dadurch vergilt, daß sie Kräfte wachsen läßt, schult
und verfeinert; eine, deren eigentlicher Lohn in den Erlebnissen
bestellt, die sie begleiten ; eine, die Geld, Lohn und gesellschaftliche

Ehrung gleichsam zu notwendigen oder genehmen
Nebennutzungen werden läßt ; eine Arbeit möge es sein, die als Pflicht
zu empfinden ist oder als Beruf, die fruchtbar wird an FJeber-

lieferung, Kultur, Moral und Ehre; eine Arbeit, die, wenn sie

wirklich nicht anders als dumpf und schmutzig sein kann, als

Dienst für alle gilt, als Verdienst um Familie, Volk, Menschheit.
Zeiten gebundener Wirtschaft und daher gefestigter

Arbeitsverfassung sind der Arbeitswürde günstiger. Unsere Geldwirt-
schaft, unser Kapitalismus hat damit begonnen und beginnen
müssen, daß die alten, zur lästigen Fessel gewordenen
Wirtschaftsbindungen gesprengt und damit weithin die überlieferte
Arbeitswürde zerstört wvirde. Wir hoffen aber, daß die
Wirtschaft der kommenden Zeit eine neue Arbeitswürde schaffen
werde und zwar aus ihrer eigenen Fruchtbarkeit, indem sie über
sich selbst fortschreitet und sich überwindet; wir müssen dies

hoffen, weil wir wissen, daß sich damit das Schicksal von uns
allen entscheidet. Nach nichts geht die Sehnsucht der Mensclien
mit solcher Kraft, als nach der postulierten uralten Menschlichkeit

in der Arbeit: Das Auftreten des Sozialismus ist nur ein
Ausdruck dieser Sehnsucht. Wo eine soziale Wirtschaftsordnung
wirklich schon zur Ordnung zu werden beginnt, dort zeigt sich
schon ihre Arbeitswürde. Aber weithin ist dies noch niclit der

Fall, unendlich größer ist der Bereich dumpfer, niederdrückender

Arbeit. Wir wären wohl weiter im Finden und Festigen von

neuen, unserer Zeit angemessenen Formen von Edelarbeit, wenn
sich die Nutznießer der bestehenden «Ordnung» dagegen nicht
so stark gewehrt und nicht so viel Volkskraft im Kampfe wider
sie gebunden hätten. Eugen Traber, Basel.

Unheilige Chronik eines heiligen Jahres
Ausgerechnet die Finanzpresse, deren Reich doch wirklich

von dieser Welt ist, und zwar die Pariser Börsenwochenschrif l

«La Semaine financière» sieht im Heiligen Jahr der katholischen
Kirche den gegebenen Anlaß, um zu einer internationalen Einigung

aller Gottgläubigen gegen den «gottlosen Atheismus»
aufzurufen, der für die Börsenherren natürlich nicht durch das

goldene Kalb, um das sie dividendenheischend tanzen, sondern durch
den marxistischen Sozialismus repräsentiert wird. Das Blattknüpft
an die Weihnachtsansprache des Papstes an, bzw. an den Ausruf:

«Wozu noch Trennungen und Spaltungen, wir wiederholen

aufs wärmste und väterlichste unsere Einladung zur Einigung»
und stellt fest, daß der Papst sogar die Juden eingeladen habe zu
dieser Einigung und allen, «die in einer aufrichtigen, aber

vergeblichen Erwartung den Messias verehren, die Pforten weit auf-

tun wolle». Und da die Herren Börsianer anscheinend über recht

gute Beziehungen in Vatikanstadt verfügen, sind sie auch in der

Lage, mitzuteilen, daß die Kurie demnächst den katholischen
Bischöfen neue Instruktionen über eine engere Zusammenarbeit

mit den übrigen Kirchen zugehen lassen werde. Und schon rechnet

das Blatt zu den 415 Millionen Katholiken noch 230 Millionen

Protestanten, 16 Millionen Juden, 380 Millionen
Mohammedaner für seine «monotheistische Einheitsfront». Die Hindus,
Konfuzianisten und Buddhisten, letztere trotz der antikommunistisch

klappernden Gebetsmühlen des Dalai Lama, stehen

allerdings für das Börsenblatt im anderen Lager, ebenso wie die
Orthodoxen Rußlands und der slawischen Länder. Dafür werden

zum Schluß sogar die Freidenker gnädigst eingeladen, sich der
monotheistischen Front anzuschließen. Aber wir haben wirklich
besseres zu tun, als uns unter den Fahnen des Vatikans und allerlei

monotheistischem Aberglauben und Glauben in die Händel
zwischen der Wallstreet und dem Kreml zu mischen. Nachdem
heute selbst die amerikanischen und deutschen Protestanten von
den perfiden politischen Umtrieben des Vatikans abzurücken
und dagegen Front zu machen beginnen, naclidem Truman sei-


	Der Weg aus der "religiösen Not" der Gegenwart

