
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 2

Artikel: Goethe als Dichter

Autor: J.Wr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER 13

Für die ehemaligen deutschen SS-Leute, die blutrünstigen
Schergen Hitlers, welche im Rahmen der französischen
Fremdenlegion heute in Indochina Greueltaten an «Andersrassigen»
vollbringen, auf die ihr einstiger Herr und Meister stolz wäre,
wenn er sie erlebt hätte, werden zur Zeit in Marseille religiöse
Erbauungsbücher in deutscher Sprache mit dem Titel «Gott mit
uns» eingeschifft. Diese Bücher sind in Amerika gedruckt worden.

Ob darin wohl viel, vom sogenannten fünften Gebot, von
christlicher Feindesliebe und ähnlichem die Rede ist?

W. G. (Paris).

Goethe als Dichter
Es ist wohl eines der schwierigsten Probleme, man darf sagen,

eine kaum lösbare Aufgäbe, Goethe und seinen umfassenden
Einfluß, den er in der Geistesgeschichte der Menschheit ausgeübt
hat, erschöpfend darzustellen. Goethes Bedeutung, seine dichterische,

überhaupt seine ganze Wirksamkeit läßt sich weder in
Büchern noch in Zeitungen oder Vorträgen voll und ganz
erfassen oder würdigen. Seit seinem Tode haben Dichter,
Philosophen und Schriftsteller, sei es freundschaftlich oder ablehnend,

das Lebenswerk Goethes darzustellen versucht. Doch blieben

all diese Versuche meistens nur Stückwerk. Der Mensch, der
Dichter und Denker Goethe ist unmittebar nicht erfaßbar, und
es wird wohl von ihm gesprochen und über ihn geschrieben werden,

so lange es eine Kultur- und Geistesgeschichte gibt.
So wie Goethe um die Bildung und Steigerung der eigenen

Person unablässig bemüht war, so wird der strebende Mensch

immer auf das hinarbeiten, was im Leben wirksam und von
dauerndem Wert sein kann. Goethe sagt von seinen verbrannten
Briefen, daß das, was gut in diesen gewesen sei, seine Wirkung
schon auf den Empfänger und die Welt gehabt habe; das übrige
Jfalle ab wie taube Nüsse imd welke Blätter.

Ich halte mich in meinen Ausführungen im großen und ganzen

an das Buch von Ernst Horneffer, «Goethe als Künder des

Lebens* und behandle, indem ich Goethe hauptsächlich als

Dichter ins Auge fasse, in aller Kürze
1. den jungen Goethe,
2. den klassischen Goethe,
3. den weisen Goethe.

I.

In die Schaffensperiode des jungen Goetlie fallen der «Götz

von Berlichingen», die Jugendgedichte und die «Leiden des jungen

Werther». Im Freiheitslied des Götz Wird die eigene Zeit
Goethes, das Zeitalter der Aufklärung und vor allem der jungen
Bewegung «Sturm und Drang», deutlich erkennbar. «Weder
gehorchen noch herrschen : also der herausgelöste, von allen
Bindungen des Lebens befreite Mensch, der sich selbst aus allem
Zwange und allen Hemmungen des allgemeinen Lebens gelöst
hat und nur sich selbst gehört, das ist der große, freie und glückliche

Mensch.» Dieser Mensch war das Jugendideal Goethes und
diesem Ideal galt der «Götz von Berlichingen».

Wie im Götz, so kommt in der gesamten Jugenddichtung, am
stärksten wohl in seiner jugendlichen Lyrik, das Verlangen nach
froher, unverdächtiger Sinnlichkeit und die Sehnsucht nach
einem Menschen mit einer echten, berechtigten Natürlichkeit
und Wahrheit zum Ausdruck. Große Lebensfreude, die innige,
wärmste Hingabe an das Leben, eine großartige Tapferkeit des

Lebenswillens, das ist es, was uns schlicht und treuherzig,
anmutig und beglückend, erschütternd und beseligend aus der

* Das 415 Seiten umfassende Buch Horneffers ist 1947 im Verlag von
Ernst Reinhardt, München/Basel, erschienen.

Lyrik des jungen Goethe entgegenweht. Leben um jeden Preis
ist sein unbezwingliches Verlangen, und zwar ein Leben mit
Hingabe an die Leidenschaft und mit williger und mutiger
Hinnahme des damit untrennbar verbundenen Schmerzes. Goethe
liebt das Leben, wenn er ihm auch Schmerz und Schuld nicht
abspricht und weiß, daß diese Mächte tief und wesenhaft in das

Leben eingreifen.
Während sich bei Götz die Leidenschaft nach außen wendet

und am Widerstand der unüberwindlichen Außenwelt zerbricht,
wendet sie sich in den «Leiden des jungen Werther» nach innen
und verzehrt sich selbst. Mit dieser Dichtung, die unter der
damaligen Jugend zu einer eigentlichen Selbstmordepidemie
führte, hat Goethe seine Zeitgenossen tief erregt; sie wurde
sowohl von den Christen als von den rationalistischen Skeptikern
als eine bedauerliche und gefährliche Schöpfung abgelehnt. Das

Buch, in einer hinreißenden Gewalt der Sprache geschrieben,
hatte aber trotz aller Einwände einen ungeheuren Erfolg und
sicherte Goethes dichterischen Ruhm für alle Zukunft. «Mit dieser

Dichtung», so lesen wir bei Horeneffer, «wird die Geschichte
einer Seele vor uns ausgebreitet, einer Seele, die überreich an
Gefühl ist. Den Lesern aber, die es nicht verstanden, das Buch

gegen den Strich zu lesen, hat Goethe als Motto zur zweiten
Ausgabe in Werthers Namen zugerufen: «Sei ein Mann, und folge
mir nicht nach.» Goethe hat auf die verschiedenen Angriffe
geantwortet, indem er sagte, er habe die damalige Zeitkrankheit
nicht erregt, sondern nur das Uebel aufgedeckt, das in den jungen

Menschen seiner Zeit verborgen war. Er wollte mit dieser

Dichtung die Unmöglichkeit eines Menschen wie Werther schildern,

zugleich aber auch hervorheben, daß ein so gearteter
Mensch scheitern mußte. Goethes Ideal ist nicht Werther,
sondern der tapfere Mensch, also jener, der die Leidenschaften, die
Goethe selber beinahe zum Verhängnis geworden sind, zu be-

meistern vermag und im Kampf mit ihnen als Sieger hervorgeht.
Horneffer hat recht, wenn er «Die Leiden des jungen

Werther» das Hohelied auf die Liebe nennt, das unter allen Liebes-

dichtungen seinen ersten Rang behaupten wird.
Zu den Jugenddichtungen Goethes gehören auch «Clavigo»,

ein Trauerspiel, «Stella», ein bürgerliches Schauspiel, und der
«Urfaust», an dem Goethe schon in der Straßburger Zeit arbeitete.

Darin tritt der Grundgedanke der ganzen Faustdichtung
bereits klar hervor: das grenzenlose Streben und die
leidenschaftliche Sehnsucht nach Erklärung und Umfassung des Alls
als die Ureigenschaft des Menschen, als der letzte und tiefste
Inbegriff des menschlichen Daseins.

II.
In der zweiten Periode des dichterischen Lebenswerkes lernen

wir den klassischen Goethe kennen, einen ganz anders gearteten
Menschen, einen Typus, der dem von dem gewaltigen Lebensrausch

getragenen Dichter der Jugendzeit geradezu entgegengesetzt

ist. In den Jugendwerken Goethes begegnen wir dem

Menschen der großen, hemmungslosen Leidenschaft, der sich

verströmt, dem jede Begrenzung widerstrebt. Ideal und Aufgabe
des klassischen Goethe ist der Mensch, der sich in Zucht nimmt,
der sich selbst zu beherrschen lernt, die in sich geschlossene,
abgeklärte Persönlichkeit.

Als die großen Ereignisse im Leben des Dichters, die vor allem
auf dessen Wandlung zum klassischen Goethe einwirkten, sind
zu betrachten: Die Uebersiedlung Goethes an den Fürstenhof in
Weimar, die Beziehung zu Frau von Stein, später seine Reise
nach Italien und wiederum später die Freundschaft mit Schiller.

Das dichterische Schaffen, das Goethe zeit seines Lebens als



14 DER FREIDENKER Nr. 2

tiefes Bedürfnis empfand, vollzog sich weitaus am günstigsten in
stiller Einsamkeit, fernab von dem wilden Getümmel einer
aufgeregten und verworrenen Großstadt. So entstand «Iphigenie»,
eine Dichtung, von der Horneffer sagt, es gebe in alter und neuer
Zeit kein Werk, das, besonders beim Genuß einer guten
Bühnenaufführung, so unmittelbar und so entschieden den Eindruck
der unübertrefflichen und vollendeten Schönheit hinterließ.

Mit «Iphigenie» eröffnen Goethe und Schiller jene
Kunstperiode in der Dichtung, die wir als Klassik bezeichnen. Eine
weitere wunderbare Frucht dieses Zeitabschnittes ist «Tasso».

Neben Schillers «Wallenstein» gilt dieses Werk als Gipfel des

deutschen Dramas. Die Kunst, das Menschliche zu schildern,
menschliche Geschicke darzustellen, das Leben in Bilder zu
fassen und es in klarer, einfacher Handlung abspielen zu lassen,
das hat Goethe im «Tasso» wohl am vollkommensten erreicht.
Es ist entschieden unrichtig, dieses unvergleichliche Werk
abschätzig als «Lesedrama» abtun zu wollen. Bei einer
Bühnenaufführung kommt es darauf an, wer spielt, was gespielt wird
und yor allem, wie die Zuhörerschaft beschaffen ist, mit
welchem Bildungsgrad und Bedürfnis sie ins Schauspiel geht, was
sie dort zu sehen und zu hören erwartet.

Zur klassisch-italienischen Epoche ist das Drama «Egmont»
zu zählen. Wenn dieses Werk auch eigenartig und bestimmt von
«Iphigenie» und «Tasso» absticht, so hat es diesen beiden

Dichtungen gegenüber doch die volle Ursprünglichkeit und Eigenart

zu behaupten vermocht. In die Zeit der Klassik fallen auch

etliche Gedichte, die einige Jahre vor der italienischen Reise
geschaffen wurden. Sie sind verschieden zu bewerten, teils als

Augenblickseinfälle, teils als Schöpfungen, zu denen dem Dichter

die Schwungkraft und die innere Anteilnahme zu fehlen
schienen. Sie offenbaren nicht mit der gleichen Stärke und
Unmittelbarkeit das quellende Leben, wie es' der unvergleichliche
Zauber und Glanz der Jugendgedichte Goethes ist; aber auch

unter den Schöpfungen dieser mittleren Zeit finden sich
unsterbliche Gedichte, die uns spüren lassen, daß die dichterische
Kunst Goethes hier den Gipfel erreicht hatte, so im «Erlkönig»
und im «Der Fischer».

Im Süden hatte die schöpferische Kraft Goethes durch die

mannigfachen Eindrücke und Erlebnisse neue Nahrung erhalten.

Nach seiner Rückkehr aus Italien offenbart sich ihm von
neuem die Fülle seiner Schaffenskraft. Es entstehen «Hermann
und Dorothea» und der erste Teil seines eigentlichen Lebenswerks,

«Faust». An Faust-Kommentaren ist kein Mangel; es ist
selbst für den literarisch Gebildeten schwierig, sich im Labyrinth

der Auslegungen und Meinungen zurechtzufinden. Man

vergesse aber nicht, daß jede Deutung subjektiv ist. Und nur der

Schöpfer dieses grandiosen Dramas selber könnte von dessen

Rätseln den letzten Schleier lüften.

III.
Im dritten Teil seines Buches setzt sich Horneffer mit den

autobiographischen Schriften Goethes auseinander. Wer Goethes

Meisterschaft der Gestaltung kennen, seine Ueberzeugungen
und Ansichten vom Sinn und Wert des Lebens und der rechten

Lebensführung ermitteln will, dem bleibt Mühe und Arbeit und
beständige Beschäftigung mit seinen von Widersprüchen nicht
freien Werken kaum erspart. Wohl in keiner seiner Schöpfungen

hat Goethe sein Leben so wahrhaftig und in einer so

unbefangenen Natürlichkeit dargestellt wie im «Wilhelm Meister».
Wenn Herder, zu dem Goethe nicht immer in einem
freundschaftlichen Verhältnis gestanden ist, seinen Unwillen über
diese angeblich sittenverderbende Dichtung kundgab und sich

über diese scharf und boshaft äußerte, so steht doch fest, daß
Goethe mit diesem Roman bei einer großen und begeisterten
Leserschaft einen starken Erfolg errang. Die große Wandlung
gegenüber der Genieperiode des jungen Goethe, die Wendung
und Entwicklung zum weisen Goethe ist hier von ihm geradezu
in ergreifender Weise und mit einem eigentlichen Fanatismus
zur Wahrhaftigkeit geschildert. Goethe selber sprach zwar
immer mit einem gewissen Mißbehagen von seinem «Wilhelm
Meister» ; er glaubte die höchste Vollendung in «Hermann und
Dorothea» gefunden zu haben: er spricht von diesem Werk als

demjenigen, das aus dem Tiefsten seines Innern gequollen sei.

Von welch tiefer Gemütsverfassung Goethe war, dürfte daraus

hervorgehen, daß er stets zu Tränen gerührt wurde, wenn er
«Hermann und Dorothea» vorlas. Neben «Wilhelm Meister» ist
seine große Selbstbiographie «Dichtung und Wahrheit» zu stellen.

In diesem Bekenntnisbuch schildert er in genialer Weise die

ganze Entwicklungslinie seines an Erlebnissen überaus reichen
Lebens. Hier erst ahnen wir, wer" Goethe ist und was er wurde.

Ohne Zweifel zeugt Goethes Lebenswerk von einem religiösen
Erfassen der Welt und all ihres Geschehens. Es wäre abwegig,
ihn wegen seines in der Jugend zum Ausdruck gebrachten
Göttertrotzes (dies besonders in der Prometheus-Ode) oder seiner
leidenschaftlichen Klagen und Anklagen wider Welt und
Menschenleben im ersten Teile des «Faust» als einen Gottlosen, als

einen Freigeist im Sinne der atheistischen Weltanschauung
ansprechen zu wollen. Goethes Weltanschauung war die pantheisti-
sche. Seine Abneigung gegen Philosophie und die spekulativen

Philosophen hat er oft deutlich genug betont; das hinderte
ihn aber nicht, einem der Bahnbrecher des neuzeitlichen
Pantheismus, dem für seine Zeit bedeutendsten Denker, Baruch
Spionza, die größte Achtung entgegenzubringen. Der Mut und
die vorbildliche Lebensführung dieses Mannes haben ihn nicht
nur gewaltig beeindruckt, sondern auch zeitlebens beeinflußt.

Goethes Welt- und Lebensanschauung kann nur dann
annähernd erfaßt und verstanden werden, wenn wir seine
naturwissenschaftlichen Schriften zu Rate ziehen. Hier zeigt sich seine
starke Naturverbundenheit und der nicht zu bändigende Drang,
nach seiner Art und Weise in die Geheimnisse der Natur und
ihrer Kräfte einzudringen und diese nach seinem Erkenntnisvermögen

zu erklären. In der von einem schweizerischen
Professor der Kirchengeschichte kürzlich verfaßten Schrift über
Goethes Religion wird betont, daß sich von jeher Literaturhistoriker,

Philosophen und Theologen mit seinen religiösen
Anschauungen befaßten, daß aber alle Fragen über diese

Streitpunkte bis heute keineswegs völlig geklärt seien.

In die dritte Lebensperiode, die Horneffer als die Periode des

weisen Goetlie und als die Periode der Einordnung der zur Reife

gediehenen Persönlichkeit in die höchste Gemeinschaft bezeichnet,

fallen wohl die fruchtbarsten und reifsten Gedanken und

Dichtungen, wenn sich auch da und dort ein Hang zum Mystischen

geltend macht, eine Erscheinung, die sich bei alternden
Menschen zeigen kann, die aber in der Hauptsache auf
biologische Veränderungen zurückgeführt wird. — Goethe selber war
sich übrigens vollauf bewußt, daß der Mensch weder im
Vollkommenen noch im Unvollkommenen lange verharren kann,
und daß eine Wandlung der andern erfolgen muß. Jedem Alter
des Menschen entspricht eine gewisse Philosophie. «Das Kind»,
sagt er, «erscheint als Realist, der Jüngling wird zum Idealisten ;

der Mann hat Ursache, Skeptiker zu werden; der Greis dagegen

wird sich meistens zum Mystizismus bekennen.»

Der wissenschaftlich orientierte Mensch wird nicht in Ver-



Nr. 2. DER FREIDENKER 15

suchung kommen, die verschiedenen Phasen eines Lebenslaufs
etwa nach den Auslegungen der Theologie, einer theologieverbundenen

Philosophie oder eines im Irrealen verhafteten
Idealismus zu deuten; er wird sich anstrengen müssen, jedes
Menschenleben nach kausalen Zusammenhängen zu erforschen und
es nach den Ergebnissen imd Erkenntnissen einer freien und
seriösen Wissenschaft zu beurteilen.

Daß Goethes Religiosität keine gemeinsamen Züge mit
christlichen oder andern Konfessionen aufweist, steht außer Zweifel.
Was wir Goethes Religion nennen können, ist sein zu tiefst
erfaßter Humanismus und das unablässige Ringen nach einer
Lösung der mit diesem eng verknüpften menschlichen, kulturellen,
geistigen und sozialen Problem.

Wir dürfen mit Horneffer Goethe auffassen als einen wahren
Künder des Lebens, als einen Dichter und Denker, der, mag
auch manches an seinem Werk umstritten sein, in vielen Lagen
des Lebens Wegweiser und Berater sein kann.

Ich habe Goethe als Dichter darzustellen versucht und mich
bemüht, Ihnen den jungen, den klassischen und den weisen
Goethe näher zu bringen. Goethe selber war sich stets bewußt,
daß nur derjenige Dichter Lehrer, Prophet und Freund der
Menschen sein kann, der mit freiem Geist und mit unbefangenem
Blick sein Leben und Werk zu bemeistern versteht. «Der Dichter

ist», so sagt Goethe in einem Gespräch zu Eckermann, «dem
Adler gleich, der mit freiem Blick über Länder schwebt, und
dem es gleichviel ist, ob der Hase, auf den er hinabschießt, in
Preußen oder in Sachsen läuft».

In klassischer Form hat Goethe die Mission des Dichters im
Vorspiel zu «Faust» in folgenden Versen ausgedrückt:

Wodurch bewegt er alle Herzen?
Wodurch besiegt er jedes Element?
Ist es der Einklang nicht, der aus dem Busen dringt,
und in sein Herz die Welt zurücke schlingt?
Wenn die Natur des Fadens ew'ge Länge,
gleichgültig drehend, auf die Spindel zwingt,
wenn aller Wesen unharmonische Menge
verdrießlich durcheinander klingt;
wer teilt die fließend immer gleiche Reihe
belebend ab, daß sie sich rhythmisch regt?
Wer ruft das Einzelne zur allgemeinen Weihe,
wo es in herrlichen Akkorden schlägt?
Wer läßt den Sturm zu Leidenschaften wüten?
Das Abendrot im ernsten Sinne glühn?
Wer schüttet alle schönen Frühlingsblüten
auf der Geliebten Pfade hin?
Wer flicht die unbedeutend grünen Blätter
zum Ehrenkranz Verdiensten jeder Art?
Wer sichert den Olymp, vereinet Götter?
Des Mensohen Kraft im Dichter offenbart.

Wenn wir Freidenker nach einer Sinngebung des Lebens
suchen, so müssen wir uns fragen, was uns Goethe heute noch zu
bedeuten hat. Wir werden ihn dabei vielleicht weniger als
Künstler und Dichter denn als Naturforscher und Denker zu
beurteilen haben. Uns interessiert mehr der Standort, den Goethe
in weit- und lebensanschaulicher Beziehung eingenommen hat.
Gewiß finden sich auch in seinen dichterischen Werken, namentlich

im «Faust», unzählige Aeußerungen über
philosophischweltanschauliche Probleme, aber klarer und unzweideutiger
erscheint er uns dort, wo er als Naturforscher und Denker zu uns
spricht. Seine Bedeutung und sein Weltruhm als Dichter sind
kaum umstritten. Wir denken vor allem an den sein ganzes
Leben beherrschenden Willen die Wahrheit zu erforschen und
diese auch kompromißlos zu verkünden. Wer kennt nicht seine

Achtung vor der Würde und Hoheit des mutigen, schöpferischen

und charaktervollen der Gemeinschaft dienenden Menschen!
Wir wollen nicht sprechen von der Persönlichkeit als dem
höchsten Glück der Erdenkinder, sondern von ihrem
Selbstbestimmungsrecht, das Goethe als ein heiliges und unantastbares

Gut betrachtete und verteidigte. Worin wir ihm mehr
denn je zu folgen haben, das ist im Streben nach seinem hohen,
die ganze Menschheit umfassenden Humanitätsideal. Hierin
liegt wohl der höchste Gedanke der Goetheschen Lebensauffassung;

diesen wach zu halten und zu beleben, ist Pflicht und

Aufgabe eines jeden Freidenkers. Denn wenn das Freidenkertum

Anspruch erheben will, eine kulturtragende und
kulturfördernde Bewegung zu sein und als solche bewertet und
geachtet zu werden so muß es von jenen Kräften, Tugenden und
Werten beseelt bleiben, die in Goethes Leben pulsierten und
dieses so fruchtbar und mannigfaltig gestalteten.

Goethes Lebenswerk bekommt für uns Freidenker insofern

seme Bedeutung, als es eine große Konfession darstellt. Es ist
eine Konfession, die nicht vor dem freimütigen und aufrichtigen
Geständnis eigenen Irrens und eigener schwerer Schuldverstrickung

zurückschreckt. Goethe weiß, daß auch das Genie dem

am Menschen unlösbar haftenden Irren und Schuldigwerden
nicht entrückt ist. Aus den oft bis zur Tragik gesteigerten üblen

Erfahrungen und Enttäuschungen ist ihm zum Bewußtsein
gekommen, daß gerade dem Genie in seinem Kampfe um wahre
Menschlichkeit die größten Irrungen und Verschuldungen
auferlegt sind. Daraus erwuchs bei ihm die Erkenntnis, daß solche

Irrungserfahrungen nicht Staffeln einer Höllenfahrt bedeuten,
sondern weltgesetzlich festgelegte Stufen jeden Höhenweges
sind. Diesen Erfahrungen entsproß die herrlichste Blüte seines

reinen und wahren Menschentums, das große, allumfassende

Verstehen und Verzeihen.
Irren, Streben und Erfüllung: das ist wohl die letzte und

tiefste Weisheit in dem halbhundertjährigen Lebenswerk
Goethes, im «Faust». Mit dem weisen Unterton «Es irrt der Mensch,

so lang er strebt», verbindet sich die tröstende Hoffnung «Wer

immer strebend sich bemüht, den können wir erlösen». J. Wr.

Freiwillige Beiträge
Für den Pressefonds:

Georg Laumann, Hamburg Fr. 5.—
A. Gut, Amden » 20.—
Fr. Brönimann, Bern 15.—
Josef Beck, Winterthur » 10.—
Hch. Thomann, Zürich » 5.—
J. Scheibler, Basel » 5.—
G. G. in L. » 10.—
Ernst Zuber, Zürich » 12.—
A. Hurter-Buß, Rapperswil » 5.—
Karl Haller, Zürich » 15.—
H. Hafner, Zürich » 20.—
Max Anderegg, Bern
K. Reutemann, Zürich
Willy Hartmann, Zürich
Franz Engl, Zürich
Josef Keller, Basel
A. Zürcher, Biel
E. Wenger, Bern je » 3.—
Jul. Rudin, Olten
K. Bryner, Biel
Frau Lydia Egli, Bern
A. Buchmann, Zürich
E. Bänninger, Bern
Siegfried Ramel, Olten
egung:
Josef Beck, Winterthur Fr. 10.—
H. Geißmann, Zürich » 2.—
Karl Haller, Zürich » 15.—


	Goethe als Dichter

