Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 33 (1950)

Heft: 12

Artikel: Die Engel

Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9% - s DER FREIDENKER

Nr. 12

um eine Kirche bestellt sein, die sich zu solchen Werbemetho-
den gezwungen siecht? Und wie mag es in den armen Képfen
der ‘Gldubigen aussehen, die solche Schaustellungen der «Ma-
donna in Pellegrinaggio» ernst nehmen? Xy.

Die leibliche Himmelfahrt der Maria!

Vor der am 1. November stattgefundenen Dogmatisierung dex
leiblichen Himmelfahrt Marid schrieb das bekannte Londoner
Wochenblatt «New Statesman and Nation» in einem lingeren,
vorziiglichen Aufsatz u. a. folgendes:

Mehrere sehr eminente katholische: Theologen, so die Erz-
bischéfe von Canterbury und York, versichern, da} dieses Dog-
ma keine Unterlage in den <heiligen Schriften» noch in den
Lehren der frithen Kirche hat. Es geht vielmehr — wie autori-
tative katholische Handbiicher bestiitigen — auf eine Legende
aus dem fiinften und sechsten Jahrhundert zuriick. Auf die
Frage, weshalb sie nun zum Dogma erhoben werden soll, hat
der Vatikan geantwortet, da3 zahlreiche Verlangen aus allen
Teilen der Christenheit dafiir eingetroffen seien. Es wurde
dann unlingst so etwas wie ein Public Opinion Poll in der geist-
lichen Hierarchie durchgefiihrt mit dem Ergebnis von 95 Pro-
zent bejahender Antworten. Dies beleuchtet drastisch die Fun-
- damente des katholischen Glaubens. Bisher ahnten wir nicht,
" daB dessen Bestitigung, dhnlich einem RegierungsheschluB iiber
die Aufhebung der Benzinrationierung, auf der Zahl einge-
gangener Postkarten beruht. '

Nach der Erklirung des Unfehlbarkeitsdogmas im Jahre 1870
(iiber dessen innerhalb des hohen Klerus hart bekimpften
Entstehung die Tagebiicher von Ferdinand Gregorovius héchst
anschauliche Einzelheiten enthalten) sagte Lord Acton, er sehe
nicht ein, weshalb er seine Religion #indern sollte, weil es der
Papst getan habe. Manche der nachdenklicheren Katholiken
werden heute ihren Glauben in die Weisheit des Vatikans #hn-
lich untergraben finden. Sie werden gezwungen sein, noch-
mals die Grundlagen ihres Glaubens an Rom nachzupriifen.

So dringt sich die Frage auf, weshalb sich der Vatikan zu
seinem gefidhrlichen Vorgehen ausgerechnet in der gegenwir-
tigen Zeit entschlossen hat, wo viele hofften, daf3 der Katholi-
zismus die ideologische Basis fiir die Einheit der westlichen
Kulturwelt werde. Vielleicht ist dies die Antwort: daB, so wie
1870, der Vatikan der Herausforderung Darwins und des Li-
beralismus begegnen wollte durch die Berufung auf Offenba-
rung und Autoritit, der Papst auch heute zum Mirakulésen
seine Zuflucht nimmt, um seine Herde vor dem marxistischen
Materialismus zu retten. Die Gefahr ist gewil3 groB. Der Kle-
rus ist zwar gewohnt an eine Gesellschaftsordnung, in der die
Massen hungern, wihrend die groen Grundherren und Kapi-
talisten die Kirchensickel fiillen. Neu ist aber, daf3 das hun-
gernde Volk nicht linger geneigt ist, wegen der priester-
lichen Vertrostung auf ein besseres Leben im Jenseits sein Los
geduldig zu tragen. Das Volk hort immer aufmerksamer auf die
sozialistische Lehre iiber die Moglichkeit eines besseren Lebens
in dieser irdischen Welt...

Wir sind wirklich zum Zeitalter des Glaubens zuriickgekehrt.
Auch Moskau schafft Mythen und schreibt die Geschichte fiir
seine eigenen Zwecke um, in dem sicheren BewuBtsein, daf3
Autoritidt Glaubigkeit wie Gehorsam verlangt. Moskau hat
sich ebenso totalitir erwiesen wie Rom. Immerhin hat die
sowjetische Orthodoxie den Vorteil, daB die Legenden, die sie
erfindet, nicht unertriglich sind mit sozialem Fortschritt und
modernem Wissen. Sie nehmen dem Mann auf der Strafle nicht
die Hoffnung auf eine Welt, in der das Leben auf Erden ge-
niigend unterhaltsam ist, um den Glauben an iibernatiirliche
Glorie iiberfliissig zu machen. Doch wird leider der Sieg des
Sozialismus verzogert durch Moskaus Anspruch auf Unfehl-
barkeit.

Jedenfalls aber wird der Sturz des Papstes und der Ménche
dereinst nicht ein Werk der Vernunft, sondern eine Wir-
kung der Geldnot der groBen Potentaten sein.

Friedrich der Grof3e an Voltaire.

Die Engel

GemiB dem letzten Ukas des vatikanischen Diktators haben Katho-
liken an die leibliche Existenz himmlischer Engel zu glauben. Wir
wollen uns daher den Ursprung dieser dekretierten Wesen besehen.

-Die biblische Engellehre ist ein charakteristisches Produkt dev
orientalischen Gesellschaft des arabo-vorderasiatischen Kulturkrei-
ses. Der Naturmensch kannte nur eine Vielheit von Naturgeistern
(Genien), die amoralisch und launisch wie die Natur selbst sind.
Mit der Differenzierung der Besitzverhiltnisse steigt auch die
Macht (ein Begriff, den es vorher nicht gehen konnte) der Natur-
genien, sie sondern sind in «groBe» und «kleine» Gotter; aber selbst
sie unterstehen vorerst noch der «moira», dem Geschick.

Weder die hellenischen «Tyrannen» noch die idgyptischen Phara-
onen waren unverantwortliche Despoten; daher konnte sich in die:
sen Liandern keine Engelvorstellung entwickeln. Dies blieb den Ge-
bieten vorenthalten, in denen orientalische Despoten herrschten,
die niemandem Rechenschaft schulden und ungeziigelt ihren Lau-
nen frénen. Das himmlische Abbild ist der herrische, jihzornige,
unberechenbare «Eingott», dessen Wege sind,
weil er rechenschaftslos ist. Er ist die irdische Reaktion, erhoben
zur himmlischen Potenz, und braucht daher seine Hoflinge, Spei-
chellecker, Dichter und Tinzer; er kann Unbedeutende zu mich-
tigen Hofschranzen ernennen und iiber Nacht GroBle nach Laune
und Gutdiinken ins Nichts. befordern, in die Holle stiirzen. So ent-
stand der Begriff der Engel als eines himmlischen Hofstaates*;
zum System wurde diese Idee im Perserreich mit seinen Satrapen

«unerforschlich»

* Der japanische Buddhist nennt den Engel «ten-nin» = Himmels-

mensch.

(Gaufiirsten) und den sieben «Obersten» auf Erden, die sich in den
sieben Ameschhaspentas (die unsterblichen Geister**) widerspie-
geln. — Bei den Juden, bei denen eine ungehemmte Theokratie
herrschte — erst im Spitjudentum bildete sich im Sanhedrin (Syn-
hedrion) eine Gerusia, eine Art von pfiaffischem Senat heraus -—
wurden daraus in nachpersischer Zeit 4—7 Lrzengel; den persischen
Fravaschi (neupers. firistah. arab. malak, hebr. mal’akh, daraus der
«kleine» Prophet Maleachi == Mein Gesandter) entspricht das zahl-
lose Heer der Elementarengel (Apok. I, 20, III, 1f., VII, 1). Wie
die GroBen auf Erden, sind Hauptengel «Fiirsten»; Gewalten, Obrig-
keiten, Herrschaften (vgl. Kol. I, 16; Eph. I, 21). Etwas abweichend
von der Ordnung des hl. Gregor hat Dante (canto 3, 28) 9 Vor-
steher von 9 Himmelskreisen.

Eine Massenidee kann nicht auf Abstraktionen bheschrinkt blei-
ben, und wenn die Engel auch in ihrer richtigen Gestalt nur Aus-
erwihlten erscheinen, so manifestieren sie sich den anderen als
Gestirne und Wandelsterne — die Trabanten des gottlichen Despo-
ten, — seine «Boten», griechisch «angelos» (Evangélion, die frohe
Botschaft, Evangelist, ihr Bote), die um die Erde geschickt wer-
den, um dem «Allwissenden» zu melden, was es neues gibt, oder
um seine Befehle teils zu iiberbringen, teils auszufithren. Jeder
himmlische Offizier hat seine Offiziersburschen — der japanische
Dai-koku-sama, Gott des Wohlstandes, gar deren 84 000.

Die Engel — unter denen es weitere Rangordnungen gibt — sind
die hochsten Potenzen nach den Gottern; daher galten sie oft auch
als Sohne (oder, wie bei den alten Arabern, Tochter) Gottes (Hiob,
I, 6; II, 1; XXXVIII, 7); vgl. insbes. die verstiimmelte Stelle Gen.

** A — Negativpartikel; Stamm MRT = Tod; spenta, vgl. Gespenst,

Slay. sventu.



Nr. 12

Geschichte des Materialismus
(Fortsetzung und SchluB.)

Nach Jahrhunderten scholastischer Buchstabengelehrsamkeit,
die bestenfalls die Werke der «heidnischen» Philosophen mehr
oder minder sachkundig abzuschreiben und zu kommentieren
pflegte, begann infolge des arabischen Einflusses ein frischer
Wind in der Geisteswelt Europas zu wehen. In Siid-Italien, wo
der ketzerische Kaiser Friedrich II. inmitten von arabischen
Gelehrten Hof hielt und den Atheismus propagieren lief3, ent-
standen die ersten «staatlichen» Universititen — gleichzeitig
mit den Hochschulen der Monchsorden. Das reiche Wissen der
Araber (Averroes) drang an allen Lehrstitten ein, und brachte
inshesondere eine weitliufigere, genauere Kenntnis des grie-
chischen Schrifttums mit sich. Die sich um die aristotelischen
Stoff-Form-Begriffe streitenden Scholastiker muflten notge-
drungen ihren Horizont iiber das «Universalienproblem» hin-
aus erweitern. Es galt nun nicht mehr bloB auszutiifteln, ob
die Ideen vor, nach oder in den Sachen seien, d. h. ob primir

die Gattung oder das Einzelwesen existieren. Die Natur muBte,

wenn sie verstanden werden sollte, auch untersucht werden.

Man kann feststellen, da3 der Nominalismus in der Scholastik
(die Ideen sind nur «Namen»; real existieren nur die Dinge
selbst!) eine gewisse Treue zur sachlichen Naturbetrachtung
walirte, und deshalb fiir die Wiederaufnahme der Naturwissen-
schaft einen hohen Rang beanspruchen darf. Wilhelm von
Occam (13. Jh.) z. B. ist ein wichtiger Vorliufer des neu-
zeitlichen naturwissenschaftlichen Empirismus. Der Nominalis-
mus war im eigentlichen Sinne das skeptische Prinzip gegeniiber
der. Autoritétsiibermacht im Mittelalter. Occam verlangte unter
anderem von der Kirche die Denkfreiheit; in der Religion hielt
er sich bloB an die «praktische» Seite und warf die ganze Theo-
logie ither Bord, indem er die Sitze des Glaubens fiir unerweis-
bar erklirte. Diese revolutiondire Geisteshaltung wird auch
sichtbar in einer Reihe von Sitzen, die in jener Zeit an der
Pariser Universitdt gelehrt und dann vom Klerus &ffentlich

DER FREIDENKER 91

verdammt worden sind; so unter anderem: «Die christliche
Religion hindert daran, etwas hinzuzulernen.» «Die Weisen der
Welt sind nur die Philosophen.» «Die Reden der Theologen sind
nur auf Fabeln gegriindet.» .

Unter den iiberlegen gefiihrten Angriffen der Humanisten
und durch die gewaltige Umwiilzung der Reformation brach der
scholastische Formalismus in sich zusammen. Wihrenddem die
Theologie noch &uBerlich die Herrschaft beibehielt, begann
im Stillen eine strenge Naturforschung einen unerschiitterlichen
Grund zu einer ginzlich verinderten Weltanschauung zu legen.
Nikolaus Kopernikus veroffentlichte 1543 sein Buch «Von den
Bahnen der Himmelskorper», in welchem streng wissenschaft-
lich die Bewegung der Erde bewiesen wurde. Giordano Bruno,
von der Inquisition auf dem Scheiterhaufen verbrannt, lehrte
die «Unendlichkeit der Welten», verbunden mit dem Gedanken,
daB3 Gott und Natur identisch seien (Pantheismus!). Francis
Bacon erneuerte den naturwissenschaftlichen Materialismus, in-
dem er die Grundprinzipien der Wissenschaftsmethoden ént-
warf (Experiment und Induktion). Und René Descartes, der
Schopfer der Analytischen Geometrie, entwickelte die mathe-
matische Betrachtung der Naturvorginge und erklirte die Na-
turvorginge und die Bewegungen der Lebewesen (Pflanzen und
Tiere) aus einem konsequenten Mechanismus. Der Grundstein
zum naturwissenschaftlichen Gebdude der Neuzeit war gelegt.

Der Materialismus der Neuzeit kniipft an denjenigen des
Altertums an, und zwar an System und Lehre Epikurs. Es war
der Franzose Pierre Gassendi (17. Jh.), der als einer der Ersten
die allgemein verponte epikureische Philosophie hervorzog und
in groBangelegter Weise zu rehabilitieren versuchte. Fiir ‘die
aristotelisch-christliche Philosophie bedeutete diese Ehrenret-
tung einen entscheidenden Schlag — mit der wieder erkannten
Bedeutung Epikurs und Demokrits brach sich das atomistische
Denken aufs neue Bahn und fand Eingang in Wissenschaft
und Philosophie. Man macht sich heute kaum einen Begriff,
wie gefihrlich eine Rehabilitierung Epikurs damals noch: war.
Descartes z. B. leitete seine-gleichsam -mechanische Theorie der

VI, 2, wo die «Gewaltigen» (Ps. XXIX, 1) mit irdischen Weibern
die michtigen Heroen der Urzeit zeugen. Sie waren damals noch
nicht gefliigelt, sondern mufBten auf der «Himmelsleiter» auf- und
absteigen; Abraham (Gen. XVIII, 2 Jahv.) sah schlichtweg «drei
Minner» (die das Volk, XIX, 1 ff., sogar noch sexuell vergewaltigen
mochten). «Droben» diirfen sie die Herrlichkeit Gottes erblicken und
revanchieren sich dafiir durch Gesangsdarbietungen zum Preise
ihres Brotherrn (Ps. XXIX, 1 etc.). Mitunter greifen sie als «himm-
lisches Heer» entscheidend in irdischen Schlachten ein (Ri. V, 20),
und Joshua stellt sich (V, 13 f.) solch ein Astralengel als Anfiihrer
eines himmlischen Heeres vor, das sogar iiber Rosse und Wagen
(2. Kg. VI, 17) verfiigt (vgl. das Engels-Heerlager, Gen. XXXII,
2 E). Jahve, als der Oberste Kriegsherr, heilt dann Jahve-zeba’sth,
der Herr der himmlischen Heerscharen (z. B. Jes. XXIV, 23). Der
«Engel Jahves» — der nach einem Teil der Kirchenviter als die
2. Person der Dreifaltigkeit angesehen wurde — ist Gottes Kanzler
und geht fiir ihn zu Verhandlungen in Traumerscheinungen (Gen.
XXXI, 11, er wird XLVII, 16 sogar als Erléser angerufen und trifft
wichtige Verfiigungen, wie in Gen. XXII, 11).

Mit der Differenzierung in Privatbesitz entsteht Religion, und
die Ahnengeister, die vorher alle zu Genien wurden, differenzieren
sich auch; nur die Frommen kommen zum géttlichen Hofstaat
(Deut. XXXIII, 2; Sach XIV. 5) und stehen, wie das Himmelsheer,
rechts und links vor seinem Thron (1. Kg. XXII, 19); ganz auser-
wihlte Engel diirfen vor seinem Angesicht stehen, wie z. B. Gabriel
(Matth. XVIII, 10). Die iibrigen sind einfache Boten (Engel) oder
Gesandte (mal’akh), Vollstrecker gottlicher Befehle (2. Sam. XXIV,
16; 1. Chron. XXI, 15 ff.), Wachter, Krieger oder Schutzengel (Dan.
I, 25; IV, 10 etc.). Ihre Fiihrer diirfen sich sogar als Fiirbitter
(Hiob, V, 1; XXXIII, 23) oder Mittler (Ez. VIII, 2 X, 2 ff., Sach.

V etc.) betdtigen. Wie Apk. I, 21 bezeugt, sind sie mit Gestirnen
identisch; Rabbi Bechaj sagt im Kommentar zum Pentateuch (fol.
9 c), sie seien aus Feuer erschaffen — nach dem Qoran (XV, 27)
aus dem «Feuer des Samiim»; sie sind die Boten Allahs, versehen
mit Fliigeln «zu zweit, zu dritt und zu viert» (XXXV, 1; VII, 37).
Und schlieBlich gibt es auch bose Engel, verkdrpert z. B. in den
Plejaden, dem neutestamentlichen «Siebenwind», oder den 7 bésen
Engeln des Buches Henoch (XXI, 1), die im 6den Raum gebun-
den sind; die bosen Engel entsprechen den persischen Daevs, den
Dienern des Angr6-Mainyus. (Der Siindig-Gesinnte.)

Die jiidische Angelologie kannte in nachkanonischer Zeit den
Planeten gemidfl 7 Hauptengel, deren Namen oft variieren. Durch
die Diaspora und den Kontakt mit hoheren Kulturen war zu der
Zeit die Pfaffenherrschaft schon soweit gemildert, dal jeden Mon-
tag und Donnerstag ein Gerichtshof saBl (Schabbath, 129 b). Das
gleiche mufite daher auch Gott tun (Sanhedr. I), und sein mich-
tiger Gerichtsprésident heiRt Metatrdn (vgl. Joseph als «meta-thro-
nos»: Gen. 41, 40 sagt Pharao: «Nur um the THRON will ich hcher
sein als du») — wahrscheinlich die jiidische Form des persischen
Heilsgottes Mithra, denn er ist Heiland und Mittler wie dieser.
Er wurde eine so wichtige Figur des Spatjudentums, daB im Baby-
lonischen Talmud (Sanh. 38b) ernsthaft erwogen wird, ob man
nicht auch dem Metatrdn, als hochster AuBerung Jahves, Anbetung
zollen miisse. Er ist die jiidische Form des Christos, der allerdings
schon NEBEN Gott sitzen darf, was die jiidische Vorstellung vom
unumschrinkten Despoten nicht zulieB.

Vor dem himmlischen Gerichtshof werden Menschen und Vélker
gerichtet; Satan, der gefallene Engel, ist der Ankliger, verklirte
Patriarchen (besonders Elia) die Verteidiger. Gott berat sich zwar
mit seinen Engeln, aber entscheidet allein, wer mit «dem Tode



92 DER FREIDENKER

Nr. 12

Weltenstehung mit der Versicherung ein, daB Gott unzweifel-
haft die Welt geschaffen habe, aber auch eine bloB von der
Natur ausgehende Theorie fiir den menschlichen Verstand
(theoretisches) Interesse haben kénnte. Aehnlich muB3 auch
Gassendi sein Anliegen verdecken und verklausulieren. Selber
ein vorziiglicher Naturwissenschaftler, fithlt sich Gassendi zu
jenem natiirlichen Weltbild hingezogen, das der Materialismus
der Antike mit hervorragender Konsequenz ausgearbeitet hat.
So erklirt er denn auch, daB3 er sich Gott nur als die im Weltall
verbreitete « Wirme» (Energie) zu denken vermoge. Die Materie
sei unerzeugbar und unzerstorbar, womit jedoch ihre Erschaf-
fung durch Gott «nicht geleugnet werden soll». Unter den Kor-
pern und ihren Atomen herrschen nur die Gesetze von Anzie-
hung und AbstoBung, die aus dem Wesen der Materie selbst
hervorgehen. So begriindete Gassendi den Standpunkt der phy-
sikalischen Naturbetrachtung, den Descartes von anderer Seite
her gleichfalls eingefiihrt hatte.

Neben Descartes und Gassendi gebiihrt unter den Materiali-
sten des 17. Jahrhunderts vor allem Thomas Hobbes besondere
Beachtung. Dieser hatte withtend seines Aufenthaltes in Frank-
reich rege Beziehungen zu den franzésischen Gelehrten, deren
Lehren ihn auch stark beeinfluf3ten. Hobbes definiert die Phi-
losophie als «Erkenntnis der Wirkungen oder der Phinomene
aus angenommenen Ursachen derselben und hinwiederum der
méglichen Ursachen aus den anerkannten Wirkungen mittelst
richtiger Schliisse». Damit ist die Philosophie auf naturwissen-
schaftlichen Boden gestellt, wobei ausdriicklich ihr Zweck in
der «<Anwendung auf das Leben» gesehen wird. Der Mensch soll,
wie Descartes schon sagte, «Herr und Eigentiimer der Natur
werden». Furchtlos wie er war, bekennt sich Hobbes riickhalt-
los zu den Ergebnissen der zeitgendssischen Naturforschung
(Kopernikus, Kepler, Galilei). Mit der Befiirwortung der Na-
turwissenschaft vereinigt sich eine kimpferische Abneigung ge-
gen die Religion. Die Gottesidee widerspricht dem Denken
selbst; was die Religion einzig noch zu einem gewissen Wert

erhebt, ist, daB sie ein vortreffliches Mittel fiir die Unterjochung
und Beherrschung der Menschen darstellt. Die absolutistische
Staatslehre Hobbes’ im «Leviathan» méchte deshalb auf die
Religion nicht verzichten, um das diktatorische Regiment zu
sichern. Dieser Absolutismus selber erwichst aus dem Credo
des Philosophen, der, entgegen dem Rousseau’schen «Der
Mensch ist gut», die Ueberzeugung «<Homo homini lupus» (Der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf!) hegte.

Mit Thomas Hobbes war dem Materialismus in England Tiir
und Tor gedffnet. Auf der dlteren Ueberlieferung eines Francis
Bacon aufbauend, begann sich der Geist wissenschaftlicher For-
schung im Rahmen einer natiirlichen Weltanschauung unge-
mein lebhaft zu regen. Dal} hierbei die Religiositit bei den For-
schern nicht immer iiberwunden wurde, beweisen vor allem Le-
ben und Denken von Robert Boyle und Isaak Newton. Der er-
stere bedeutet fiir die Geschichte der Chemie im selben Mafle
einen Stern erster Grofle, wie Newton dies fiir die allgemeine
Naturbetrachtung ist. Mit iiberragenden wissenschaftlichen
Fahigkeiten verkniipften sie eine religiose Gldubigkeit, die nicht
selten an naive Bigotterie streift. So stehen einander in einer
quasi «doppelten Buchfithrung» exakt-wissenschaftliches und
gliubig-religioses Denken gegeniiber, ohne daBl ein unmittel-
bares Band erkennbar wire, das das eine mit dem anderen ver-
bindet.

Isaak Newton, der Entdecker der Schwerkraft und der Erfin-
der der Infinetesimalrechnung, gilt mit Recht als der eigent-
liche Begriinder des modernen Weltbildes. Sein 1687 erschiene-
nes Werk «Mathematische Prinzipien der Naturphilosophie»
vereinigte in umfassender Synthese die Entdeckung der Fall-
gesetze und der Bahnen der Himmelskorper durch die Zuriick-
fithrung beider auf das Prinzip der Schwerkraft. Durch sou-
verdne Anwendung der Mathematik gelang es dem groBen Phy-
siker und Naturphilosophen, eine einheitliche Perspektive fiir
alles Naturgeschehen zu entwickeln. Zudem wurde das, was
Kepler und Galilei mathematisch abgeleitet hatten, nun auch

abzugehen» hat, und wie der Abgang wieder wettgemacht werden
soll. Lajlah, der Schwangerschaftsengel (heifit es Niddah 16 b),
nimmt den Samentropfen auf und bringt ihn vor den Herrn der
Welt, um sich zu erkundigen, was daraus werden soll. Weiters ent-
scheidet der himmlische Gerichtshof wann und wieviel es regnen
soll, wie die Ernte ausfallen soll, usf. Manchmal sind die Fragen
verzwickt und dann sterben auch Fromme, weil ihr Rat in der
himmlischen Akademie beansprucht wird.

Mit der weiteren Demokratisierung auf Erden, wird die Aufgabe
der Engel immer mehr die von Hiitern und Wichtern iiber Men-
schen, Tiere, Linder, Gaue, Pflanzen usf. Da es nach Daniel VII,
10 tausend mal tausend Dienstengel gibt und zehntausend mal
zehntausend vor Gott herumstehen, sind ihrer insgesamt 101 Mil-
lionen; da es aber fast 2 Milliarden Menschen auf Erden gibt, er-
klirt es sich, warum soviele von «allen guten Geistern verlassen»
sind.

Die Bibel nahm an, daB es auf Erden nur 70 Vélker gibe; also
hatte man 70 nationale Schutzengel, die im himmlischen Vélker-
bund die Angelegenheiten ihres Landes verfechten, aber auch zuvor
das diesem Lande zugedachte Schicksal erleiden miissen. Der Re-
pridsentant Israels ist gemeinhin Michael. Im Sohar heifit es, kein
Krieg entsteht, der nicht durch Vorzeichen am Himmel angekiindigt
wird, weil zuvor die himmlischen Heere gegeneinander streiten.

Die den Gottesthron tragenden Engelstiere miissen so schwitzen,
daB aus ihrem Schweif} ein Feuerstrom (nehar-di-niir) wird, der als
Milchstrale den 7. Himmel umflieBt; daraus erstehen tiaglich neue
Astralengel, die rasch vergehen (Chagigah 14 a). Dann gibt es noch
«Rdderengel» (galgdlim), die thinter Gottes Sonnenwagen (mér’
kabah) stehen. Alle Hauptengel waren urspriinglich Heidengétter,
wie ihre auf —’él endigenden Namen verraten.

In den Lindern des ehem. Hl. Romischen Reiches, das Michael
unterstellt worden war, — sein Tag wird am 29. September ge-
feiert — begeht man am 2. Oktober das sogen. Schutzengelfest.
Die ranghoheren Erzengel haben eigene Feiertage.

Der Kirchenvater Irenius erklidrt als fundamentale christliche
Wahrheit, daB es nach den 4 kritischen Jahrespunkten 4 anerkannte
Evangelien geben miisse. «Hieraus erhellt, daB8 das allschopferische
Wort, welches sitzt auf den Cherubim*... etc.» (Har. III, 11).
Unter diesen «GroBen Vier», die den indischen 4 Welthiitern (loka-
pala) entsprechen, sehen die Mohammedaner in Gabriel den «hl.
Geist», der Mohammed den Qoran bruchstiickweise offenbarte.

Die Cherubim sind Engels-Tiere, je nach dem astralen Quartals-
zeichen, das sie reprisentieren; das wichtigste war jenes mit Stier-
leib, weil im Stier Friihlingsanfang war, und die Assyrer nannten
sie «kirubi». Bei Ezechiel werden sie auch einfach als «Gefliigelte»
(chajjoth) bezeichnet. Dem Pirke R. Eliezer gemil steht vorne
Uriel (Lichtgott), hinten Raphael (Riesengott), rechts Michael und
links Gabriel, oft aber werden die Plitze Gabriels und Uriels ver-
tauscht. Der typische «Linke» ist aber Shammael, der Todesengel.
Da die Schekhina (Herrlichkeit Gottes) westwirts thront, ent-
spricht, wenn Gott von seinem Hochsitz ostwirts blickt, Michael
dem Saturn (Sabbathgestirn!); Raphael — Merkur; (daher begleitet
er Jung-Tobias auf der Reise); Uriel — Jupiter, und Gabriel (der
nach Deut. r. V. «ganz aus Feuer» ist) Mars. Je nach Gottes Qiblah
— d. h. nach welcher Weltrichtung er geruht zu blicken, iindert sich
dann die Bedeutung (Gen. r. 78 zu 32, 29).

«Es gibt 4 Evangelisten», sagt Irendus (Adv. haer. III, 11), WEIL
es 4 Weltgegenden und 4 Hauptwinde gibt; denn da die Kirche iiber

* Die 4 Kherubim der Vision des Ezechiel sind gefliigelte Halbtiere, die
bei den Babyloniern Tempelwichter waren.



Nr. 12

DER FREIDENKER 93

noch physikalisch (durch die Gravitation) unterbaut. Damit
erdffnete sich ein Blick in den allgemeinen Zusammenhang der
Dinge, der Kosmos und Erde umspannt. Alle Zweige der Natur-
wissenschaft gewannen hierdurch einen gefestigten Grund, auf
dem sie nun streng und systematisch vorwirtsschreiten konnten.
Dariiber hinaus wurde aber auch die Philosophie der Natur
wesentlich vertieft. Als Kant 1755 in seiner «Allgemeinen Natur-
geschichte und Theorie des Himmels» Newtons Lehre populari-
sierte, gelangte er aus der Folgerichtigkeit des Systems zu einer
natiirlichen Auffassung von der Weltentstehung, die seither als
Kant-Laplace-Theorie bekannt geworden ist. Diese setzt ledig-
lich einen urspriinglichen Weltall-Nebel (aus Atomen) voraus,
um die Entstehung der Welt daraus zu deduzieren, alles gemil}
den Naturgesetzen und deren Notwendigkeit. Als Napoleon
Laplace einmal fragte, wo denn in seiner Theorie Gott sei, ant-
wortete der bedeutende Astronom: «Sire, ich benétige diece
Hypothese nicht!»

Schon der antike Materialismus hatte in der Erkenntnislehre
zum Sensualismus gefiihrt, der alle Erkenntnis in der Sinnes-
titigkeit entspringen lieB3. Auch der Materialismus des 17. Jahr-
hunderts stand vor einer dhnlichen Aufgabe. Sie wurde bewil-
tigt durch den Englinder John Locke, der in der Geschichte
der Philosophie den bedeutsamsten Auftakt zur Theorie der
menschlichen Erkenntnis darstellt. Der «Essay on human un-
derstanding» (1690) leitet die moderne Erkenntnistheorie ein.
Er verwirft die traditionelle Meinung von den «angeborenen
Ideen» und ldBt alle Erkenntnis aus «Empfindung» und «Re-
flektion» resultieren. Was nicht zuvor in den Sinnesorganen ge-
wesen ist, kann nie im Verstande sein. Die Reflektion des Ver-
standes bildet einfache und zusammengesetzte Begriffe, die den
ganzen Schatz des fiir uns méglichen Wissens ausmachen. Bei
der Geburt ist die Seele eine «tabula rasa», ein «weifles Papier».
Alle Erfahrung stammt erst aus der Begegnung mit der Welt
und verdichtet sich in der Sprache, die jedoch — als Entfer-
nung von der reinen Empfindung — immer auch Quelle unse-

rer Irrtiimer ist. Kritik der Erkenntnis muf3 deshalb auch Kri-
tik der Sprache und des Sprachgebrauches szin.

Mit Hobbes, Newton und Locke war England der naturwis-
senschaftlichen und naturphilosophischen Bewegung des Kon-
tinentes ein Stiick weit vorausgeeilt. Der Materialismus, der
hauptsichlich von Frankreich seinen Ausgang genommen hatte,
wurde so von England weiter gefordert und die Konsequenzen
der revolutionirkritischen Geisteshaltung erschienen vorerst
im englischen Schrifttum. Bald jedoch begannen die Franzosen
die Fithrung zu iibernehmen, wobei sie mit einer Radikalitit
sondergleichen gegen jedwede Tradition und geheiligte Ver-
gangenheit vorgingen. In dieser Beziehung hatten sie allerdings
durch ihre groBen Skeptiker eine gute vorbereitende Schulung
erfahren. Montaigne und Charron untergruben frith den Dog-
matismus. Der Cartesianer Pierre Bayle fithrte diese Linie wei-
ter und radikalisierte das vorsichtig mit der Kirche in Einklang
gebrachte System seines Lehrers. In seinem berithmten «Histo-
risch-kritischen Worterbuch» griff er, wie Voltaire bemerkt,
mit keiner Zeile das Christentum offen an, dber er schrieb auch
keine Zeile, welche nicht danach angetan war, Zweifel zu
wecken. Die Wirkung dieses Buches war ungemein grof3; neben
der Vielfalt des ausgebreiteten Wissens fanden die Zeitgencssen
im «Worterbuch» jenen herausfordernden Mut, der im Gelste
der Zeit alles Ueberlieferte in Frage zu stellen wagte.

Fir den weiteren Verlauf der philosophisch-wissenschaft-
lichen Bemithung muf vor allem in Rechnung gestellt werden,
daf3 der Gedankenaustausch zwischen England und Frankreich
sich zu intensivieren begann. Der einfluflreichste der Vermitt- -
ler war hier kein geringerer als Voltaire. Er verschuf dem New-
ton’schen Weltsystem auf dem Kontinent Anerkennung. Ohne
Materialist und Atheist zu sein, verhalf er damit dem kontinen-
talen Materialismus zu einem gewaltigen Auftrieb. Auch sein
Kampf gegen die Kirche («Ecrasez I'infames), der sich ledig-
lich gegen den Machtapparat richtete und im Namen eines
«Deismus» (Gott hat die Welt geschaffen, kiitmmert sich aber

die ganze Erde verbreitet ist, so muf} sie auch 4 Sdulen (klimata)
haben, die sie stiitzen. Gott sitzt auf einem Kheriib, der die Gestalt
der 4 verschiedenen Tiere hat, und die 4 Tiere sind die Gestalten
unserer 4 Evangelisten». Die 4 Evangelien unterscheiden sich tat-
sichlich nach den 4 Gesichtspunkten, nach denen sie geschrieben
wurden, und die in den 4 Engeln sich verkérpern: Stier und Adler
(fiir scorpio) sind Gleichenpunkte, Léwe und Mensch (fiir Wasser-
mann) Wendepunkte.

Viel weniger ist iiber die nichsten Leibdiener Gottes, die Sera-
phim, zu erfahren; die Einzahl, saraph, bedeutet Schlange, und da
sie immer mit Feuer in Verbindung gebracht sind (hebr. siraph —
verbrennen), sind sie wohl gefiederte Schlangen (vgl. Jes. 14, 29,
30, 6. Num. 21, 6 ff.), wahrscheinlich aber die feurigen Blitzschlan-
gen, die iiber den Himmel zucken und deren Bifl wie Feuer brennt
(Deut. VIII, 15). Sie waren urspriinglich Ddmonen (vgl. den assyri-
schen Unhold Sharrapu) wie die arabischen Dschinn, die man sich
als gefliigelte Schlangen vorstellte. Hiskia zertriimmerte das Abbild
des ehernen Saraph, dem das Volk Weihrauch opferte (2. Kon.
18, 4).

Individuelle Schilderungen von Engeln sind spirlich; am mei-
sten befaBt sich die Angelologie mit Michael («Wer-ist-wie-Gott»),
der ein typischer Himmelszwilling ist, daher, wie Hermés, die armen
Seelen mit seinem Schlangenstab am Hollenschlund vorbei zum
ewigen Licht heimfiithrt (vgl. Opfergesang der Allerseelenmesse)*.
Dargestellt wird er mit der astralen Waage seines Monats in der
einen Hand, in der anderen die Keule des (Astralzwillings) Hera-
klés, ein Schwert, oder (als Priester zur Rechten des Rauchopfer-

* In Deutschland wird er manchmal verwechselt mit dem nordischen
Gotte Michel (mihhil), auch Irmin oder Herman — der Riese, der Ge-
waltige, genannt.

altars, vgl. Offertorium) ein offenes Buch. Wie sein astraler Zwil-
lingsbruder St. Georg steht er auf einem Drachen. Bis ins 16. Jahr-
hundert war er der «Bannerfithrer» zur Schlacht.

Gabriel hat seinen Tag am 24. Mirz, wenn die Sonne ins «feu-
rige» Sternbild Widder tritt, dem Sitze des Mars. Daher ist er der
«Fiirst des Feuers»; schon Origenes (C. Cels. I, 25) fiel auf, daf}
Gab’ri-é] (Held Gottes) den Mannhaften, Krieger (gabar, wehrhaft
sein) andeutet. '

Im Buch Tobith stellt sich Raphael, der Patron der Reisenden,
vor als «einer der sieben, die vor dem Herrn stehen». Sein Name
hiingt wohl zusammen mit den rephaim (Gen. VI, 4), den Titanen
der Vorzeit, die nach dem Targum Jonathan in der Unterwelt
wohnen. Dorthin sinkt die Sonne am 24. Oktober, wenn sie ins
Zeichen Skorpion tritt. Im katholischen Kalender ist dies der Tag
des Raphael, der, als «Israphil» im Qorén, der Rufer am Jiingsten
Tage sein wird.

Schammael, der Todesbote, steht dem Thron zur Linken; da man
es aber unschicklich fand, ihn dort zu belassen, sank er zum Dimon
oder Satan hinab, weil er eine Palastrevolution angezettelt haben
soll (vom Linken zum Revolutionir ist kein weiter Weg). Er wurde
durch Uriel (Flamme, oder Licht Gottes) ersetzt. Nur die Dschesi-
den verehren ithn noch als Schitan oder Malak-Taus (Engel Pfau-
hahn, weil der Hahn Unterweltstier ist). Unter den Aposteln ent-
spricht thm Judas, der zuerst auch zu den erwihlten Jiingern ge
horte. :

Als man 1577 unweit Luzern Mammutknochen ausgrub, gab ein
Basler Professor das Urteil ab, es handle sich um die Gebeine der
aufrithrerischen Engel, die Gott aus dem Himmel hinab in die
Schweiz stiirzte. Nach den Funden errechnete man die Kérper-
linge der bedauernswerten exmittierten Himmelsbewohner auf 6
Meter. Otto Wolfgang. -



	Die Engel

