
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 12

Artikel: Die Engel

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 DER FREIDENKER Nr. 12

um eine Kirche bestellt sein, die sich zu solchen Werbemethoden

gezwungen sieht? Und wie mag es in den armen Köpfen
der Gläubigen aussehen, die solche Schaustellungen der
«Madonna in^Pellegrinaggio» ernst nehmen? xy.

Die leibliche Himmelfahrt der Maria!
Vor der am 1. November stattgefundenen Dogmatisierung dei

leiblichen Himmelfahrt Mariä schrieb das bekannte Londoner
Wochenblatt «New Statesman and Nation» in einem längeren,
vorzüglichen Aufsatz u. a. folgendes:

Mehrere sehr eminente katholische Theologen, so die Erz-
bischöfe von Canterbury und York, versichern, daß dieses Dogma

keine Unterlage in den «heiligen Schriften» noch in den
Lehren der frühen Kirche hat. Es geht vielmehr — wie autoritative

katholische Handbücher bestätigen — auf eine Legende
aus dem fünften und sechsten Jahrhundert zurück. Auf die
Frage, weshalb sie nun zum Dogma erhoben werden soll, hat
der Vatikan geantwortet, daß zahlreiche Verlangen aus allen
Teilen der Christenheit dafür eingetroffen seien. Es wurde
dann unlängst so etwas wie ein Public Opinion Poll in der
geistlichen Hierarchie durchgéfûhrt mit dem Ergebnis von 95

Prozent bejahender Antworten. Dies beleuchtet drastisch die
Fundamente des katholischen Glaubens. Bisher ahnten wir nicht,
daß dessen Bestätigung, ähnlich einem Regierungsbeschluß über
die Aufhebung der Benzinrationierung, auf der Zahl
eingegangener Postkarten beruht.

Nach der Erklärung des Unfehlbarkeitsdogmas im Jahre 1870

(über dessen innerhalb des hohen Klerus hart bekämpften
Entstehung die Tagebücher von Ferdinand Gregorovius höchst
anschauliche Einzelheiten enthalten) sagte Lord Acton, er sehe

nicht ein, weshalb er seine Religion ändern sollte, weil es der
Papst getan habe. Manche der nachdenklicheren Katholiken
werden heute ihren Glauben in die Weisheit des Vatikans ähnlich

untergraben finden. Sie werden gezwungen sein, nochmals

die Grundlagen ihres Glaubens an Rom nachzuprüfen.

Die Engel
Gemäß dem letzten Ukas des vatikanischen Diktators haben Katholiken

an die leibliche Existenz himmlischer Engel zu glauben. Wir
wollen uns daher den Ursprung dieser dekretierten Wesen besehen.

Die biblische Engellehre ist ein charakteristisches Produkt der
orientalischen Gesellschaft des arabo-vorderasiatischen Kulturkreises.

Der Naturmensch kannte nur eine Vielheit von Naturgeistern
(Genien), die amoralisch und launisch wie die Natur selbst sind.
Mit der Differenzierung der Besitzverhältnisse steigt auch die
Macht (ein Begriff, den es vorher nicht geben konnte) der
Naturgenien, sie sondern sind in «große» und «kleine» Götter; aber selbst
sie unterstehen vorerst noch der «moira», dem Geschick.

Weder die hellenischen «Tyrannen» noch die ägyptischen Pharaonen

waren unverantwortliche Despoten; daher konnte sich in diesen

Ländern keine Engelvorstellung entwickeln. Dies blieb den
Gebieten vorenthalten, in denen orientalische Despoten herrschten,
die niemandem Rechenschaft schulden und ungezügelt ihren Launen

frönen. Das himmlische Abbild ist der herrische, jähzornige,
unberechenbare «Eingott», dessen Wege «unerforschlich» sind,
weil er rechenschaftslos ist. Er ist die irdische Reaktion, erhoben
zur himmlischen Potenz, und braucht daher seine Höflinge,
Speichellecker, Dichter und Tänzer; er kann Unbedeutende zu mächtigen

Hofschranzen ernennen und über Nacht Große nach Laune
und Gutdünken ins Nichts befördern, in die Hölle stürzen. So
entstand der Begriff der Engel als eines himmlischen Hofstaates*;
zum System wurde diese Idee im Perserreich mit seinen Satrapen

* Der japanische Buddhist nennt den Engel «ten-nin» — Kiinmels-
raensch.

So drängt sich die Frage auf, weshalb sich der Vatikan zu
seinem gefährlichen Vorgehen ausgerechnet in der gegenwärtigen

Zeit entschlossen hat, wo viele hofften, daß der Katholizismus

die ideologische Basis für die Einheit der westlichen
Kulturwelt werde. Vielleicht ist dies die Antwort: daß, so wie
1870, der Vatikan der Herausforderung Darwins und des
Liberalismus begegnen wollte durch die Berufung auf Offenbarung

und Autorität, der Papst auch heute zum Mirakulösen
seine Zuflucht nimmt, um seine Herde vor dem marxistischen
Materialismus zu retten. Die Gefahr ist gewiß groß. Der Klerus

ist zwar gewohnt an eine Gesellschaftsordnung, in der die
Massen hungern, während die großen Grundherren und
Kapitalisten die Kirchensäckel füllen. Neu ist aber, daß das
hungernde Volk nicht länger geneigt ist, wegen der priesterlichen

Vertröstung auf ein besseres Leben im Jenseits sein Los

geduldig zu tragen. Das Volk hört immer aufmerksamer auf die
sozialistische Lehre über die Möglichkeit eines besseren Lebens
in dieser irdischen Welt

Wir sind wirklich zum Zeitalter des Glaubens zurückgekehrt.
Auch Moskau schafft Mythen und schreibt die Geschichte für
seine eigenen Zwecke um, in dem sicheren Bewußtsein, daß
Autorität Gläubigkeit wie Gehorsam verlangt. Moskau hat
sich ebenso totalitär erwiesen wie Rom. Immerhin hat die
sowjetische Orthodoxie den Vorteil, daß die Legenden, die sie

erfindet, nicht unerträglich sind mit sozialem Fortschritt und
modernem Wissen. Sie nehmen dem Mann auf der Straße nicht
die Hoffnung auf eine Welt, in der das Leben auf Erden
genügend unterhaltsam ist, um den Glauben an übernatürliche
Glorie überflüssig zu machen. Doch wird leider der Sieg des

Sozialismus verzögert durch Moskaus Anspruch auf
Unfehlbarkeit.

Jedenfalls aber wird der Sturz des Papstes und der Mönche
dereinst nicht ein Werk der Vernunft, sondern eine
Wirkung der Geldnot der großen Potentaten sein.

Friedrich der Große an Voltaire.

(Gaufürsten) und den sieben «Obersten» auf Erden, die sich in den
sieben Ameschihaspentas (die unsterblichen Geister**) widerspiegeln.

— Bei den Juden, bei denen eine ungehemmte Theokratie
herrschte — erst im Spätjudentum bildete sich im Sanhédrin (Syn-
hedrion) eine Gerusia, eine Art von pfäffischem Senat heraus —
wurden daraus in nachpersisoher Zeit 4—7 Erzengel; den persischen
Fravaschi (neupers. firistâh. arab. malak, hebr. mal âkh, daraus der
«kleine» Prophet Maleachi '= Mein Gesandter) entspricht das zahllose

Heer der Elementarengel (Apok. I, 20, III, If., VII, 1). Wie
die Großen auf Erden, sind Hauptengel «Fürsten»; Gewalten,
Obrigkeiten, Herrschaften (vgl. Kol. I, 16; Eph. I, 21). Etwas abweichend
von der Ordnung des hl. Gregor hat Dante (canto 3, 28) 9
Vorsteher von 9 Himmelskreisen.

Eine Massenidee kann nicht auf Abstraktionen beschränkt bleiben,

und wenn die Engel auch in ihrer richtigen Gestalt nur
Auserwählten erscheinen, so manifestieren sie sich den anderen als

Gestirne und Wandelsterne — die Trabanten des göttlichen Despoten,

— seine «Boten», griechisch «angelos» (Evangélion, die frohe
Botschaft, Evangelist, ihr Bote), die um die Erde geschickt werden,

um dem «Allwissenden» zu melden, was es neues gibt, oder
um seine Befehle teils zu überbringen, teils auszuführen. Jeder
himmlische Offizier hat seine Offiziersburschen — der japanische
Dai-koku-sama, Gott des Wohlstandes, gar deren 84 000.

Die Engel — unter denen es weitere Rangordnungen gibt — sind
die höchsten Potenzen nach den Göttern; daher galten sie oft auch
als Söhne (oder, wie bei den alten Arabern, Töchter) Gotte3 (Hiob,
I, 6; II, 1; XXXVIII, 7); vgl. insbes. die verstümmelte Stelle Gen.

** A r: Negativpartikel; Stamm MRT — Tod; spenla, vgl. Gespenst,
Slav, sventn.



Nr. 12 DER FREIDENKER 91

Geschichte des Materialismus
(Fortsetzung und Schluß.)

Nach Jahrhunderten scholastischer Buchstabengelehrsamkeit,
die bestenfalls die Werke der «heidnischen» Philosophen mehr
oder minder sachkundig abzuschreiben und zu kommentieren
pflegte, begann infolge des arabischen Einflusses ein frischer
Wind in der Geisteswelt Europas zu wehen. In Süd-Italien, wo
der ketzerische Kaiser Friedrich II. inmitten von arabischen
Gelehrten Hof hielt und den Atheismus propagieren ließ,
entstanden die ersten «staatlichen» Universitäten — gleichzeitig
mit den Hochschulen der Mönchsorden. Das reiche Wissen der
Araber (Averroes) drang an allen Lehrstätten ein, und brachte
insbesondere eine weitläufigere, genauere Kenntnis des

griechischen Schrifttums mit sich. Die sich um die aristotelischen

Stoff-Form-Begriffe streitenden Scholastiker mußten
notgedrungen ihren Horizont über das «Universalienproblem» hinaus

erweitern. Es galt nun nicht mehr bloß auszutüfteln, ob

die Ideen t;or, nach oder in den Sachen seien, d. h. ob primär
die Gattung oder das Einzelwesen existieren. Die Natur mußte,
wenn sie verstanden werden sollte, auch untersucht werden.
Man kann feststellen, daß der Nominalismus in der Scholastik
(die Ideen sind nur «Namen»; real existieren nur die Dinge
selbst!) eine gewisse Treue zur sachlichen Naturbetrachtung
wahrte, und deshalb für die Wiederaufnahme der Naturwissenschaft

einen hohen Rang beanspruchen darf. Wilhelm von
Occam (13. Jh.) z. B. ist ein wichtiger Vorläufer des

neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Empirismus. Der Nominalismus

war im eigentlichen Sinne das skeptische Prinzip gegenüber
der Autoritätsübermacht im Mittelalter. Occam verlangte unter
anderem von der Kirche die Denkfreiheit; in der Religion hielt
er sich bloß an die «praktische» Seite und warf die ganze Theologie

über Bord, indem er die Sätze des Glaubens für unerweis-
bar erklärte. Diese revolutionäre Geisteshaltung wird auch
sichtbar in einer Reihe von Sätzen, die in jener Zeit an der
Pariser Universität gelehrt und dann vom Klerus öffentlich

VI, 2, wo die «Gewaltigen» (Ps. XXIX, 1) mit irdischen Weibern
die mächtigen Heroen der Urzeit zeugen. Sie waren damals noch
nicht geflügelt, sondern mußten auf der «Himmelsleiter» auf- und
absteigen; Abraham (Gen. XVIII, 2 Jahv.) sah schlichtweg «drei
Männer» (die das Volk, XIX, 1 ff., sogar noch sexuell vergewaltigen
möchten). «Droben» dürfen sie die Herrlichkeit Gottes erblicken und
revanchieren sich dafür durch Gesangsdarbietungen zum Preise
ihres Brotherrn (Ps. XXIX, 1 etc.). Mitunter greifen sie als «himmlisches

Heer» entscheidend in irdischen Schlachten ein (Ri. V, 20),
und Joshua stellt sich (V, 13 f.) solch ein Astralengel als Anführer
eines himmlischen Heeres vor, das sogar über Rosse und Wagen
(2. Kg. VI, 17) verfügt (vgl. das Engels-Heerlager, Gen. XXXII,
2 E). Jahve, als der Oberste Kriegsherr, heißt dann Jahve-zebâ'ôth,
der Herr der himmlischen Heerscharen (z. B. Jes. XXIV, 23). Der
«Engel Jahves» — der nach einem Teil der Kirchenväter als die
2. Person der Dreifaltigkeit angesehen wurde — ist Gottes Kanzler
und geht für ihn zu Verhandlungen in Traumerscheinungen (Gen.
XXXI, 11, er wird XLVII, 16 sogar als Erlöser angerufen und trifft
wichtige Verfügungen, wie in Gen. XXII, 11).

Mit der Differenzierung in Privatbesitz entsteht Religion, und
die Ahnengeister, die vorher alle zu Genien wurden, differenzieren
sich auch; nur die Frommen kommen zum göttlichen Hofstaat
(Deut. XXXIII, 2; Saoh XIV, 5) und stehen, wie das Himmelsheer,
rechts und links vor seinem Thron (1. Kg. XXII, 19); ganz
auserwählte Engel dürfen vor seinem Angesicht stehen, wie z. B. Gabriel
(Matth. XVIII, 10). Die übrigen sind einfache Boten (Engel) oder
Gesandte (nial'âkh), Vollstrecker göttlicher Befehle (2. Sam. XXIV,
16; 1. Chron. XXI, 15 ff.), Wächter, Krieger oder Schutzengel (Dan.
III, 25; IV, 10 etc.). Ihre Führer dürfen sich sogar als Fürbitter
(Hiob, V, 1; XXXIII, 23) oder Mittler (Ez. VIII, 2 X, 2 ff, Sach.

verdammt worden sind; so unter anderem: «Die christliche
Religion hindert daran, etwas hinzuzulernen.» «Die Weisen der
Welt sind nur die Philosophen.» «Die Reden der Theologen sind

nur auf Fabeln gegründet.»
Unter den überlegen geführten Angriffen der Humanisten

und durch die gewaltige Umwälzung der Reformation brach der
scholastische Formalismus in sich zusammen. Währenddem die

Theologie noch äußerlich die Herrschaft beibehielt, begann
im Stillen eine strenge Naturforschung einen unerschütterlichen
Grund zu einer gänzlich veränderten Weltanschauung zu legen.
Nikolaus Kopernikus veröffentlichte 1543 sein Buch «Von den

Bahnen der Himmelskörper», in welchem streng wissenschaftlich

die Bewegung der Erde bewiesen wurde. Giordano Bruno,
von der Inquisition auf dem Scheiterhaufen verbrannt, lehrte
die «Unendlichkeit der Welten», verbunden mit dem Gedanken,
daß Gott und Natur identisch seien (Pantheismus!). Francis
Bacon erneuerte den naturwissenschaftlichen Materialismus,
indem er die Grundprinzipien der Wissenschaftsmethoden
entwarf (Experiment und Induktion). Und René Descartes, der

Schöpfer der Analytischen Geometrie, entwickelte die
mathematische Betrachtung der Naturvorgänge und erklärte die
Naturvorgänge und die Bewegungen der Lebewesen (Pflanzen und

Tiere) aus einem konsequenten Mechanismus. Der Grundstein
zum naturwissenschaftlichen Gebäude der Neuzeit war gelegt.

Der Materialismus der Neuzeit knüpft an denjenigen des

Altertums an, und zwar an System und Lehre Epikurs. Es war
der Franzose Pierre Gassendi (17. Jh.), der als einer der Ersten
die allgemein verpönte epikureische Philosophie hervorzog und
in großangelegter Weise zu rehabilitieren versuchte. Für die
aristotelisch-christliche Philosophie bedeutete diese Ehrenrettung

einen entscheidenden Schlag — mit der wieder erkannten
Bedeutung Epikurs und Demokrits brach sich das atomistische
Denken aufs neue Bahn und fand Eingang in Wissenschaft
und Philosophie. Man macht sich heute kaum einen Begriff,
wie gefährlich eine Rehabilitierung Epikurs damals noch war.
Descartes z. B. leitete seine gleichsam mechanische Theorie der

V etc.) betätigen. Wie Apk. I, 21 bezeugt, sind sie mit Gestirnen
identisch; Rabbi Bechaj sagt im Kommentar zum Pentateuch (fol.
9 c), sie seien aus Feuer erschaffen — nach dem Qorân (XV, 27)
aus dem «Feuer des Samum»; sie sind die Boten Allahs, versehen
mit Flügeln «zu zweit, zu dritt und zu viert» (XXXV, 1; VII, 37).
Und schließlich gibt es auch böse Engel, verkörpert z. B. in den
Plejaden, dem neutestamentlichen «Siebenwind», oder den 7 bösen

Engeln des Buches Henoch (XXI, 1), die im öden Raum gebunden

sind; die bösen Engel entsprechen den persischen Daevs, den
Dienern des Angrö-Mainyus. (Der Sündig-Gesinnte.)

Die jüdische Angelologie kannte in nachkanonischer Zeit den
Planeten gemäß 7 Hauptengel, deren Namen oft variieren. Durch
die Diaspora und den Kontakt mit höheren Kulturen war zu der
Zeit die Pfaffenherrschaft schon soweit gemildert, daß jeden Montag

und Donnerstag ein Gerichtshof saß (Sehabbath, 129 b). Das

gleiche mußte daher auch Gott tun (Sanhedr. I), und sein mächtiger

Gerichtspräsident heißt Metatrôn (vgl. Joseph als «meta-thro-
nos»: Gen. 41, 40 sagt Pharao: «Nur um the THRON will ich höher
sein als du») — wahrscheinlich die jüdische Form des persischen
Heilsgottes Mithra, denn er ist Heiland und Mittler wie dieser.
Er wurde eine so wichtige Figur des Spätjudentums, daß im
Babylonischen Talmud (Sanh. 38 b) ernsthaft erwogen wird, ob man
nicht auch dem Metatrôn, als höchster Äußerung Jahves, Anbetung
zollen müsse. Er ist die jüdische Form des Christos, der allerdings
schon NEBEN Gott sitzen darf, was die jüdische Vorstellung vom
unumschränkten Despoten nicht zuließ.

Vor dem himmlischen Gerichtshof werden Menschen und Völker
gerichtet; Satan, der gefallene Engel, ist der Ankläger, verklärte
Patriarchen (besonders Elia) die Verteidiger. Gott berät sich zwar
mit seinen Engeln, aber entscheidet allein, wer mit «dem Tode



92 DER FREIDENKER Nr. 12

Weltenstehung mit der Versicherung ein, daß Gott unzweifelhaft

die Welt geschaffen habe, aber auch eine bloß von der
Natur ausgehende Theorie für den menschlichen Verstand
(theoretisches) Interesse haben könnte. Aehnlich muß auch
Gassendi sein Anliegen verdecken und verklausulieren. Selber
ein vorzüglicher Naturwissenschaftler, fühlt sich Gassendi zu
jenem natürlichen Weltbild hingezogen, das der Materialismus
der Antike mit hervorragender Konsequenz ausgearbeitet hat.
So erklärt er denn auch, daß er sich Gott nur als die im Weltall
verbreitete «Wärme» (Energie) zu denken vermöge. Die Materie
sei unerzeugbar und unzerstörbar, womit jedoch ihre Erschaffung

durch Gott «nicht geleugnet werden soll». Unter den

Körpern und ihren Atomen herrschen nur die Gesetze von Anziehung

und Abstoßung, die aus dem Wesen der Materie selbst

hervorgehen. So begründete Gassendi den Standpunkt der
physikalischen Naturbetrachtung, den Descartes von anderer Seite

her gleichfalls eingeführt hatte.

Neben Descartes und Gassendi gebührt unter den Materialisten

des 17. Jahrhunderts vor allem Thomas Hobbes besondere

Beachtung. Dieser hatte während seines Aufenthaltes in Frankreich

rege Beziehungen zu den französischen Gelehrten, deren
Lehren ihn auch stark beeinflußten. Hobbes definiert die
Philosophie als «Erkenntnis der Wirkungen oder der Phänomene

aus angenommenen Ursachen derselben und hinwiederum der

möglichen Ursachen aus den anerkannten Wirkungen mittelst
richtiger Schlüsse». Damit ist die Philosophie auf naturwissenschaftlichen

Boden gestellt, wobei ausdrücklich ihr Zweck in
der «Anwendung auf das Leben» gesehen wird. Der Mensch soll,
wie Descartes schon sagte, «Herr und Eigentümer der Natur
werden». Furchtlos wie er war, bekennt sich Hobbes rückhaltlos

zu den Ergebnissen der zeitgenössischen 'Naturforschung
(Kopernikus, Kepler, Galilei). Mit der Befürwortung der
Naturwissenschaft vereinigt sich eine kämpferische Abneigung
gegen die Religion. Die Gottesidee widerspricht dem Denken
selbst; was die Religion einzig noch zu einem gewissen Wert

abzugehen» hat, und wie der Abgang wieder wettgemacht werden
soll. Lajlah, der Schwangerschaftsengel (heißt es Niddah 16 b),
nimmt den Samentropfen auf und bringt ihn vor den Herrn der
Welt, um sich zu erkundigen, was daraus werden soll. Weiters
entscheidet der himmlische Gerichtshof wann und wieviel es regnen
soll, wie die Ernte ausfallen soll, usf. Manchmal sind die Fragen
verzwickt und dann sterben auch Fromme, weil ihr Rat in der
himmlischen Akademie beansprucht wird.

Mit der weiteren Demokratisierung auf Erden, wird die Aufgabe
der Engel immer mehr die von Hütern und Wächtern über
Menschen, Tiere, Länder, Gaue, Pflanzen usf. Da es nach Daniel VII,
10 tausend mal tausend Dienstengel gibt und zehntausend mal
zehntausend vor Gott herumstehen, sind ihrer insgesamt 101
Millionen; da es aber fast 2 Milliarden Menschen auf Erden gibt,
erklärt es sich, warum soviele von «allen guten Geistern verlassen»
sind.

Die Bibel nahm an, daß es auf Erden nur 70 Völker gäbe; also
hatte man 70 nationale Schutzengel, die im himmlischen Völkerbund

die Angelegenheiten ihres Landes verfechten, aber auch zuvor
das diesem Lande zugedachte Schicksal erleiden müssen. Der
Repräsentant Israels ist gemeinhin Michael. Im Sohar heißt es, kein
Krieg entsteht, der nicht durCh Vorzeichen am Himmel angekündigt
wird, weil zuvor die himmlischen Heere gegeneinander streiten.

Die den Gottesthron tragenden Engelstiere müssen so schwitzen,
daß aus ihrem Schweiß ein Feuerstrom (nehar-di-nûr) wird, der als
Milchstraße den 7. Himmel umfließt; daraus erstehen täglich neue
Astralengel, die rasch vergehen (Chagigah 14 a). Dann gibt es noch
«Räderengel» (galgâlîm), die hinter Gottes Sonnenwagen (mèr'
kâbâh) stehen. Alle Hauptengel waren ursprünglich Heidengötter,
wie ihre auf —'êl endigenden Namen verraten.

erhebt, ist, daß sie ein vortreffliches Mittel für die Unterjochung
und Beherrschung der Menschen darstellt. Die absolutistische
Staatslehre Hobbes' im «Leviathan» möchte deshalb auf die

Religion nicht verzichten, um das diktatorische Regiment zu
sichern. Dieser Absolutismus selber erwächst aus dem Credo
des Philosophen, der, entgegen dem Rousseau'schen «Der
Mensch ist gut», die Ueberzeugung «Homo homini lupus» (Der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf hegte.

Mit Thomas Hobbes war dem Materialismus in England Tür
und Tor geöffnet. Auf der älteren Ueberlieferung eines Francis
Bacon aufbauend, begann sich der Geist wissenschaftlicher
Forschung im Rahmen einer natürlichen Weltanschauung ungemein

lebhaft zu regen. Daß hierbei die Religiosität bei den
Forschern nicht immer überwunden wurde, beweisen vor allem
Leben und Denken von Robert Boyle und Isaak Newton. Der er-
stere bedeutet für die Geschichte der Chemie im selben Maße
einen Stern erster Größe, wie Newton dies für die allgemeine
Naturbetrachtung ist. Mit überragenden wissenschaftlichen

Fähigkeiten verknüpften sie eine religiöse Gläubigkeit, die nicht
selten an naive Bigotterie streift. So stehen einander in einer
quasi «doppelten Buchführung» exakt-wissenschaftliches und
gläubig-religiöses Denken gegenüber, ohne daß ein unmittelbares

Band erkennbar wäre, das das eine mit dem anderen
verbindet.

Isaak Newton, der Entdecker der Schwerkraft und der Erfinder

der Infinetesimalrechnung, gilt mit Recht als der eigentliche

Begründer des modernen Weltbildes. Sein 1687 erschienenes

Werk «Mathematische Prinzipien der Naturphilosophie»
vereinigte in umfassender Synthese die Entdeckung der
Fallgesetze und der Bahnen der Himmelskörper durch die Zurück-
führung beider auf das Prinzip der Schwerkraft. Durch
souveräne Anwendung der Mathematik gelang es dem großen
Physiker und Naturphilosophen, eine einheitliche Perspektive für
alles Naturgeschehen zu entwickeln. Zudem wurde das, was

Kepler und Galilei mathematisch abgeleitet hatten, nun auch

In den Ländern des ehem. Hl. Römischen Reiches, das Michael
unterstellt Wörden war, — sein Tag wird am 29. September
gefeiert — begeht man am 2. Oktober das sogen. Schutzengelfest.
Die ranghöheren Erzengel haben eigene Feiertage.

Der Kirchenvater Irenäus erklärt als fundamentale christliche
Wahrheit, daß es nach den 4 kritischen Jahrespunkten 4 anerkannte
Evangelien geben müsse. «Hieraus erhellt, daß das allschöpferische
Wort, welches sitzt auf den Cherubim* etc.» (Här. III, 11).
Unter diesen «Großen Vier», die den indischen 4 Welthütern (loka-
pala) entsprechen, sehen die Mohammedaner in Gabriel den «hl.
Geist», der Mohammed den Qorân bruchstückweise offenbarte.

Die Cherubim sind Engels-Tiere, je nach dem astralen Quartalszeichen,

das sie repräsentieren; das wichtigste war jenes mit Stierleib,

weil im Stier Frühlingsanfang war, und die Assyrer nannten
sie «kirubi». Bei Ezechiel werden sie auch einfach als «Geflügelte»
(chajjôth) bezeichnet. Dem Pirke R. Eliezer gemäß steht vorne
Uriel (Lichtgott), hinten Raphael (Riesengott), rechts Michael und
links Gabriel, oft aber werden die Plätze Gabriels und Uriels
vertauscht. Der typische «Linke» ist aber Shammael, der Todesengel.
Da die Schekhina (Herrlichkeit Gottes) westwärts thront,
entspricht, wenn Gott von seinem Hochsitz ostwärts blickt, Michael
dem Saturn (Sabbathgestirn!); Raphael — Merkur; (daher begleitet
er Jung-Tobias auf der Reise); Uriel — Jupiter, und Gabriel (der
nach Deut. r. V. «ganz aus Feuer» ist) Mars. Je nach Gottes Qiblah
— d. h. nach welcher Weltrichtung er geruht zu blicken, ändert sich
dann die Bedeutung (Gen. r. 78 zu 32, 29).

«Es gibt 4 Evangelisten», sagt Irenäus (Adv. haer. III, 11), WEIL
es 4 Weltgegenden und 4 Hauptwinde gibt; denn da die Kirche über

* Die 4 Kherubim der Vision des Ezechiel sind geflügelte Halbtiere, die

hei den Babyloniern Tempelwächter waren.



Nr. 12 DER FREIDENKER 93

noch physikalisch (durch die Gravitation) unterbaut. Damit
eröffnete sich ein Blick in den allgemeinen Zusammenhang der

Dinge, der Kosmos und Erde umspannt. Alle Zweige der
Naturwissenschaft gewannen hierdurch einen gefestigten Grund, auf
dem sie nun streng und systematisch vorwärtsschreiten konnten.
Darüber hinaus wurde aber auch die Philosophie der Natur
wesentlich vertieft. Als Kant 1755 in seiner «Allgemeinen
Naturgeschichte und Theorie"3es Himmels» Newtons Lehre popularisierte,

gelangte er aus der Folgerichtigkeit des Systems zu einer
natürlichen Auffassung von der Weltentstehung, die seither als

Kant-Laplace-Theorie bekannt geworden ist. Diese setzt lediglich

einen ursprünglichen Weltall-Nebel (aus Atomen) voraus,
um die Entstehung der Welt daraus zu deduzieren, alles gemäß
den Naturgesetzen und deren Notwendigkeit. Als Napoleon
Laplace einmal fragte, wo denn in seiner Theorie Gott sei,

antwortete der bedeutende Astronom: «Sire, ich benötige dieze

Hypothese nicht!»
Schon der antike Materialismus hatte in der Erkenntnislehre

zum Sensualismus geführt, der alle Erkenntnis in der
Sinnestätigkeit entspringen ließ. Auch der Materialismus des 17.

Jahrhunderts stand vor einer ähnlichen Aufgabe. Sie wurde bewältigt

durch den Engländer John Locke, der in der Geschichte
der Philosophie den bedeutsamsten Auftakt zur Theorie der
menschlichen Erkenntnis darstellt. Der «Essay on human
understanding* (1690) leitet die moderne Erkenntnistheorie ein.

Er verwirft die traditionelle Meinung von den «angeborenen
Ideen» und läßt alle Erkenntnis aus «Empfindung» und «Re-

flektion» resultieren. Was nicht zuvor in den Sinnesorganen
gewesen ist, kann nie im Verstände sein. Die Reflektion des
Verstandes bildet einfache und zusammengesetzte Begriffe, die den

ganzen Schatz des für uns möglichen Wissens ausmachen. Bei
der Geburt ist die Seele eine «tabula rasa», ein «weißes Papier».
Alle Erfahrung stammt erst aus der Begegnung mit der Welt
und verdichtet sioh in der Sprache, die jedoch — als Entfernung

von der reinen Empfindung — immer auch Quelle unse-

die ganze Erde verbreitet ist, so muß sie auch 4 Säulen (klimata)
haben, die sie stützen. Gott sitzt auf einem Kherûb, der die Gestalt
der 4 verschiedenen Tiere hat, und die 4 Tiere sind die Gestalten
unserer 4 Evangelisten». Die 4 Evangelien unterscheiden sich
tatsächlich nach den 4 Gesichtspunkten, nach denen sie geschrieben
wurden, und die in den 4 Engeln sich verkörpern: Stier und Adler
(für scorpio) sind Gleichenpunkte, Löwe und Mensch (für Wassermann

Wendepunkte.
Viel weniger ist über die nächsten Leibdiener Gottes, die

Seraphim, zu erfahren; die Einzahl, sârâph, bedeutet Schlange, und da
sie immer mit Feuer in Verbindung gebracht sind (hebr. sâraph
verbrennen), sind sie wohl gefiederte Schlangen (vgl. Jes. 14, 29,
30, 6. Num. 21, 6 ff.), wahrscheinlich aber die feurigen Blitzschlangen,

die über den Himmel zucken und deren Biß wie Feuer brennt
(Deut. VIII, 15). Sie waren ursprünglich Dämonen (vgl. den assyrischen

Unhold Sharrapu) wie die arabischen Dschinn, die man sich
als geflügelte Schlangen vorstellte. Hiskia zertrümmerte das Abbild
des ehernen Saraph, dem das Volk Weihrauch opferte (2. Kön.
18, 4).

Individuelle Schilderungen von Engeln sind spärlich; am meisten

befaßt sich die Angelologie mit Michael («Wer-ist-wie-Gott»),
der ein typischer Himmelszwilling ist, daher, wie Hermès, die armen
Seelen mit seinem Schlangenstab am Höllenschlund vorbei zum
ewigen Licht heimführt (vgl. Opfergesang der Allerseelenmesse)*.
Dargestellt wird er mit der astralen Waage seines Monats in der
einen Hand, in der anderen die Keule des (Astralzwillings) Herakles,

ein Schwert, oder (als Priester zur Rechten des Rauchopfer-

* In Deutschland wird er manchmal verwechselt mit dem nordischen
Gotte Michel (mihhil), auch Irmin oder Herman — der Riese, der
Gewaltige, genannt.

rer Irrtümer ist. Kritik der Erkenntnis muß deshalb auch Kritik

der Sprache und des Sprachgebrauches sein.

Mit Hobbes, Newton und Locke war England der
naturwissenschaftlichen und naturphilosophischen Bewegung des

Kontinentes ein Stück weit vorausgeeilt. Der Materialismus, der

hauptsächlich von Frankreich seinen Ausgang genommen hatte,
wurde so von England weiter gefördert und die Konsequenzen
der revolutionär-kritischen Geisteshaltung erschienen vorerst
im englischen Schrifttum. Bald jedoch begannen die Franzosen
die Führung zu übernehmen, wobei sie mit einer Radikalität
sondergleichen gegen jedwede Tradition und geheiligte
Vergangenheit vorgingen. In dieser Beziehung hatten sie allerdings
durch ihre großen Skeptiker eine gute vorbereitende Schulung
erfahren. Montaigne und Charron untergruben früh den
Dogmatismus. Der Cartesianer Pierre Bayle führte diese Linie weiter

und radikalisierte das vorsichtig mit der Kirche in Einklang
gebrachte System seines Lehrers. In seinem berühmten
«Historisch-kritischen Wörterbuch» griff er, wie Voltaire bemerkt,
mit keiner Zeile das Christentum offen an, aber er schrieb auch

keine Zeile, welche nicht danach angetan war, Zweifel zu
wecken. Die Wirkung dieses Buches war ungemein groß; neben

der Vielfalt des ausgebreiteten Wissens fanden die Zeitgenossen
im «Wörterbuch» jenen herausfordernden Mut, der im Geiste

der Zeit alles Ueberlieferte in Frage zu stellen wagte.
Für den weiteren Verlauf der philosophisch-wissenschaftlichen

Bemühung muß vor allem in Rechnung gestellt werden,
daß der Gedankenaustausch zwischen England und Frankreich
sich zu intensivieren begann. Der einflußreichste der Vermittler

war hier kein geringerer als Voltaire. Er verschuf dem New-'
ton'schen Weltsystem auf dem Kontinent Anerkennung. Ohne
Materialist und Atheist zu sein, verhalf er damit dem kontinentalen

Materialismus zu einem gewaltigen Auftrieb. Auch sein

Kampf gegen die Kirche («Ecrasez l'infâme»), der sich lediglich

gegen den Machtapparat richtete und im Namen eines

«Deismus» (Gott hat die Welt geschaffen, kümmert sich aber

altars, vgl. Offertorium) ein offenes Buch. Wie sein astraler
Zwillingsbruder St. Georg steht er auf einem Drachen. Bis ins 16.
Jahrhundert war er der «Bannerführer» zur Schlacht.

Gabriel hat seinen Tag am 24. März, wenn die Sonne ins
«feurige» Sternbild Widder tritt, dem Sitze des Mars. Daher ist er der
«Fürst des Feuers»; schon Origenes (C. Cels. I, 25) fiel auf, daß
Gab'rî-êl (Held Gottes) den Mannhaften, Krieger (gäbar, wehrhaft
sein) andeutet.

Im Buch Tobith stellt sich Raphael, der Patron der Reisenden,
vor als «einer der sieben, die vor dem Herrn stehen». Sein Name
hängt wohl zusammen mit den rephaîm (Gen. VI, 4), den Titanen
der Vorzeit, die nach dem Targum Jonathan in der Unterwelt
wohnen. Dorthin sinkt die Sonne am 24. Oktober, wenn sie ins
Zeichen Skorpion tritt. Im katholischen Kalender ist dies der Tag
des Raphael, der, als «Israphil» im Qorân, der Rufer am Jüngsten
Tage sein wird.

Schammael, der Todesbote, steht dem Thron zur Linken; da man
es aber unschicklich fand, ihn dort zu belassen, sank er zum Dämon
oder Satan hinab, weil er eine Palastrevolution angezettelt haben
soll (vom Linken zum Revolutionär ist kein weiter Weg). Er wurde
durch Uriel (Flamme, oder Licht Gottes) ersetzt. Nur die Dschesi-
den verehren ihn noch als Schitân oder Malak-Taus (Engel
Pfauhahn, weil der Hahn Unterweltstier ist). Unter den Aposteln
entspricht ihm Judas, der zuerst auch zu den erwählten Jüngern
gehörte.

Als man 1577 unweit Uuzern Mammutknochen ausgrub, gab ein
Basler Professor das Urteil ab, es handle sich um die Gebeine der
aufrührerischen Engel, die Gott aus dem Himmel hinab in die
Schweiz stürzte. Nach den Funden errechnete man die Körperlänge

der bedauernswerten exmittierten Himmelsbewohner auf 6

Meter. Otto Wolfgang.


	Die Engel

