
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 11

Artikel: Geschichte des Materialismus (Fortsetzung folgt)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84 DER FREIDENKER Nr. 11

fähr, daß sich heute wieder Sozialisten finden, die sich an
dem zu orientieren beginnen, was die Utopisten auszeichnete:
ihre Selbstlosigkeit und ihr unaufhörliches Bestreben, der
leidenden Menschheit Brot, Gerechtigkeit und Freiheit zu
erkämpfen. Das neue Leben allein auf den homo oecconomicus

zu stellen, ist wohl eine realere Utopie als die phantasievollen
Wunschbilder der meisten Utopisten. Aber trotz aller
Einwände gegen ihre Illusionen müssen wir anerkennen, daß ihr
Streben ehrlich und groß war.

Zum Schluß dieser Skizze seien noch zwei Stellen erwähnt,
die zwei Schriften über den utopischen Sozialismus des 18.

Jahrhunderts entnommen sind.
Im Buch von Dr. Hans Girsberger «Der utopische Sozialismus

des 18. Jahrhunderts in Frankreich und seine philosophischen

und materiellen Grundlagen» schreibt der Verfasser u. a.:
«Mesliers Testament ist eines der eigenartigsten Werke des

Aufklärungssozialismus. Als elementare Explosion einer ein
Leben hindurch versteckt gehaltenen Empörung gegen die
herrschenden Mißstände und Lehren, ist es beherrscht von einem

Radikalismus, wie er in den wenigsten sozialen Schriften aus
dieser Periode sich findet. Flammender wurde wohl niemals
der Klassenkampf aufgestachelt und der Klassenhaß gepredigt.
Man hört aus diesen furchtbaren Worten bereits den Donner
der französischen Revolution mit all ihrer gigantischen Wildheit

heraus, die zwei Menschenalter später das Ancien régime
vernichten sollte. Unerbittlich wird mit allen Lehren und
Zuständen des Ancien régime gebrochen, an ihre Stelle werden
die in extremer Schärfe gefaßten Doktrinen des Atheismus,
Materialismus und Kommunismus gesetzt.»

Lindemann, der Verfasser eines Buches über die Vorläufer
des neueren Sozialismus charakterisiert das Testament Mesliers
mit folgenden Worten:

«Durch drei Bände wälzt sich die Flut des ein Leben lang
aufgestauten Wassers und der geschärften Erbitterung in
ungeheuren Perioden wild und trüber schäumend dahin. Von
überall her holt der Scharfsinn eines kühnen, vor keinen
Konsequenzen zurückschreckenden Geistes die Felsblöcke der Kritik,

um sie gegen die Burg des Gottesglaubens und die Feste

niter bis zu deren Ausrottung führen. Bei anderen Völkern zeigt
sich das Bestreben, ihre Herrscher von höheren Wesen abstammen zu
lassen (der römische König Numa Pompilius und die Nymphe Ege-
ria). In der feudalistischen Epoche begnügt man sich mit dem «Got-
tesgnadentum» der Fürstengeschlechter.

Eine heroisierende Geschichtsschreibung glorifiziert die Taten
großer historischer Persönlichkeiten. Das aufstrebende Bürgertum
hatte ein Interesse daran, den Nimbus der überragenden
Führergestalten zu zerstören; die bürgerliche Geschichtswissenschaft
proklamiert den Vorrang weltbewegender Ideen, als deren Träger
einzelne Individuen erscheinen mögen. Der Kulturgedanke verdrängt
den Kriegsruhm. Woher aber die großen Ideen kamen, die den Gang
der Weltgeschichte dirigierten, das zu ergründen lag nicht mehr im
Klasseninteresse des Bürgertums. Genug, sie waren da als Ausfluß
einer allgemeinen menschlichen Vernunft. Wer nach Art und
Herkunft dieser Vernunft fragte, wer den Entwicklungsgedanken auf
das menschliche Bewußtsein ausdehnte, der rüttelte bereits an den
Fundamenten der bürgerlichen Gesellschaftsordnung. Diesen letzten
Schritt unternahm die materialistische Geschichtsauffassung, die
als Ideologie selbst ökonomisch durch die Produktionsverhältnisse
des kapitalistischen Zeitalters bedingt war. Die bürgerliche
Geschichtswissenschaft sucht die bestehende soziale Ordnung zu
rechtfertigen, die marxistische Soziologie zeigt, daß alles Bestehende
bereits die Keime der Zukunft in sich trägt.

Daß Paneth diesem Gedanken der natürlichen Entwicklung im
Sozialen fernsteht, beweist schon der Umstand, daß er — wo immer
möglich — gegen die Vermassung des Menschentums zu Felde zieht,
er ist typisch individualistisch eingestellt und lehnt jeden Kollekti¬

des Staates zu schleudern, — und krachend sinken deren Türme
in Schutt und Trümmer. Dann sehen wir auf dem gereinigten
Grund ein neues Reich des Glücks für die Menschheit erstehen,
in dessen Schilderung sich die ganze Güte und Milde der dieser

von Geschick und Menschen mißhandelten Natur zeigt, so daß

wir den wilden Stürmer kaum mehr wiedererkennen.»
So müssen wir Jean Meslier zu verstehen und würdigen

suchen. Gewiß kann man es als eine Schwäche ansehen, daß er
bis zu seinem Tode über seine wahren Ansichten über Well.
Gott und die Menschen geschwiegen hat. Gleichwohl bleihl
auch er ein verehrungswürdiger Vorkämpfer einer neuen Zeit.
Man wird sich seiner immer wieder erinnern, wenn von Rebellen

und Ketzern, von Kampf gegen Dogma und Scheinchristentum

und von den sozialen Utopisten des 17. und 18. Jahrhunderts

die Rede ist.
Auch vom Standpunkt des Freidenkertums aus geht es nicht

an, Meslier, den Atheisten, der in der Kirclie verblieb, etwa
mit Uamennais, dem Gott- und Christgläubigen, der mit der
Kirche brach, vergleichen zu wollen. Lamennais starb 18;>4,

also einige Jahrzehnte nach der großen französischen Revolution,

Meslier dagegen schon 1729, in der Epoche der finstersten
Reaktion und geistigen Unterdrückung. Für Meslier wäre, wenn
er sich von seiner Gemeinde und von der Kirche hätte lösen

wollen, nichts anderes übrig geblieben als zu verhungern oder
sich denjenigen auszuliefern, die wohl zum tödlichen Schlag

gegen ihn ausgeholt hätten. Und das wertvolle, historisch
gewordene Dokument, das «Testament» Mesliers, wäre für die
Nachwelt verloren gegangen. J. Wanner

Geschichte des Materialismus
Unter «Materialismus» versteht man eine Richtung der

Philosophie, in deren Mittelpunkt der Begriff der «Materie» steht.
Indes andere philosophische Strömungen vom Geist
Spiritualismus I, von den Ideen (Idealismus), vom Ueben (Vitalis-
mus), von einem beseelten Weltall Pantheismus I usw.
ausgehen, setzt der Materialismus in allen seinen historischen Spielarten

bei der universal gedachten Materie ein, von wo aus er

vismus als Tendenz zur Herabdrückung des geistigen Niveaus ab. Das

Dichterwort: «Es wächst der Mensch mit seinen höheren Zielen» ist
ihm fremd; er begreift auch nicht, daß jeder Individualismus zum
Mißbrauch des Intellekts verleitet. Ein derartiger Mißbrauch liegt
bereits vor, wenn umfassende Probleme in aphoristischer Form
behandelt werden, wie dies Nietzsche tat, an dessen oft nur geistreichen
Art sich Paneth ein Muster genommen zu haben scheint. Gewiß,
Paneth ist ein vielbelesener Mann und er spielt mit Gedankenassoziationen,

die auf den ersten Blick bestechend erscheinen, aber das

vielgestaltige Leben läßt sich nicht in Aperçus einfangen, die eine

große Hauptlinie vermissen lassen. Das «Rätsel Mann» ist nur aus
der sozialen Vormachtstellung des Mannes zu erklären, so wie das

Rätsel Weib aus der Sklavenrolle, aus der die Frau erst in neuester
Zeit zu erwachen beginnt. Das soziologische Element erweist sich

auch im Charakterlichen auf die Dauer als entscheidender denn alle

biologische Veranlagung. Wer das übersieht oder gar leugnet, der
steht — bewußt oder unbewußt — im Dienste politisch reaktionärer
Gewalten. Hartivig.

«Das moderne Weltbild» (Grundlagen einer freigeistigen
Weltanschauung), von Dr. E. B. Zimmermann. Hamburger Kulturverlag,
Hamburg. 80 Seiten. Preis DM 2.80.

Mit dieser Schrift haben wir, was wir schon lange gewünscht
hatten, nämlich einen «Katechismus» der freigeistigen
Weltanschauung, eine nicht zu knappe und nicht zu umfangreiche Schrift.
worin auf kurze, präzise Fragen kurz und präzis, oder, wo es nötig
ist, auch ausführlicher geantwortet wird. In der Einleitung setzt



Nr. 11 DER FREIDENKER 85

alle Erscheinungen in Natur und Geschichte zu erklären sucht.
Als solche Lehre ist der Materialismus so alt wie die
Philosophie selbst. Er ist geradezu das erste konsequente Philosophieren

im Abendland, das der uralten religiösen Mythologie den

Rang streitig macht. Dabei ist eine «Geschichte des Materialismus»

vor allem auf die griechische Philosophie des Altertums
verwiesen, an deren Ursprung auch der Beginn des materialistischen

Denken zu finden ist.
In den griechischen Kolonien an der kleinasiatischen Küste

traten die ersten «Philosophen» der Antike auf. Ihre Interes3en

waren größtenteils auf die Natur gerichtet, deren Wesen und
Beschaffenheit sie nacheinander in Wasser, Feuer, Luft, Geist

usw. zu erkennen glaubten. Hand in Hand mit diesen
begreiflicherweise vagen Spekulationen ging ein Aufschwung der
Mathematik und der Naturwissenschaften vor sich, der bald zu
weitläufigen Kenntnissen über die Naturvorgänge führte.
Anstelle des Wunderglaubens und der mythologisierenden Phantasie

verbreiteten sich wissenschaftliche Einsichten, die durch
eine sinnvolle Naturphilosophie unterbaut werden mußten.
Diese wurde durch die sog. «Atomistiker» geliefert, die aus
einem sachlich haltbaren Begriff der Materie die Naturphäno-
mene abzuleiten begannen. Der erste große Förderer dieses

«materialistischen» Prinzips war Demokrit, einer der
vorzüglichsten Denker des Altertums, der von sich sagen konnte : «Unter

allen meinen Zeitgenossen habe ich das größte Stück der
Erde durchschweift, nach dem Entlegensten forschend, und die
meisten Himmelsstriche und Länder gesehen, die meisten
denkenden Männer gehört und in der geometrischen Konstruktion
hat mich niemand übertroffen.» Seine atomistische Lehre, die
für den Materialismus der kommenden Jahrhunderte maßgeblich

bleiben sollte, läßt sich auf einige wesentliche Grundgedanken

zurückführen:
1. Aus nichts wird nichts; nichts, was ist, kann vernichtet werden.

2. Nichts geschieht zufällig, sondern alles aus Gründen und mit
Notwendigkeit.

3. Nichts existiert, als die Atome und der leere Raum, alles
Andere ist Meinung.

sich der Verfasser mit den Offenbarungsreligionen, vorab mit der
christlichen, auseinander und berührt dabei auch einige der
bekannten «Gottesbeweise». In dem Abschnitt «Blick in die Well»
führt er in das Elementarwissen über die Dinge und Vorgänge
in der kosmischen Welt ein, wobei auch die Entstehung der Erde
und/ des Lebens auf ihr zur Sprache kommt. Im zweiten Teil,
«Mensch, Gott, Priester», belehrt er den Leser über das Werden
des menschlichen Geschlechtes, das Aufkommen der Gottesvorstel-
lung, des Gottesdienstes, des Leib-Seele-Dualismus' usw. Das Kapitel

«Die Kirche der Gegenwart» ist der Beantwortung von Fragen
nach dem Grund der Angehörigkeit der großen Masse zu
Offenbarungsreligionen und Kirchen, über den Schicksalsbegriff, den
Wunderglauben, das Verhältnis der Offenbarungsreligionen
zueinander eingeräumt. Und im letzten Abschnitt «Religion und
Sittlichkeit», stellt der Verfasser dar, wie ein Sittengesetz aus dem
sozialen Zusammenleben der Menschen entstehen mußte, daß
sowohl Moses wie Christus nieht Erfinder oder Begründer neuer,
sondern Uebernehmer uralter sittlicher Forderungen waren, und daß
die theologische Behauptung, nur ein im Uebermenschlichen
verankertes Sittengesetz sei für den Menschen ein zuverlässiger Halt,
durch die Erfahrung täglich widerlegt wird. Als höchstes sittliches
Gesetz erklärt er das «Weitergeben» und meint damit das Weitergeben

all der Lebenswerte, die wir von unsern Vorfahren
übernommen haben und die uns von unsern Mitmenschen aus zuströmen,

an unsere Zeitgenossen und an die Zukünftigen. Er faßt diesen
Gedanken in folgenden Worten zusammen: «So ist und bleibt es
wahr: Im Weitergeben, im Dienst am Mitmenschen erfüllst du die
höchste Sittlichkeit, und dieses Dienstes Lohn ist tiefste Beseligung,

4. Die Atome sind unendlich an Zahl und von unendlicher
Verschiedenheit der Form. Sie fallen durch den unendlichen
Raum und bilden aneinanderprallend unzählige Welten, die
wieder vergehen.

5. Durch Druck und Stoß wirken die Atome aufeinander —
auch die Seele besteht aus Atomen.
Schon aus diesen Andeutungen wird ersichtlich, wie klar und

bestimmt bei Demokrit (im 5. Jh. v. Chr.) das materialistische
Prinzip gefaßt wird. Entsprechend diesen physikalischen
Anschauungen stellte der Philosoph auch eine Sittenlehre auf, die
die «Glückseligkeit», erreichbar durch maßvolles Leben, als

höchstes Gut des Menschen postuliert.
Im konsequenten Materialismus des Demokrit blieb eine

einzige Lücke, die innerhalb des Systems noch geschlossen werden
mußte. Dies war die Frage, wie einzig und allein aus den
materiellen Atomen zweckmäßige Gebilde wie die Lebewesen
entstehen konnten. Empedokles von Agrigent löste dieses Problem
in durchaus moderner Weise, indem er die Organismen als
willkürliches Spiel der Elemente und Grundkräfte begriff. Die
Natur probierte zahllose Kombinationen, bis sie lebens- und

fortpflanzungsfähige Wesen zustandebrachte. Mißratene
Bildungen gingen unter ; deshalb herrschen heute zweck- und sinnvolle

Formen vor.
Eine weitere Ergänzung des Materialismus mußte das

Problem der menschlichen Erkenntnis lösen. Wenn der Mensch,
wie alles übrige in der Natur, nur aus «natürlichen» Komponenten

besteht, so bedarf seine Erkenntnisfähigkeit einer
natürlichen Erklärung. Dabei wird der Materialist nicht von mysteriösen

Wesenheiten wie «Geist» oder «Seele» ausgehen dürfen;
sein Ausgangspunkt wird stets das Insgesamt der (körperlichen)
Sinnesorgane sein. Eine solche Lehre, die die Erkenntnis auf d e

Tätigkeit der Sinne reduziert, nennt man Sensualismus — bei
den Griechen wurde diese Auffassung insbesondere durch die

Sophisten ausgebildet, unter denen Protagoras wohl der
Bedeutendste ist. Von ihm stammt der bekannte Satz : «Der Mensch

ist das Maß aller Dinge; der Seienden, daß sie sind; der nicht
Seienden, daß sie nicht sind.» Dieser Satz bezeichnet einen

Wendepunkt in der Geschichte der griechischen Philosophie,

vollkommene Freude, lauteres Glück. Ein erfülltes Leben ist ein
solches Leben in stetem Empfangen und Weitergeben, im Helfen
und Geholfenwerden, ein Leben inniger Verbundenheit mit allen
Menschen, mit jeglicher belebten Kreatur, ein Einssein mit allem,
was da ist.» (Dies eine kleine Auslese aus dem reichen Inhalt.)

Der Verfasser hat das Buch «für jene gedacht, die mit dem
Glauben, in dem sie erzogen wurden, zerfallen sind oder von Zweifeln

an dessen Wahrheit gequält werden». Es erfüllt aber noch
einen andern Zweck. Denn indem es die Fragen stellt, die den
Zweifler bewegen, und die Antworten darauf gibt, eignet es sich
vorzüglich als Anleitung für den Freidenker, der in den Fall kommt,
Zweiflern oder Gläubigen gegenüber seine Weltanschauung
begründen und' die Irrtümer der Offenbarungsreligionen klarlegen zu
müssen.

Stellenweise schlägt der Verfasser einen etwas pastoral klingenden

Ton an, z. B. wenn er vom Wahren, Guten und Schönen als

von den drei Seligkeiten spricht oder das Weltgeheimnis das zu
verehrende «Göttliche» nennt. Und ob wir auch den Tod als eine
Formveränderung im Fluß der steten Wandlungen erkennen und
ihm mit aller Ruhe entgegensehen, so scheint mir ein Satz, in dem er
als «unseres Uebens Vollendung, Erfüllung und Krönung»
glorifiziert wird, eben auch nichts als eine pastoral-rhetorische Formel
zu sein. Aber das sind kleine Sachen, um die ich mich hier mit dem
Verfasser nicht streiten möchte. Die Tatsache, daß die freigeistige
volkstümliche Literatur mit dieser Schrift eine wertvolle Bereicherung

erfahren hat, soll zum Schluß nochmals hervorgehoben sein.

E. Brauchlin.



86 DER FREIDENKER Nr. 11

da er vom «Ich», vom «Subjekt» aus die äußere Natur definiert.
«Der Mensch», von dem Protagoras spricht, ist nicht die menschliche

Gattung im allgemeinen, sondern jeder einzelne Mensch.
So verbindet sich mit dem (materialistischen) Sensualismus
auch eine relativistische Geisteshaltung, die keine absoluten
Wahrheiten anerkennt. Der berühmte Sophist erklärt denn
auch: «Von den Göttern weiß ich nicht, ob sie sind oder nicht
sind.» Dieser Satz hat nicht wenig dazu beigetragen, die Sophistik

zu einer verrufenen Bewegung zu machen, die selten
gerecht beurteilt wurde. Ihr revolutionärer Schwung jedoch und
ihr aufklärerisches Pathos, sowie einige, in das eigentliche
Gebiet der Philosophie fallende Leistungen von bleibendem Wert
verdienen im Dunkel der damaligen Zeit besondere Anerkennung,

t
Die Errungenschaften des materialistischen Denkens wurden

wieder rückgängig gemacht durch drei Philosophen, die für die

Philosophie aller nachfolgenden Generationen von unauslöschlichem

Einfluß werden sollten: Sokrates, Plato und Aristoteles.
Vom Materialismus und seinen Entwicklungsansätzen her
gesehen bedeutet dieses Dreigestirn, ungeachtet seiner überragenden

Bedeutung, einen Rückschritt. Sokrates verlagerte die
philosophische Bemühung hauptsächlich auf die ethischen
Probleme, während er in der Naturphilosophie eine (von einem

göttlichen Welt-Macher) vorausbestimmte Zweckmäßigkeit
aufrecht erhielt. Piatos Ideenlehre verflüchtete die Realität selbst

zu einem bloßen Schein, um schließlich in den immatérielle n
Ideen das wahrhaft Seiende anzuerkennen. Und auch der
naturkundige, universal gebildete Aristoteles verdarb in metaphysischer

Hinsicht alle naturwissenschaftlichen Einsichten durch
einen Stoff-Form-Dualismus imd einen naiv anmutenden
Gottesbeweis, der der späteren Scholastik zu einem Fundament des

Glaubens werden sollte. Ueberhaupt haben die drei Philosophen
(gewiß nicht ohne Umdeutung!) das Grundgerüst für den

scholastischen Dogmatismus der christlichen Epoche bereitgestellt,

innerhalb dessen jahrhundertelang ein steriles Vernünfteln

zwischen «Wissen und Glauben» Platz finden konnte. Was

hier entscheidend war, ist der Umstand, daß Sokrates, Plato
und Aristoteles wieder jenes theologische Denken begründeten,
das der ihnen vorausgehende Materialismus schon überwunden

gehabt hatte. g

Es zeugt für die Lebenskraft des griechischen Philosophierens,

daß es nach der «sokratischen» Periode zur materialistischen,

d. h. wissenschaftlichen Naturerklärung, zurückfand und
in Epikur und seiner Schule den Materialismus zu restaurieren
vermochte, woran auch — wenn schon in geringerem Maße —
die stoische Philosophie ihren Anteil hatte.

Die epikuräische Philisophie verneint nicht die Existenz der

Götter, erklärt aber, daß diese in unendlich fernen Räumen
existieren und sich um nichts kümmern. Die Ereignisse der
Natur vollziehen sich nach ewigen Gesetzen, die durch nichts
umgestoßen werden können. Nur durch die Erkenntnis dieser

Naturgesetze und die Ueberwindung des überlieferten
Gottesglaubens werden die Menschen von aller Furcht befreit und
können ein glückliches Leben führen. Dieses besteht in ruhiger
Betrachtung der Dinge. Glückseligkeit und Lust sind die höchsten

Güter, die gesucht werden sollen. Auf die Dauer vermag
aber nur glücklich zu bleiben, wer die Sinnenlust völlig im
Zügel hält und so die Seelenruhe bewahren kann. Epikur leitet
aus seinem Materialismus, der in physikalischer Hinsicht
demjenigen Demokrits folgt, eine reine Sittenlehre ab. Damit wird
demonstriert, daß der Materialismus in ethischer Hinsicht eben¬

so fruchtbar sein kann, wie jede idealistische oder spiritualisti-
sche Philosophie.

Das Gedankengut Epikurs hat seine schönste und folgerichtigste

Ausgestaltung in dem Lehrgedicht eines Römers gefunden,
der fast zwei Jahrhunderte nach Epikur sich an dessen Lehre
begeisterte und diese in einer hymnischen Dichtung darstellte.
Es ist dies Lucretius Carus; er feiert den Epikur, wie er selbst

sagt, aus folgenden Gründen: «Da auf Erden das menschliche
Leben schnöde unterdrückt lag unter der Last der Religion,
die ihr Haupt vom Himmel her zeigte und schauerlich
anzusehen den Sterblichen drohte — da hat es zuerst ein griechischer
Mann gewagt, entgegen die Augen zu richten und entgegen
zuerst sich zu stellen ...»

Naclidem Lucrez derart Epikur, nachher auch Demokrit
gerühmt hat, wirft er die Frage auf, ob ihre materialistische
Philosophie die Menschen verderben könne. Er weist antwortend
darauf hin, daß Religionslosigkeit nicht Unsittlichkeit bedeute ;

im Gegenteil, sei die Religion die Quelle der größten Greuel

— die unverständige Furcht vor ewigen Strafen bewege die

Mensclien, Lebensglück und Seelenfrieden den «Sehern» zum
Opfer zu bringen. Hierauf schildert der Dichter die Naturlehre
des Materialismus in aller Ausführlichkeit und entwirft so in
poetischer Schau ein geschlossenes Weltbild. Auch der Mensch
ist in diesem Weltbild innerhalb des Naturganzen eingeordnet
— als Lebewesen unter den Lebewesen, die alle von der Natur
allein hervorgebracht worden sind. Die Furcht vor dem Tode
hat die Götter geschaffen. Niemand aber braucht sich vor
seinem Tode zu fürchten, denn «wenn der Tod da ist, sind wir
niclit mehr da». Der Mensch muß sich mit dem Lauf der Natur
vertraut machen, und je besser er sich dem Gang der Dinge
anpaßt, umso glückseliger wird sein Leben sein.

In Lucretius gipfelt der Materialismus des Altertums, indem
das Gedicht «Von der Natur» auch historisch eine Zusammenfassung

der Anschauungen voii Demokrit, Epikur und Empe-
dokles beinhaltet. Wenige Jahrzehnte nach dem Tode des Dichters

beginnt die christliche Aera, die der Antike in Leben und
Denken ein Ende setzt. Es mag an dieser Stelle von Interesse

sein, einen Blick auf die Ergebnisse zu werfen, die das griechische

naturwissenschaftlich-materialistische Denken an seinem

Abschluß durch das Christentum zutage gefördert hatte. Das

Resultat dieser Bemühungen kann nur bewundert werden. Hier
lediglich einige Andeutungen:

Die Sophisten hatten die Grammatik ausgebildet, die durch
Aristarch von Samothrake eine philologisch gültige Gestalt
annahm; in der Geschichte begann Polybios Ursachen und
Wirkungen in organischen Zusammenhang zu setzen; Manethos

begann chronologische Forschungen; Euklid schuf für zwei

Jahrtausende die Methode der Geometrie; Archimedes die
Theorie der ganzen Statik; Hipparch die induktive Methode

(Experiment) ; Herophilus die Anatomie und Vivisektion usw.

— Die Astronomie stand bereits auf hoher Stufe — der

Erdumfang wurde mit primitiven Hilfsmitteln gemessen, und
Aristarch von Samos scheint bereits den kopernikanischen Gedanken

der Erdbewegung vorweggenommen zu haben. Die
Erdtafel des Ptolemäus ist für die damalige Zeit ein geographisches

Meisterstück; Tier- und Pflanzenwelt wurden sorgsam
und systematisch untersucht und der ältere Plinius konnte in
seinem allumfassenden Werk das Ganze der Natur und Kultur
zur Darstellung bringen.

Im Gesamten genommen, kann man die großartige Entwicklung

des griechischen Geistes nicht hoch genug einschätzen. Ihre



Nr. 11 DER FREIDENKER 87

Höhepunkte liegen in einem Bereich, zu dem sich das

abendländische Denken erst anderthalb Jahrtausende später wieder

aufzuschwingen vermochte. Die von den Griechen gewonnene
Klarheit der Natur- und Lebensauffassung, an der der atomisti-
sche Materialismus entschèidenden Anteil hat, konnte erst durch
Humanismus und Renaissance mühsam neu erkämpft werden.
Zwischen diesen beiden Epochen des fruchtbaren geistigen
Lebens in Wissenschaft und Philosophie liegt jene Zeit, die der

Historiker das christliche Mittelalter nennt und in der das

theologisch-scholastisch-dogmatische Weltbild die Herrschaft
ausübte.

(Fortsetzung folgt.)

Kritik
an Kirchenbauten und Kirchendienst

Die Redaktion des «Freidenkers» war offenbar gut beraten,
als sie den Aufsatz zur Kritik der Zürcher Landeskirche zum
Abdruck annahm, erhielt sie doch unlängst sogar den Brief
eines Zürcher Pfarrers, der dem Verfasser jenes Artikels seine
«fast gänzliche Zustimmung» aussprach. Aehnliche Bedenken

gegen die großen kirchlichen Neubauten äußerte seither ein

ständiger Mitarbeiter eines im allgemeinen besonders

engstirnigen protestantischen Familienwochenblättlis der Schweiz.

Er stimmte einem Bericht über die diesjährige Tagung des

Protestantisch-kirchlichen Hilfsvereins der Schweiz zu, in
welchem zu lesen stand: in der Diskussion (über einen Vortrag
über kirchliche Notbauten in heutiger Zeit) sei von verschiedenen

Seiten betont worden, daß die Zeit der großen repräsentativen

Kirchen, wie sie vor allem in unseren Städten noch
immer gebaut werden, vorbei sei. Dies Wort, so fährt der Pfarrer

mit dem Decknamen «Rhenanus» fort, sei sicher manchem

aus dem Herzen gesprochen. «Wenn man heute durcli unsere
großen Städte geht und die neu entstandenen oder entstehenden

pompösen Kirchen betrachtet, dann beschleicht einen schon

ein leichtes Unbehagen.» Im Gegensatz zum frommen Mittelalter,

dessen mächtige und herrliche Bauten in Stein geformter
Glaube ganzer Geschlechter waren, seien Kirche und Glaube
heute nur noch eine Sache für eine kleine Minderheit. Aber
«wenn diese Minderheit eine neue Kirche zu bauen hat (und
über die nötigen Millionen verfügt), dann stellt sie immer noch

großmächtige Gebäude auf, als baue sie im Namen und Auftrag

aller. Zwar helfen merkwürdigerweise dabei auch viele

von denen eifrig mit, die schon längst kein Verhältnis mehr
zur Gemeinde haben. Es wirkt halt dekorativ für den eigenen
Stadtteil, eine große Kirche zu haben, und die Leute im
Nachbarquartier werden sich schön ärgern, wenn unser Geläute

mächtiger tönt!» Lege man aber den Leuten nahe, auf irgend
eine komfortable Einrichtung zu verzichten und statt dessen

den Betrag zur Milderung drückender Notstände zu geben,
dann erhalte man die Antwort: «Sagen Sie das einmal unserer
Kirchenbaukommission!» Doch wenn es dann darum gehe,
diese neue großartige Kirche auch zu besuchen und aktiv am
Gemeindeleben mitzumachen, dann bleiben die Leute wieder
zurück und überlassen das den «Stündeiern». Es wäre — schließt
Rhenanus — ein gutes Zeichen der Erkenntnis und der
Wahrhaftigkeit, wenn die christliche Gemeinde zu ihrer heutigen
Minderheitslage auch auf diesem Gebiet ehrlich und entschlossen

ja sagen und auf nur überlieferte und offensichtlich überholte

Formen der Vergangenheit verzichten könnte.
Leider unterläßt es der Verfasser, zugleich nach der politischen

Seite hin die Konsequenzen aus der tatsächlich unbe¬

streitbaren Minderheitslage zu ziehen und seine Kollegen zu
mahnen, bescheidener aufzutreten, wenn Synoden oder
einzelne Pfarrer den längst säkularisierten Gemeinwesen obsolete

kirchenpolitische Forderungen aufzwängen wollen, wie z. B.
im Zürcher Schulstreit um die «christliche Erziehung», in der
Propaganda für Sonntagsheiligung, in der zelotischen
Beschimpfung sonntäglichen frohgemuten Wanderns ohne
Predigtbesuch usw.

Zu der hier angedeuteten Erscheinung der viel beredeten
«Kirchenflucht» hat uns ein Leser eine tapfere Aeußerung
des protestantischen Theologieprofessors Helmut Thielicke (in
seinem Buche: Theologie der Anfechtung, 1949, S. 213)
abgeschrieben, die wir gerne hier folgen lassen:

«Indem die kirchliche Botschaft kaum eine Affinität zu den
öffentlichen und sachlichen Bereichen des Lebens durchblicken
ließ und damit den Schwerpunkt der männlichen Existenz
nicht berülirte, diese Existenz (außer ihrem privaten
Personenkern) also nicht beanspruchte und in Dienst nahm, verlor

sie die Männerwelt. Die starke Verweiblichung, Ueberalte-

rung und Verkleinbürgerlichung der Kirche hat hier ihre
Ursache und nicht in der Gefühlsseligkeit vieler Pfarrer. Diese ist
vielmehr nur die Folge davon, daß ein schwacher Redner sich
nach seinem Publikum zu richten pflegt. Das Kleinbürgertum,
die Frau und vor allem der alte, dem Leben entrückte Mensch
können der Bezugnahme auf die Sach- und Oeffentlichkeits-
bereiche am ersten entraten, weil sie den Schwerpunkt ihrer
Existenz eben im Privaten besitzen. So wurde die Kirche
an den Rand des Lebens gedrängt. Sie macht dafür die
Säkularisierung verantwortlich und bedenkt nicht, daß sie selber
mit ihrer Verengung ihrer Botschaft ein wesentlicher Initiator
und Träger des Säkularismus ist .» Im weiteren klagt der
Tübinger Professor die Kirche an, durch ihren Anspruch auf
Konfessionsschulen diese zu einer scheinchristlichen Fassade und
zu einer Brutstätte der Heuchelei herabzuwürdigen.

Auch die Freidenker werden gut tun, sich mit derartigen
kritischen Aeußerungen von Pfarrherren gegen den internen
Kirchenbetrieb vertraut zu machen. Jede Verbreitung solcher
Kritik hilft mit, die Gebundenheit an kirchliche Ueberliefe-

rung zu lockern und damit den dogmatisch «Gläubigen» den
Schritt in geistige Freiheit zu erleichtern.

Herr Thielicke muß aber bei aller Achtung vor seiner
selbständigen Schau doch entgegen gehalten werden, daß er den
entscheidenden Grund der Kirchenflucht nicht sieht: er liegt
in der modernen Abwendung von allem Dogma und
Offenbarungsglauben. Seine Empfehlung, die Kirche müsse wieder
zu den öffentlichen und sachlichen Bereichen des Lebens
Stellung nehmen, ist etwas heikel angesichts der vorerwähnten
Minderheitslage der Kirche.

ir Iii II IF IL il C MIT iE

Kirche und Politik
Am 1. Oktober war im Kanton Zürich über die Erhöhung der

Teuerungszulagen für staatliche Rentenbezüger abzustimmen. Unter

der flammenden Ueberschrift «Gerechtigkeit!» ruft der Zürcher
«Kirchenbote» seine Gläubigen zu einem energischen «Ja» auf und
schließt seine politische Abstimmungspropaganda gar mit einem
Bibelspruch: «Gerechtigkeit erhöht ein Volk!»

Sonst heißt es immer: die Kirche habe sich nicht in die weltliche

Politik einzumischen. Das neue Vorgehen ist zum mindesten


	Geschichte des Materialismus (Fortsetzung folgt)

