Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 11

Artikel: Geschichte des Materialismus (Fortsetzung folgt)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

84 DER FREIDENKER

Nr. 11

fahr, daB sich heute wieder Sozialisten finden, die sich an
dem zu orientieren beginnen, was die Utopisten auszeichnete:
ihre Selbstlosigkeit und ihr unaufhérliches Bestreben, der lei-
denden Menschheit Brot, Gerechtigkeit und Freiheit zu er-
kdmpfen. Das neue Leben allein auf den homo oecconomicus
zu stellen, ist wohl eine realere Utopie als die phantasievollen
Wunschbilder der meisten Utopisten. Aber trotz aller Ein-
winde gegen ihre Illusionen miissen wir anerkennen, dal} ihr
Streben ehrlich und grof3 war.

Zum SchluBl dieser Skizze seien noch zwei Stellen erwiihnt,
die zwei Schriften iiber den utopischen Sozialismus des 18.
Jahrhunderts entnommen sind.

Im Buch von Dr. Hans Girsberger «Der utopische Sozialis-
mus des 18. Jahrhunderts in Frankreich und seine philosophi-
schen und materiellen Grundlagen» schreibt der Verfasser u. a.:

«Mesliers Testament ist eines der eigenartigsten Werke des
Aufkldrungssozialismus. Als elementare Explosion einer ein
Leben hindurch versteckt gehaltenen Empérung gegen die herr-

“schenden MiBstinde und Lehren, ist es beherrscht von einem
Radikalismus, wie er in den wenigsten sozialen Schriften aus
dieser Periode sich findet. Flammender wurde wohl niemals
der Klassenkampf aufgestachelt und der Klassenhall gepredigt.
Man hért aus diesen furchtbaren Worten bereits den Donner
der franzosischen Revolution mit all ihrer gigantischen Wild-
heit heraus, die zwei Menschenalter spiter das Ancien régime
vernichten sollte. Unerbittlich wird mit allen Lehren und Zu-
stinden des Ancien régime gebrochen, an ihre Stelle werden
die in extremer Schirfe gefaBlten Doktrinen des Atheismus,
Materialismus und Kommunismus gesetzt.»

Lindemann, der Verfasser eines Buches iiber die Vorldufer
des neueren Sozialismus charakterisiert das Testament Mesliers
mit folgenden Worten:

«Durch drei Binde wilzt sich die Flut des ein Leben lang
aufgestauten Wassers und der geschirften Erbitterung in un-
geheuren Perioden wild und triiber schiumend dahin. Von
itberall her holt der Scharfsinn eines kiithnen, vor keinen Kon-
sequenzen zuriickschreckenden Geistes die Felsblocke der Kri-
tik, um sie gegen die Burg des Gottesglaubens und die Feste

des Staates zu schleudern, —— und krachend sinken deren Tiirme
in Schutt und Triimmer. Dann sehen wir auf dem gereinigten
Grund ein neues Reich des Gliicks fiir die Menschheit erstehen,
in dessen Schilderung sich die ganze Giite und Milde der dieser
von Geschick und Menschen miBBhandelten Natur zeigt, so dali
wir den wilden Stiirmer kaum mehr wiedererkennen.»

So miissen wir Jean Meslier zu verstchen und wiirdigen
suchen. Gewil3 kann man es als eine Schwiche ansehen, daB3 er
bis zu seinem Tode iiber seine wahren Ansichten iiber Welt,
Gott und die Menschen geschwiegen hat. Gleichwohl bleibt
auch er ein verehrungswiirdiger Vorkdmpfer einer neuen Zeit.
Man wird sich seiner immer wieder erinnern, wenn von Rebel-
len und Kectzern, von Kampf gegen Dogma und Scheinchristen-
tum und von den sozialen Utopisten des 17. und 18. Jahrhun-
derts die Rede ist.

Auch vom Standpunkt des Freidenkertums aus geht es nicht
an, Meslier, den Atheisten, der in der Kirche verblieh, etwa
mit Lamennais, dem Gott- und Christgliubigen, der mit der
Kirche brach, vergleichen zu wollen. Lamennais starb 1854,
also einige Jahrzehnte nach der groBen franzosischen Revolu-
tion, Meslier dagegen schon 1729, in der Epoche der finstersten
Reaktion und geistigen Unterdriickung. Fiir Meslier wire, wenn
er sich von seiner Gemeinde und von der Kirche hitte 15sen
wollen, nichts anderes iibrig geblieben als zu verhungern oder
sich denjenigen auszuliefern, die wohl zum tédlichen Schlag
gegen ihn ausgeholt hitten. Und das wertvolle, historisch ge-
wordene Dokument, das «Testament» Mesliers, wire fiir die

Nachwelt verloren gegangen. J. Wanner

Geschichte des Materialismus

Unter «Materialismus» versteht man eine Richtung der Phi-
losophie, in deren Mittelpunkt der Begriff der «Materie» steht.
Indes andere philosophische Strémungen vom Geist (Spiri-
tualismus), von den Ideen (Idealismus), vom Leben (Vitalis-
mus), von einem beseelten Weltall (Pantheismus) usw. aus-
gehen, setzt der Materialismus in allen seinen historischen Spiel-
arten bei der universal gedachten Materie ein, von wo aus er

niter bis zu deren Ausrottung fiihren. Bei anderen Vélkern zeigt
sich das Bestreben, ihre Herrscher von hoheren Wesen abstammen zu
lassen (der rémische Kénig Numa Pompilius und die Nymphe Ege-
ria). In der feudalistischen Epoche bégniigt man sich mit dem «Got-
tesgnadentum» der Fiirstengeschlechter.

Eine heroisierende Geschichtsschreibung glorifiziert die Taten
grofler historischer Personlichkeiten. Das aufstrebende Biirgertum
hatte ein Interesse daran, den Nimbus der iiberragenden Fiihrer-
gestalten zu zerstoren; die biirgerliche Geschichtswissenschaft pro-
klamiert den Vorrang weltbewegender Ideen, als deren Triger ein-
zelne Individuen erscheinen mogen. Der Kulturgedanke verdringt
den Kriegsruhm. Woher aber die grolen Ideen kamen, die den Gang
der Weltgeschichte dirigierten, das zu ergriinden lag nicht mehr im
Klasseninteresse des Biirgertums. Genug, sie waren da als Ausflul}
einer allgemeinen menschlichen Vernunft. Wer nach Art und Her-
kunft dieser Vernunft fragte, wer den Entwicklungsgedanken auf
das menschliche BewuBtsein ausdehnte, der riittelte bereits an den
Fundamenten der biirgerlichen Gesellschaftsordnung. Diesen letzten
Schritt unternahm die materialistische Geschichtsauffassung, die
als Ideologie selbst 6konomisch durch die Produktionsverhiltnisse
des kapitalistischen Zeitalters bedingt war. Die biirgerliche Ge-
schichtswissenschaft sucht die bestehende soziale Ordnung zu recht-
fertigen, die marxistische Soziologie zeigt, dal alles Bestehende be-
reits die Keime der Zukunft in sich trigt.

Dafl Paneth diesem Gedanken der natiirlichen Ertwicklung im
Sozialen fernsteht, beweist schon der Umstand, daBl er — wo immer
moglich — gegen die Yermassung des Menschentums zu Felde zieht,
er ist typisch individualistisch eingestellt und lehnt jeden Kollekti-

vismus als Tendenz zur Herabdriickung des geistigen Niveaus ab. Das
Dichterwort: «Es wichst der Mensch mit seinen hoheren Zielen» ist
ihm fremd; er begreift auch nicht, daB jeder Individualismus zum
MiBbrauch des Intellekts verleitet. Ein derartiger MiBbrauch liegt
bereits vor, wenn umfassende Probleme in aphoristischer Form be-
handelt werden, wie dies Nietzsche tat, an dessen oft nur geistreichen
Art sich Paneth ein Muster genommen zu haben scheint. Gewil}, Pa-
neth ist ein vielbelesener Mann und er spielt mit Gedankenassozia-
tionen, die auf den ersten Blick bestechend erscheinen, aber das
vielgestaltige Leben 1dBt sich nicht in Apercus einfangen, die eine
grofe Hauptlinie vermissen lassen. Das «Ritsel Mann» ist nur aus
der sozialen Vormachtstellung des Mannes zu erkliren, so wie das
Ritsel Weib aus der Sklavenrolle, aus der die Frau erst in neuester
Zeit zu erwachen beginnt. Das soziologische Element erweist sich
auch im Charakterlichen auf die Dauer als entscheidender denn alle
biologische Veranlagung. Wer das iibersieht oder gar leugnet, der
steht — bewuBt oder unbewuft — im Dienste politisch reaktionirer

Gewalten. Hartwig.

«Das moderne Weltbild» (Grundlagen einer freigeistigen Wellt-
anschauung), von Dr. E. B. Zimmermann. Hamburger Kulturverlag.
Hamburg. 80 Seiten. Preis DM 2.80.

Mit dieser Schrift haben wir, was wir schon lange gewiinscht
batten, nimlich einen «Katechismus» der freigeistigen Weltan-
schauung, eine nicht zu knappe und nicht zu umfangreiche Schrift.
worin auf kurze, prizise Fragen kurz und prizis, oder, wo es nétig
ist, auch ausfiihrlicher geantwortet wird. In der Einleitung setzt



Nr. 11

DER FREIDENKER 85

alle Erscheinungen in Natur und Geschichte zu erkldren sucht.
Als solche Lehre ist der Materialismus so alt wie die Philo-
sophie selbst. Er ist geradezu das erste konsequente Philosophie-
ren im Abendland, das der uralten religiosen Mythologie den
Rang streitig macht. Dabei ist eine «Geschichte des Materialis-
mus» vor allem auf die griechische Philosophie des Altertums
verwiesen, an deren Ursprung auch der Beginn des materialisti-
schen Denken zu finden ist.

In den griechischen Kolonien an der kleinasiatischen Kiiste
traten die ersten «Philosophen» der Antike auf. Thre Intereszen
waren groBtenteils auf die Natur gerichtet, deren Wesen und
Beschaffenheit sie nacheinander in Wasser, Feuer, Luft, Geist
usw. zu erkennen glaubten. Hand in Hand mit diesen begreif-
licherweise vagen Spekulationen ging ein Aufschwung der Ma-
thematik und der Naturwissenschaften vor sich, der bald zu
weitldufigen Kenntnissen iiber die Naturvorginge fiihrte. An-
stelle des Wunderglaubens und der mythologisierenden Phaa-
tasie verbreiteten sich wissenschaftliche Einsichten, die durch
eine sinnvolle Naturphilosophie unterbaut werden muflten.
Diese wurde durch die sog. «Atomistiker» geliefert, die aus
einem sachlich haltbaren Begriff der Materie die Naturphino-
mene abzuleiten begannen. Der erste groe Forderer dieses
«materialistischen» Prinzips war Demokrit, einer der vorziig-
lichsten Denker des Altertums, der von sich sagen konnte: «Un-
ter allen meinen Zeitgenossen habe ich das groBte Stiick der
Erde durchschweift, nach dem Entlegensten forschend, und die
meisten Himmelsstriche und Linder gesehen, die meisten den-
kenden Minner gehort und in der geometrischen Konstruktion
hat mich niemand iibertroffen.» Seine atomistische Lehre, die
fiir den Materialismus der kommenden Jahrhunderte maBgeb-
lich bleiben sollte, 148t sich auf einige wesentliche Grundge-
danken zuriickfiihren: ‘

1. Aus nichts wird nichts; nichts, was ist, kann vernichtet wer-
den.
2. Nichts geschieht zufillig, sondern alles aus Griinden und mit

Notwendigkeit.

3. Nichts existiert, als die Atome und der leere Raum, alles

Andere ist Meinung.

4. Die Atome sind unendlich an Zahl und von unendlicher Ver-
schiedenheit der Form. Sie fallen durch den unendlichen
Raum und bilden aneinanderprallend unzihlige Welten, die
wieder vergehen.

5.Durch Druck und Stof3 wirken die Atome aufeinander —
auch die Seele besteht aus Atomen.

Schon aus diesen Andeutungen wird ersichtlich, wie klar und
bestimmt bei Demokrit (im 5. Jh. v. Chr.) das materialistische
Prinzip gefaBlt wird. Entsprechend diesen physikalischen An-
schauungen stellte der Philosoph auch eine Sittenlehre auf, die
die «Gliickseligkeit», erreichbar durch maBvolles Leben, als
héchstes Gut des Menschen postuliert.

Im konsequenten Materialismus des Demokrit blieb eine ein-
zige Liicke, die innerhalb des Systems noch geschlossen werden
muBte. Dies war die Frage, wie einzig und allein aus den mate-
riellen Atomen zweckmiflige Gebilde wie die Lebewesen ent-
stehen konnten. Empedokles von Agrigent 16ste dieses Problem
in durchaus moderner Weise, indem er die Organismen als will-
kiirliches Spiel der Elemente und Grundkrifte begriff. Die
Natur probierte zahllose Kombinationen, bis sie lebens- und
fortpflanzungsfihige Wesen zustandebrachte. Mifratene Bil-
dungen gingen unter; deshalb herrschen heute zweck- und sinn-
volle Formen vor.

Eine weitere Erginzung des Materialismus muflte das Pro-
blem der menschlichen Erkenntnis 16sen. Wenn der Mensch,
wie alles iibrige in der Natur, nur aus «natiirlichens Kompo-
nenten besteht, so bedarf seine Erkenntnisfihigkeit einer natiir-
lichen Erkldrung. Dabei wird der Materialist nicht von myste-
ridsen Wesenheiten wie «Geist» oder «Seele» ausgehen diirfen;
sein Ausgangspunkt wird stets das Insgesamt der (korperlichen)
Sinnesorgane sein. Eine solche Lehre, die die Erkenntnis auf d'e
Titigkeit der Sinne reduziert, nennt man Sensualismus — bei
den Griechen wurde diese Auffassung insbcsondere durch die
Sophisten ausgebildet, unter denen Protagoras wohl der Be-
deutendste ist. Von ihm stammt der bekannte Satz: «Der Mensch
ist das MaB aller Dinge; der Seienden, daf3 sie sind; der nicht
Seienden, dafl sie micht sind.» Dieser Satz bezeichnet einen
Wendepunkt in der Geschichte der griechischen Philosophie,

sich der Verfasser mit den Offenbarungsreligionen, vorab mit der
christlichen, auseinander und beriihrt dabei auch einige der be-
kannten «Gottesbeweise». In dem Abschnitt «Blick in die Welt»
fithrt er in das Elementarwissen iiber die Dinge und Vorginge
in der kosmischen Welt ein, wobei auch die Entstehung der Erde
und/ des Lebens auf ihr zur Sprache kommt. Im zweiten Teil,
«Mensch, Gott, Priester», belehrt er den Leser iiber das Werden
des menschlichen Geschlechtes, das Aufkommen der Gottesvorstel-
lung, des Gottesdienstes, des Leib-Seele-Dualismus’ usw. Das Kapi-
tel «Die Kirche der Gegenwart» ist der Beantwortung von Fragen
nach dem Grund der Angehorigkeit der groBen Masse zu Offen-
barungsreligionen und Kirchen, iiber den Schicksalsbhegriff, den
Wunderglauben, das Verhiltnis der Offenbarungsreligionen zu-
einander eingerdumt. Und im letzten Abschnitt «Religion und Sitt-
lichkeit», stellt der Verfasser dar, wie ein Sittengesetz aus dem
sozialen Zusammenleben der Menschen entstehen muBte, daB so-
wohl Moses wie Christus nicht Erfinder oder Begriinder neuer, son-
dern Uebernehmer uralter sittlicher Forderungen waren, und daf}
die theologische Behauptung, nur ein im Uebermenschlichen ver-
ankertes Sittengesetz sei fiir den Menschen ein zuverlissiger Halt,
durch die Erfahrung tiglich widerlegt wird. Als hochstes sittliches
Gesetz erklart er das «Weitergeben» und meint damit das Weiter-
geben all der Lebenswerte, die wir von unsern Vorfahren iiber-
nommen haben und die uns von unsern Mitmenschen aus zustrs-
men, an unsere Zeitgenossen und an die Zukiinftigen. Er faBlt diesen
Gedanken in folgenden Worten zusammen: «So ist und bleibt es
wahr: Im Weitergeben, im Dienst am Mitmenschen erfiillst du die
hochste Sittlichkeit, und dieses Dienstes Lohn ist tiefste Beseligung,

vollkommene Freude, lauteres Gliick. Ein erfiilltes Leben ist ein
solches Leben in stetem Empfangen und Weitergeben, im Helfer
und Geholfenwerden, ein Leben inniger Verbundenheit mit allen
Menschen, mit jeglicher belebten Kreatur, ein Einssein mit allem,
was da ist.» (Dies eine kleine Auslese aus dem reichen Inhalt.)

Der Verfasser hat das Buch «fiir jene gedacht, die mit dem
Glauben, in dem sie erzogen wurden, zerfallen sind oder von Zwei-
feln an dessen Wahrheit gequilt werden». Es erfiillt aber noch
einen andern Zweck. Denn indem es die Fragen stellt, die den
Zweifler bewegen, und die Antworten darauf gibt, eignet es sich
vorziiglich als Anleitung fiir den Freidenker, der in den Fall kommt,
Zweiflern oder Gliubigen gegeniiber seine Weltanschauung be-
griinden und die Irrtiimer der Offenbarungsreligionen klarlegen zu
miissen.

Stellenweise schldgt der Verfasser einen etwas pastoral klingen-
den Ton an, z. B. wenn er vom Wahren, Guten und Schonen als
von den drei Seligkeiten spricht oder das Weltgeheimnis das zu
verehrende «Gottliche» nennt. Und ob wir auch den Tod als eine
Formverinderung im Flul der steten Wandlungen erkennen und
ithm mit aller Ruhe entgegensehen, so scheint mir ein Satz, in dem er
als «unseres Lebens Vollendung, Erfiillung und Krénung» glori-
fiziert wird, eben auch nichts als eine pastoral-rhetorische Formel
zu sein. Aber das sind kleine Sachen, um die ich mich hier mit dem
Verfasser nicht streiten méchte. Die Tatsache, daB die freigeistige
volkstiimliche Literatur mit dieser Schrift eine wertvolle Bereiche-
rung erfahren hat, soll zum SchluB nochmals hervorgehoben sein.

E. Brauchlin.



86 DER FREIDENKER

Nr. 11

da er vom «Ich», vom «Subjekt» aus die dulere Natur definiert.
«Der Mensch», von dem Protagoras spricht, ist nicht die mensch-
liche Gattung im allgemeinen, sondern jeder einzelne Mensch.
So verbindet sich mit dem (materialistischen) Sensualismus
auch eine relativistische Geisteshaltung, die keine absoluten
Wahrheiten anerkennt. Der berithmte Sophist erklirt denn
auch: «Von den Gottern weif ich nicht, ob sie sind oder nicht
sind.» Dieser Satz hat nicht wenig dazu beigetragen, die Sophi-
stik zu einer verrufenen Bewegung zu machen, die selten ge-
recht beurteilt wurde. Ihr revolutionirer Schwung jedoch und
ihr aufkldrerisches Pathos, sowie einige, in das eigentliche Ge-
biet der Philosophie fallende Leistungen von bleibendem Wert
verdienen im Dunkel der damaligen Zeit besondere Anerken-
nung. 5
Die Errungenschaften des materialistischen Denkens wurden
wieder riickgingig gemacht durch drei Philosophen, die fiir die
Philosophie aller nachfolgenden Generationen von unauslésch-
lichem EinfluBB werden sollten: Sokrates, Plato und Aristoteles.
Vom Materialismus und seinen Entwicklungsansitzen her ge-
sehen bedeutet dieses Dreigestirn, ungeachtet seiner iiberragen-
den Bedeutung, einen Riickschritt. Sokrates verlagerte die phi-
losophische Bemiithung hauptsidchlich auf die ethischen Pro-
bleme, wihrend er in der Naturphilosophie eine (von einem
gottlichen Welt-Macher) vorausbestimmte ZweckmiBigkeit auf-
recht erhielt. Plates Ideenlehre verfliichtete die Realitdt selbst
zu einem bloBen Schein, um schlieBlich in den immateriellen
Ideen das wahrhaft Seiende anzuerkennen. Und auch der natur-
kundige, universal gebildete Aristoteles verdarb in metaphysi-
scher Hinsicht alle naturwissenschaftlichen Einsichten durch
einen Stoff-Form-Dualismus und einen naiv anmutenden Got-
tesbeweis, der der spiiteren Scholastik zu einem Fundament des
Glaubens werden sollte. Ueberhaupt haben die drei Philosophen
das Grundgeriist fiir den
scholastischen Dogmatismus der christlichen Epoche bereitge-

(gewiBl nicht ohne Umdeutung!)

stellt, innerhalb dessen jahrhundertelang ein steriles Verniinl-
teln zwischen «Wissen und Glauben» Platz finden konnte. Was
hier entscheidend war, ist der Umstand, daf3 Sokrates, Plato
und Aristoteles wieder jenes theologische Denken begriindeten,
das der ihnen vorausgehende Materialismus schon itberwunden
gehabt hatte. &

Es zeugt fiir die Lebenskraft des griechischen Philosophie-
rens, daf3 es nach der «sokratischen» Periode zur materialisti-
schen, d. h. wissenschaftlichen Naturerklirung, zuriickfand und
in Epikur und seiner Schule den Materialismus zu restaurieren
vermochte, woran auch — wenn schon in geringerem Mafle —
die stoische Philosophie ihren Anteil hatte.

Die epikuriische Philisophie verneint nicht die Existenz der
Gotter, erklirt aber, daB diese in unendlich fernen Ridumen
existieren und sich um nichts kiimmern. Die Ereignisse der
Natur vollziehen sich nach ewigen Gesetzen, die durch nichts
umgestoflen werden konnen. Nur durch die Erkenntnis dieser
Naturgesetze und die Ueberwindung des iiberlieferten Gottes-
glaubens werden die Menschen von aller Furcht befreit und
konnen ein gliickliches Leben fithren. Dieses besteht in ruhiger
Betrachtung der Dinge. Gliickseligkeit und Lust sind die hoch-
sten Giiter, die gesucht werden sollen. Auf die Dauer vermag
aber nur gliicklich zu bleiben, wer die Sinnenlust vo6llig im
Ziigel hilt und so die Seelenruhe bewahren kann. Epikur leitet
aus seinem Materialismus, der in physikalischer Hinsicht dem-
jenigen Demokrits folgt, eine reine Sittenlehre ab. Damit wird
demonstriert, daB3 der Materialismus in ethischer Hinsicht eben-

so fruchtbar sein kann, wie jede idealistische oder spiritualisti-
sche Philosophie.

Das Gedankengut Epikurs hat seine schonste und folgerichtig-
ste Ausgestaltung in dem Lehrgedicht eines Rémers gefunden,
der fast zwei Jahrhunderte nach Epikur sich an dessen Lehre
begeisterte und diese in einer hymnischen Dichtung darstellte.
Es ist dies Lucretius Carus; er feiert den Epikur, wie er selbst
sagt, aus folgenden Griinden: «Da auf Erden das menschliche
Leben schnéde unterdriickt lag unter der Last der Religion,
die ihr Haupt vom Himmel her zeigte und schauerlich anzu-
sehen den Sterblichen drohte — da hat es zuerst ein griechischer
Mann ... gewagt, entgegen die Augen zu richten und entgegen
zuerst sich zu stellen ...»

Nachdem Lucrez derart Epikur, nachher auch Demokrit ge-
rithmt hat, wirft er die Frage auf, ob ihre materialistische Phi-
losophie die Menschen verderben konne. Er weist antwortend
darauf hin, daB} Religionslosigkeit nicht Unsittlichkeit bedeute;
im Gegenteil, sei die Religion die Quelle der groBten Greuel
— die unverstindige Furcht vor ewigen Strafen bewege die
Menschen, Lebensgliick und Seelenfrieden den «Seherns zum
Opfer zu bringen. Hierauf schildert der Dichter die Naturlehre
des Materialismus in aller Ausfiihrlichkeit und entwirft so in
poetischer Schau ein geschlossenes Weltbild. Auch der Mensch
ist in diesem Weltbild innerhalb des Naturganzen eingeordnet
als Lebewesen unter den Lebewesen, die alle von der Natur
allein hervorgebracht worden sind. Die Furcht vor dem Tode

hat die Gotter geschaffen. Niemand aber braucht sich vor sei-
nem Tode zu fiirchten, denn «wenn der Tod da ist, sind wir
nicht mehr da». Der Mensch muf sich mit dem Lauf der Natur
vertraut machen, und je besser er sich dem Gang der Dinge an-
paBlt, umso gliickseliger wird sein Leben sein.

In Lucretius gipfelt der Materialismus des Altertums, indem
das Gedicht «Von der Natur» auch historisch eine Zusammen-
fassung der Anschauungen von Demokrit, Epikur und Empe-
dokles beinhaltet. Wenige Jahrzehnte nach dem Tode des Dich-
ters heginnt die christliche Aera, die der Antike in Leben und
Denken ein Ende setzt. Es mag an dieser Stelle von Interesse
sein, einen Blick auf die Ergebnisse zu werfen, die das griechi-
sche naturwissenschaftlich-materialistische Denken an seinem
AbschluB3 durch das Christentum zutage gefordert hatte. Das
Resultat dieser Bemiihungen kann nur bewundert werden. Hier
lediglich einige Andeutungen:

Die Sophisten hatten die Grammatik ausgebildet, die durch
Aristarch von Samothrake eine philologisch giiltige Gestalt an-
nahm; in der Geschichte begann Polybios Ursachen und Wir-
kungen in organischen Zusammenhang zu setzen; Manethos
begann chronologische Forschungen; Euklid schuf fiir zwei
Jahrtausende die Methode der Geometrie; Archimedes die
Theorie der ganzen Statik; Hipparch die induktive Methode
(Experiment) ; Herophilus die Anatomie und Vivisektion usw.
— Die Astronomie stand bereits auf hoher Stufe — der Erd-
umfang wurde mit primitiven Hilfsmitteln gemessen, und Ari-
starch von Samos scheint bereits den kopernikanischen Gedan-
ken der Erdbewegung vorweggenommen zu haben. Die Erd-
tafel des Ptolemius ist fiir die damalige Zeit ein geographi-
sches Meisterstiick; Tier- und Pflanzenwelt wurden sorgsam
und systematisch untersucht und der éltere Plinius konnte in
seinem allumfassenden Werk das Ganze der Natur und Kultur
zur Darstellung bringen.

Im Gesamten genommen, kann man die groBartige Entwick-
lung des griechischen Geistes nicht hoch genug einschitzen. Thre



Nr. 11

DER FREIDENKER 87

Héhepunkte liegen in einem Bereich, zu dem sich das abend-
lindische Denken erst anderthalb Jahrtausende spiter wieder
aufzuschwingen vermochte. Die von den Griechen gewonnene
Klarheit der Natur- und Lebensauffassung, an der der atomisti-
sche Materialismus entscheéidenden Anteil hat, konnte erst durch
Humanismus und Renaissance miithsam neu erkimpft werden.
Zwischen diesen beiden Epochen des fruchtbaren geistigen Le-
bens in Wissenschaft und Philosophie liegt jene Zeit, die der
Historiker das christliche Mittelalter nennt und in der das
theologisch-scholastisch-dogmatische Weltbild die Herrschaft
ausiibte.
(Fortsetzung folgt.)

Kritik
an Kirchenbauten und Kirchendienst

Die Redaktion des «Freidenkers» war offenbar gut beraten,
als sie den Aufsatz zur Kritik der Ziircher Landeskirche zum
Abdruck annahm, erhielt sie doch unlingst sogar den Brief
eines Ziircher Pfarrers, der dem Verfasser jenes Artikels seinc
«fast ginzliche Zustimmung» aussprach. Aehnliche Bedenken
gegen die groflen kirchlichen Neubauten duflerte seither ein
stindiger Mitarbeiter eines im allgemeinen besonders. eng-
stirnigen protestantischen Familienwochenblittlis der Schweiz.
Er stimmte einem Bericht iiber die diesjihrige Tagung des
Protestantisch-kirchlichen Hilfsvereins der Schweiz zu, in wel-
chem zu lesen stand: in der Diskussion (iiber einen Vortrag
iiber kirchliche Notbauten in heutiger Zeit) sei von verschie-
denen Seiten betont worden, daf3 die Zeit der groflen repriisen-
tativen Kirchen, wie sie vor allem in unseren Stiddten noch im-
mer gebaut werden, vorbei sei. Dies Wort, so fihrt der Pfar-
rer mit dem Decknamen «Rhenanus» fort, sei sicher manchem
aus dem Herzen gesprochen. «Wenn man heute durch unsere
grofen Stidte geht und die neu entstandenen oder entstehenden
pomposen Kirchen betrachtet, dann beschleicht einen schon
ein leichtes Unbehagen.» Im Gegensatz zum frommen Mittel-
alter, dessen michtige und herrliche Bauten in Stein geformter
Glaube ganzer Geschlechter waren, seien Kirche und Glaube
heute nur noch eine Sache fiir eine kleine Minderheit. Aber
«wenn diese Minderheit eine neue Kirche zu bauen hat (und
itber die nétigen Millionen verfiigt), dann stellt sie immer noch
grofimichtige Gebdude auf, als baue sie im Namen und Auf-
trag aller. Zwar helfen merkwiirdigerweise dabei auch viele
von denen eifrig mit, die schon lingst kein Verhiltnis mehr
zur Gemeinde haben. Es wirkt halt dekorativ fiir den eigenen
Stadtreil, eine groBle Kirche zu haben, und die Leute im Nach-
barquartier werden sich schén &drgern, wenn unser Geldute
michtiger tont!» Lege man aber den Leuten nahe, auf irgend
eine komfortable Einrichtung zu verzichten und statt dessen
den Betrag zur Milderung driickender Notstinde zu geben,
dann erhalte man die Antwort: «Sagen Sie das einmal unserer
Kirchenbaukommission!» Doch wenn es dann darum gehe,
diese neue groBartige Kirche auch zu besuchen und aktiv am
Gemeindeleben mitzumachen, dann bleiben die Leute wieder
zuriick und iiberlassen das den «Stiindelerns. Es wire — schlief3t
Rhenanus — ein gutes Zeichen der Erkenntnis und der Wahr-
haftigkeit, wenn die christliche Gemeinde zu ihrer heutigen
Minderheitslage auch auf diesem Gebiet ehrlich und entschlos-
sen ja sagen und auf nur iiberlieferte und offensichtlich iiber-
holte Formen der Vergangenheit verzichten konnte.

Leider unterldB3t es der Verfasser, zugleich nach der politi-
schen Seite hin die Konsequenzen aus der tatsichlich unbe-

streitbaren Minderheitslage zu ziehen und seine Kollegen zu
mahnen, bescheidener aufzutreten, wenn Synoden oder ein-
zelne Pfarrer den lingst sikularisierten Gemeinwesen obsolete
kirchenpolitische Forderungen aufzwiingen wollen, wie z. B.
im Ziircher Schulstreit um die «christliche Erziehung», in der
Propaganda fiir Sonntagsheiligung, in der zelotischen Be-
schimpfung sonntiiglichen frohgemuten Wanderns ohne Pre-
digtbesuch usw.

Zu der hier angedeuteten Erscheinung der viel beredeten
«Kirchenfluchty hat uns ein Leser eine tapfere AeuBerung
des protestantischen Theologieprofessors Helmut Thielicke (in
seinem Buche: Theologie der Anfechtung, 1949, S. 213) ab-
geschrieben, die wir gerne hier folgen lassen:

«Indem die kirchliche Botschaft kaum eine Affinitit zu den
offentlichen und sachlichen Bereichen des Lebens durchblicken
lieB und damit den Schwerpunkt der minnlichen Existenz
nicht beriihrte, diese Existenz (auBer ihrem privaten Perso-
nenkern) also nicht beanspruchte und in Dienst nahm, ver-
lor sie die Mdnnerwelt. Die starke Verweiblichung, Ueberalte-
rung und Verkleinbiirgerlichung der Kirche hat hier ihre Ur-
sache und nicht in der Gefiihlsseligkeit vieler Pfarrer. Diese ist
vielmehr nur die Folge davon, da3 ein schwacher Redner sich

-nach seinem Publikum zu richten pflegt. Das Kleinlﬁirgertum,

die Frau und vor allem der alte, dem Leben entriickte Mensch
kénnen der Bezugnahme auf die Sach- und Oeffentlichkeits-
bereiche am ersten entraten, weil sie den Schwerpunkt ihrer
Existenz eben im Privaten besitzen. So (?) wurde die Kirche
an den Rand des Lebens gedringt. Sie macht dafiir die Siku-
larisierung verantwortlich und bedenkt nicht, daf} sie selber
mit ihrer Verengung ihrer Botschaft ein wesentlicher Initiator
und Triger des Sikularismus ist...» Im weiteren klagt der Tii-
binger Professor die Kirche an, durch ihren Anspruch auf Kon-
fessionsschulen diese zu einer scheinchristlichen Fassade und
zu einer Brutstitte der Heuchelei herabzuwiirdigen. ‘

Auch die Freidenker werden gut tun, sich mit derartigen
kritischen Aeuflerungen von Pfarrherren gegen den internen
Kirchenbetrieb vertraut zu machen. Jede Verbreitung solcher
Kritik hilft mit, die Gebundenheit an kirchliche Ueberliefe-
rung zu-lockern und damit den dogmatisch «Gldubigen» den
Schritt in geistige Freiheit zu erleichtern.

Herr Thielicke muf3 aber bei aller Achtung vor seiner selb-
stindigen Schau doch entgegen gehalten werden, daBl er den
entscheidenden Grund der Kirchenflucht nicht sieht: er liegt
in der modernen Abwendung von allem Dogma und Offen-
barungsglauben. Seine Empfehlung, die Kirche miisse wieder
zu den 6ffentlichen und sachlichen Bereichen des Lebens Stel-
lung nehmen, ist etwas heikel angesichts der vorerwihnten
Minderheitslage der Kirche.

( SHEREHFELECHTER

Kirche und Politik

Am 1. Oktober war im Kanton Ziirich iiber die Erhshung der
Teuerungszulagen fiir staatliche Rentenbeziiger abzustimmen. Un-
ter der flammenden Ueberschrift «Gerechtigkeit!» ruft der Ziircher
«Kirchenbote» seine Gldubigen zu einem energischen «Ja» auf und
schlieBt seine politische Abstimmungspropaganda gar mit einem
Bibelspruch: «Gerechtigkeit erhoht ein Volk!»

Sonst heifit es immer: die Kirche habe sich nicht in die welt-
liche Politik einzumischen. Das neue Vorgehen ist zum mindesten



	Geschichte des Materialismus (Fortsetzung folgt)

