
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 11

Artikel: Jean Meslier (1664-1729) : ein Atheist im Priestergewand

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AARAU, rien 1. November 1950 Erscheint regelmäßig am 1. Jeden Monats 33. Jahrgang — Nr. 11

um
ORGAN DER F R E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DERSCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jährl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.— Einzelnummer 50 Rappen
Sämtliche Adreßänderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschäftsstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

i

Inhalt: Jean Meslier - Geschichte des Materialismus - Kritik an

Kirchenhauten und Kirchendienst — Literatur — Streiflichter — Aus

der Bewegung.

Armeen sind zu schlafen, aber Ideen kann man nicht in

Blut ersticken.
Frank Thiess J

o H

o
9T

Jean Meslier
(1664—1729)

Ein Atheist im Priestergewand

1. Sein Ueben
Zu den bedeutendsten Sozialkritikern des 17., 18. und 19.

Jahrhunderts und zu den Vorläufern des utopischen Sozialismus

gehören die Franzosen Jean Meslier, Morelly, Mably und
Lamennais. Das Wirken und die Schriften dieser Männer waren
von mehr oder weniger starkem Einfluß auf die
sozialistischkommunistischen Strömungen vor und während der französischen

Revolution. Eine vornehme Stellung unter ihnen nimml
Jean Meslier ein. In einer kleinen französischen Gemeinde, in
Etrépigny (Ardennen) wirkte er seit 1692 als armer, aber mit
dem Wissen seiner Zeit ausgestatteter Seelenhirt. Aus innerstem
Herzen erfüllte er seine harten Pflichten, im Gegensatz zu der
vielfach verrohten und verkommenden Landgeistlichkeit.
Durch den Anblick all der leiblichen und geistigen Not um ihn
her, wurde er zu einem ingrimmigen Hasser der bestehenden
Zustände in Staat und Kirche. Religion und Kirche erschienen
ihm nur als Mittel, das Volk in Dummheit und Gehorsam zu
erhalten. Mit unübertroffener Schärfe rechnete er mit Königtum,

Adel, Geistlichkeit, Militarismus, Beamtentum,
Steuerpächtern und Geldprotzen ab. Kein Radikaler Freidenker
könnte die Kritik an Schärfe übertreffen, die Meslier an diesen

Einrichtungen und Personen geübt hat. Ueber das Privateigentum

und den Kommunismus äußerte er sich in seinem umfangreichen

Testament, das erst 1864 in Amsterdam vollständig
herauskam, wie folgt:

«Ein Mißbrauch, der fast allgemein besteht und hochgehalten

wird, ist die besondere Aneignung der Güter und Reichtümer

der Erde, anstatt sie gemeinschaftlich zu besitzen und zu
genießen. Aus der Teilung der Güter und Reichtümer der Erde,
aus dem Sondereigentum entstanden die Gegensätze zwischen
den Reichen und Armen, den Saiten und den Hungrigen, den
Hollen und den Niedrigen. Blickt man auf dièse Ungerechtigkeiten,

auf den Luxus der einen und das Elend der andern,
auf Ueberfluß und Dürftigkeit, wobei die Klassenteilung sich

keineswegs mit Tugend und Untugend deckt, so ist es unmöglich,

an die Existenz eines Gottes zu glauben, denn es ist
undenkbar, daß ein Gott diesen Umsturz der Gerechtigkeit dulden

könnte. Die ersten Christengemeinden lebten kommunistisch,

aber sophistische Geistliche haben die Gemeinschaft der

irdischen Güter durch die Kommunion ersetzt: durch die
Gemeinschaft von eingebildeten Gütern. Die Mönche jedoch wissen,

soweit es sie selber betrifft, die Gemeinschaft der irdischen
Güter zu schätzen, und sie sind gegen jede Not geschützt.»

Ungleichheit betrachtete Meslier als eine Verletzung der
Natur. Wenn er auch erkannte, daß sich die Menschen einer
gewissen Abhängigkeit und Unterordnung zu fügen haben, so

darf diese Unterordnung nicht in Ungleichheit und Unfreiheit
ausarten. Die Rettung der Menschheit liegt nach seiner

Ueberzeugung in der Vereinigung der Völker gegen die Tyrannen, in
der Erkenntnis und Befolgung der Naturgesetze, die die
Gütergemeinschaft und die Arbeit aller verlangen.

Meslier war eine der eigentümlichsten Erscheinungen seiner
Zeit. Sein Testament zeugt von einer inneren Ergriffenheit und
einem seelischen Kampf, der ihn der Verzweiflung nahe
brachte. Wenn ein Priester sterbend um Verzeihung bittet, das

Christentum gelehrt zu haben, und wenn dieser Priester seine

Pfarrkinder, denen er ein Exemplar des Testamentes als
Denkschrift hinterließ, in einer Art öffentlicher Abbitte um
Verzeihung nachsucht, weil er gezwungen war, Lügen zu predigen,
die er in seinem Herzen verabscheute, und der nur aus Furcht,
die stärker war als seine Kraft, bis zu seinem Tode geschwiegen,
dann können wir wohl ahnen, wie dieser Mann gelitten hat.

Am Eingang seines Werkes findet sich folgende Anrede an
Seine Gemeindeglieder, der hier nur einige der hervortretend-
sten Sätze entnommen sind :

«Euch, meinen Brüdern, ist meine llneigennützigkeit bekannt,
ich opfere meinen Glauben keinen niedrigen Interessen. Wenn
ich einen Stand erwählt habe, der nicht mit meinen Gefühlen
übereinstimmt, so tat ich es nicht aus Habsucht, sondern aus
Gehorsam gegen meine Eltern. Ich hätte Euch früher aufgeklärt,

wenn ich es ungestraft hätte tun dürfen. Ihr werdet mir,
meine Brüder, ich zweifle nicht daran, Gerechtigkeit
widerfahren lassen. Welche Gewissensbisse hat mir nicht Eure

Ueichtgläubigkeit verursacht !»

Voltaire verfertigte und verbreitete einen Auszug des

Testaments. «Ich habe», so äußerte er sich über dieses Dokument,
«beim Uesen desselben vor Schrecken gebebt.» An d'Alembeit
schrieb er darüber: «Es ist mit einer derben Einfachheit
geschrieben, welches unglücklicherweise den Stempel der

Aufrichtigkeit trägt.»
Ohne Zweifel haben andere Denker jener Epoche größeren

und nachhaltigeren Einfluß auf ihre Zeitgenossen ausgeübt,
aber dieser Pfarrer aus Etrépigny war der erste Priester, der
den Mut und die Aufrichtigkeit hatte, die religiösen Irrtümer
abzuschwören. Keiner fühlte, haßte und verabscheute so tief



82 DER FREIDENKER Nr. 11

die Uebel der Gesellschaft, die Mißbräuche, die Eitelkeit, die
Torheiten und Schlechtigkeiten der Menschen, wie dieser
Antichrist, der im Sterben um Verzeihung bat, weil er in seinem
Leben absurde und entsetzliche Dinge gepredigt hatte.

In Jean Meslier aber, in diesem Fanatiker des Hasses, in
diesem entschiedenen Leugner eines gütigen Gottes und eines
besseren Jenseits glühte ein Herz voll begeisterter Menschenliebe.
Müssen wir in ihm nicht einen Vorläufer des kommunistischen
Manifestes erblicken, wenn er alle Völker der Erde zur Einigung

und gemeinsamen Erhebung wider ihre Unterdrücker
aufruft, damit auf den Trümmern der von ihnen zerschlagenen
schändlichen alten Gesellschaftsordnung eine neue Gesellschaft
der Rechtschaffenheit, Wahrheit und Gerechtigkeit erstehe!

Meslier starb im Jahre 1729, fünfundfünfzig Jahre alt. Man
glaubt, daß er des Lebens überdrüssig war, weil er sich während

seiner Krankheit die notwendigen Nahrungsmittel
versagte und nicht einmal ein Glas Wein zu sich nehmen wollte.
Vor seinem Tode verschenkte er seine kleine Habe an die
Gemeindeglieder und bat, daß man ihn in seinem Garten
begraben möge.

2. Das Werk Mesliers
In dieser Lebensskizze wurde bereits auf das Testament, das

Lebenswerk Mesliers, hingewiesen. In diesem kämpfte er in
erster Linie gegen die Irrtümer, die dazu dienten, die Menschen
in der Knechtschaft zu halten, und die von Religion und
Kirche aus Gründen einer egoistischen Politik gefördert wurden.

Der weitaus größte Teil des Testamentes besteht daher in
einer Kritik der Religion im allgemeinen und des christlichen
Dogmas im besonderen. Im Rahmen dieser Religionskritik
wandte sich Meslier auch den politischen und sozialen Zuständen

zu. Dem Ganzen schloß sich ein philosophischer Teil an,
der dem Idealismus der damaligen offiziellen Philosophie und
ihren Grundbegriffen, Gott, Seele und Unsterblichkeit, eine
materialistische Metaphysik gegenüberstellte. Materialistische
Metaphysik die Lehre, der zufolge das Wesen der Welt die
Materie ist).

Literatur
Ludivig Paneth, «Rätsel Mann». Zur Krisis des Menschentums,

Zürich 1946, Rascher-Verlag. (Fortsetzung von Nr. 9. S. 67-—68.)

Von einer allgemeinen Krisis des Kapitalismus weiß der Autor
nichts, sondern er vermerkt nur äußerlich sichtbare Folgeerscheinungen

derselben, in deren Mittelpunkt er ein biologisches Moment
stellt: Steigerung der triebhaften Lebenskräfte. Daran ist so viel
richtig, daß infolge der heftigen seelischen Erschütterungen, denen
der heutige Mensch (durch Wirtschaftskrise und Kriegsnot) sich

ausgesetzt fühlt, etwas eingetreten ist, was man in der Psychologie
als Regression bezeichnet. Wenn es uns im Leben schlecht geht, dann
flüchten wir gedanklich in eine Zeit zurück, in der wir uns als

Kinder unter der Obhut unserer Eltern geborgen fühlten. Mancher
rauhbeinige Soldat stirbt mit dem Ruf nach der Mutter auf dem
Schlachtfeld, aufgeklärte Menschen ertappen sich (wie Levin in L.
Tolstois «Anna Karenina») in bedrückenden Situationen darauf,
daß sie zu beten beginnen. Es ist eine besondere Art von
Wachträumen, die sich in solchen Rückfällen in den Infantilismus offenbaren

und deren Mechanismus auf eine gewisse seelische Erleichterung

abzielt. Das Triebhafte in uns (Paneth nennt es unzutreffend:
das Biologische) gewinnt die Oberhand in unserem Denken und
verdrängt jene geistigen Errungenschaften, die sich in Krisenzeiten
als wenig verläßlieh erwiesen haben.

Die wachsende Unsicherheit der Existenz, die Angst vor dem
Ausbruch eines neuen Krieges oder vor dem drohenden sozialen
Umsturz, dies alles führt zu einer Panikstimmung, die sich nach außen

Die religiöse und philosophische Kritik soll hier in flüchtigen

Strichen skizziert und durch die darin zum Ausdruck
kommenden sozialen Prinzipien ergänzt werden.

Mesliers religiöse Kritik beruht auf dem jener Zeit geläufigen

Rationalismus, dem unbedingten Vertrauen auf die Macht
der Vernunft, der es gelingen müsse, die Menschen von all den

herrschenden Irrtümern, wie sie hauptsächlich von der Religion

gefördert werden, zu befreien und sie zu einem naturgemäßen

Leben zu führen.
Die Religion als solche sucht Meslier durch Aufdeckung

ihrer Entstehung anzugreifen. Sie ist nach ihm keine göttliche
Offenbarung, sondern das Werk des menschlichen Egoismus,
die Erfindung schlauer Priester und politischer Machthaber.
die das gläubige Volk mit solchen Lehren zu fesseln trachten,
um es besser beherrschen zu können. Mag hier Meslier die
Ursachen der Entstehung der Religionen etwas zu sehr
vereinfachen, so kann doch nicht bestritten werden, daß in seiner

Darstellung etliche Wahrheiten enthalten sind.
Die christliche Dogmatik und Morallehre verwirft Meslier,

weil sie mit ihren asketischen Forderungen lebensfremd und
lebensfeindlich sind, während er die Verwirklichung eines

natürlichen, irdischen Glückzustandes für die Menschheit
erstrebt. Demgemäß lehnt er auch die Lobpreisung des Leidens
durch das Christenum leidenschaftlich ab. Nicht ganz zu
Unrecht wird ihm vorgeworfen, daß er sich in seiner Kritik am
Christentum stark von grob rationalistischen Einwänden habe
leiten lassen. Im übrigen fußt auch Saint-Simons (1760—1825 l

Kritik am Christentum auf ähnlichen Gedankengängen. Auch

er bekämpft das religiöse Ideal der Weltentsagung und lehrt,
daß das Christentum erst dann Aussicht habe, eine universelle
Religion zu werden, wenn die Kirche dem Sinnlichen gerecht
zu werden- suche und der Menschheit schon in diesem Leben

zum Maximum an Glückseligkeit verhelfe.
Meslier findet keine Befriedigung in dem im 18. Jahrhuuderl

noch beibehaltenden Deismus, also in jenem Glauben, nach
dem Gott die Welt erschaffen, sie aber weder beeinflußt, noch
sich persönlich geoffenbart, noch Wunder getan habe. (Deisten
waren u. a. Voltaire und die Philosophen der Aufklärung.) Mes-

hin dadurch bemerkbar macht, daß die Menschen von Ablenkungsmitteln

aller Art Gebrauch machen. Es ist kein Zufall, wenn in neuerer

Zeit der Handel mit Rauschgiften floriert und auch geistige
Opiate gewinnen wieder an Anwert: Religiöse Ekstasen, künstlerische

Sensationen (Surrealismus, abstrakte Kunst usw.), philosophische

Modeströmungen (Existentialismus), sportliche Uebertrei-
bungen (Rekordsucht), Jazzdelirien usw. sind alles nur verschiedene
Ausdrucksformen für den. in Krisenzeiten gesteigerten Infantilis-
mus. So vollzieht sich vor unseren Augen ein seelischer Rückfall ins
Triebhafte, ein «Rückfall um viele Jahrtausende» (S. 417), wie
Paneth selbst zugibt; dennoch spricht er in diesem Zusammenhang
von einer «biologischen Revolution» (so betitelt er das ganze V.
Kapitel), in seltsamer Verkennung des Begriffes «Revolution». Auch
die Nazis sprachen einst euphemistisch von einer nationalsozialistischen

«Revolution», um ihre wahren Absichten zu tarnen. Objektiv
gesehen entpuppte sich der ganze Nazismus mit seinen hochtönenden

Schlagworten von der völkischen Eigenart des reinrassigen
Germanentums als eine Revolte des rabiat gewordenen deutschen
Kleinbürgers, der nach der katastrophalen militärischen Niederlage von
1918 befürchten mußte, zwischen den Mühlsteinen des Großkapitals
und den mächtig anschwellenden Arbeiterorganisationen zermalmt
zu werden. Da verdingten sich diese letzten Mohikaner einer
untergehenden Gesellschaftschicht als Söldner dem Großkapital, dem es

auf diese Weise gelang, seine Vormachtstellung durch Niederknüp-
pelung der revolutionären Arbeiterschaft zu behaupten und
zugleich einen Revanchekrieg vorzubereiten.

Eine wirkliche Revolution sieht anders aus; vor allem muß
dieselbe ökonomisch untermauert sein. Es gibt ein ganz falsches Bild



Nr. 11 DER FREIDENKER 83

lier propagiert den Atheismus. Seine Ueberzeugung geht
dahin, daß die Materie das wahre Sein, die Grundsubstanz der
Welt und ihres Geschehens sei. Er erklärt die Welt einzig und
allein aus natürlichen Vorgängen und glaubt, daß ein zwecklos
blindes Walten der Natur all ihren Schöpfungen zu Grunde
liege. Die Annahme einer höchsten Intelligenz, eines obersten

geistigen Wesens, ist völlig überflüssig, ja sinnwidrig. Von der
Materie sagt er, daß sie ihre Bewegung aus sich selbst und niclit
von einem göttlichen Wesen erhalten habe.

Diesem metaphysischen Materialismus, der den Grund alles
Seins in der Materie erblickt, entspricht eine materialistische
Psychologie, d. h. ein anthropologischer Materialismus, der die
menschliche Seele für etwas Materielles erklärt. Die Empfindungen

glaubt Meslier aus Bewegungen und Modifikationen
kleinster Teile der Materie genügend erklären zu können. Mit
der Immaterialität fällt für Meslier auch die Unsterblichkeit
der Seele.

Mesliers Philosophie gründet sich also auf die mechanistische

Naturauffassung, deren Grundsätze er zur Erklärung des

Geistig-Seelischen verwendet. Was einige Jahre später Lamet-
trie (1709—1751), gegen Ende des 18. Jahrhunderts Holbach
(1723—1789) und später die andern Materialisten (Helvetius,
Moleschott, Büchner, Vogt u. a. m.) zum neuen Dogma erhoben,
hatte Meslier bereits vorweggenommen.

Den Prinzipien Eudämonismus Glückseligkeitslehre j
Atheismus und Materialismus entspricht als grundlegendes
soziales Prinzip die kommunistische Gemeinschaftsordnung.
Allerdings unterläßt es Meslier, in seinem mehr negativ-kritischen

als aufbauenden Werk auf eine nähere Gestaltung des

Wirtschaftslebens einzugehen. Er begnügt sich mit einer flüchtig

skizzierten Utopie und führt darin ungefähr folgendes aus:
Eine gerechte Gemeinschaftsordnung hat von der

natürlichen Gleichheit der Individuen und ihrem Recht auf einen
gerechten Anteil am Ertrage auszugehen. Die rechtliche Gleichheit

muß mit der materiellen verbunden sein. Alle Güter der
Erde sind daher von der Gesellschaft in Eigentum zu nehmen,
damit allen ein gleicher Anteil gewährt werden kann. Die
Gemeinschaft ist aufzubauen auf dem Grundsatz des politischen

von der großen französischen Revolution, wenn man dieselbe — auch
nur «der Idee nach» — als «eine Revolution der Ratio» (S. 314)
bezeichnet. Die ideologische Bedeutung eines Rousseau und Voltaire
soll nicht unterschätzt werden, doch ihr geistiges Wirken war nur
möglich, weil sich — nicht nur in Frankreich — eine soziale Um-
lagerung von gewaltigen Ausmaßen vollzogen hatte: Das bürgerliche
Handelskapital war auf dem Wege, die landwirtschaftliche Grundrente

der Feudalherren in den Hintergrund zu drängen. Die
verarmten Landadeligen waren genötigt, als Seeoffiziere in den Dienst
der bürgerlichen ostindischen Handelskompagnie zu treten, d. h.
sich als «bewaffnete Kommis» (Ferdinand Lasalle) zu verdingen.
Der Nimbus des Feudalismus war dahin. Mochte sich auch Molière
(«Der Bürger als Edelmann») noch so sehr über die neureichen
Parvenus lustig machen, aus dem bürgerlichen Geldschrank stieg
wie der Riesengeist aus Tausendundeine NaCht eine neue Zeit
empor: Die Revolution marschierte und erfaßte mit ihrem Schlachtruf

«Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit» auch die Massen der
geknechteten Bauern. Das Industriekapital erzwang die Aufhebung
der Leibeigenschaft und die Brechung der Zunftgesetze.

Es gibt daher sogar ein objektives, nämlich ökonomisches Kriterium

für den Fortschritt der Menschheit: die Steigerung der
Produktion. Und daß diese heute zu einem Fluch der Menschheit
geworden ist, das ist der beste Beweis dafür, daß die Welt für eine
Revolution reif geworden ist. Aber natürlich nicht für eine
«biologische Revolution», denn die Entfesselung richtungsloser
Triebkräfte im Menschen kann nur als politisch reaktionär gewertet werden.

Dies gilt auch für den Zionismus, der von Paneth als «biologische

Revolution im Judentum» (S. 359) bezeichnet wird. Auch in

Föderalismus; Meslier verwirft den zur Zeit des Ancien régime
im Zenith stehenden extremen Zentralismus. In der Stadt, im
Dorf oder in der Gemeinde besteht die allgemeine Arbeitspflicht;

Müßiggänger sind nicht mehr möglich. Damit Produktion

und Verteilung in geordneter Weise von sich gehen, ist
strenge Unterordnung der einzelnen Glieder dieses Gemeinwesens

unter die Leitung der Weisesten und Aeltesten
erforderlich. Die Beziehungen der beiden Geschlechter sind neu
zu regeln. An die Stelle der unauflöslichen katholischen Ehe
tritt die Ehe aus Neigung. Das Ideal ist in einer möglichst
freien Form der gegenseitigen Verbindung zu finden. Die
Erziehung der Kinder übernimmt die Gesellschaft. Er vertraut,
wie alle Utopisten, auf die absolute Macht des pädagogischen
Faktors, von dem er glaubt, daß er wohl imstande sei, durch
gleiche Erziehung auch gleiche Menschen zu formen und so

den Grund zur Garantie der kommunistischen Ordnung des

Gemeinwesens zu legen.
Mit der Kritik der privatwirtschaftlichen Ordnung läuft

parallel eine Kritik der politischen Mißstände, wie sie durch
den Absolutismus und die Vorrechte der oberen Stände
geschaffen waren. König, Adel und Geistlichkeit sind für Meslier
die Ausbeuter des Volkes. Er wird nicht müde, auf die
ungleiche Rechteverteilung und die Ausbeutung des dritten Standes

durch die Oberen mit dem König an der Spitze hinzuweisen.
Das alleinige Mittel zur Ueberführung des Feudalismus in die

neue Ordnung erblickt Meslier in der revolutionären
Erhebung.

Nirgends ist der utopische Sozialismus des 18. Jahrhunderts
so bestimmt charakterisiert wie im Testament von Jean Meslier.

Sein Sozialismus als Wirtschafts- und Gesellschaftssystem,
ausgehend vom theoretisch-philosophischen Radikalismus, von
seinem Materialismus und Atheismus, bedeutet einen vollständigen

Bruch mit allen traditionellen Werten in Philosophie
und Religion. Keiner der Utopisten hat an seiner Zeit eine
so schonungslose Kritik geübt, die, muß sie auch da und dort
als überbordend angesehen werden, doch auf ganz andere
sittliche Kräfte schließen läßt, als wir sie in der sozialistischen
Bewegung unserer Tage vorfinden. Es kommt nicht von unge-

der Behandlung der Judenfrage darf übrigens das soziologische
Moment nicht übersehen werden. Die Krise des Kapitalismus führt nicht
nur zwangsläufig zum Faschismus, sondern auch zur Verschärfung
des Antisemitismus, d. h. zu dessen Wandel «vom Religionshaß zum
Nationalhaß». Es ist typisch ideologisch gedacht, wenn dieser Wandel

so erklärt wird, wie dies Paneth tut, daß «nicht mehr jüdische
Ratio und germanische Phantasie, sondern odium Judaicum und
furor Teutonicus gegeneinanderstehen» (S. 360). Materialistisch
betrachtet hat der Antisemitismus, so wie auch die meisten sonstigen
Aggressionstriebe der Menschen, wirtschaftliche Hintergründe und
kann daher nur nach Ueberwindung des kapitalistischen Systems
durch eine die ganze Erde umfassende Planwirtschaft aus der Welt
geschafft werden.

Das sieht Paneth nicht, da er überhaupt der materialistischen
Geschichtsauffassung fremd gegenübersteht; er unterscheidet (Seite
486 ff.) drei Epochen in der Geschichtsschreibung: die mythisch-
archetypisohe, die historisch-individuelle und die gesohichtswissen-
schaftliche. Auf der letzten Stufe «wird es Aufgabe, in der individuell

historischen Erscheinung das Allgemeingültige aufzusuchen».
Wieder vermissen wir das materielle Moment, das hinter jeder
«Selbstbewegung des Geistes» (Hegel) verborgen ist. Alle
Geschichtsschreibung dient bestimmten, nämlich politischen Zwecken.
Wenn es in der Bibel heißt, daß Gott den Juden Kanaan, das «band.
wo Milch und Honig fließt» verheißen wird, so soll damit bekräftigt

werden, daß dieses Land von den Juden mit Recht in Besitz
genommen wurde. Und nicht nur das: Gott wird auch weiterhin für
das historische Geschehen verantwortlich gemacht; es ist z. B. ein
«gerechter Krieg», den die Juden gegen die Kanaaniter und Midia-



84 DER FREIDENKER Nr. 11

fähr, daß sich heute wieder Sozialisten finden, die sich an
dem zu orientieren beginnen, was die Utopisten auszeichnete:
ihre Selbstlosigkeit und ihr unaufhörliches Bestreben, der
leidenden Menschheit Brot, Gerechtigkeit und Freiheit zu
erkämpfen. Das neue Leben allein auf den homo oecconomicus

zu stellen, ist wohl eine realere Utopie als die phantasievollen
Wunschbilder der meisten Utopisten. Aber trotz aller
Einwände gegen ihre Illusionen müssen wir anerkennen, daß ihr
Streben ehrlich und groß war.

Zum Schluß dieser Skizze seien noch zwei Stellen erwähnt,
die zwei Schriften über den utopischen Sozialismus des 18.

Jahrhunderts entnommen sind.
Im Buch von Dr. Hans Girsberger «Der utopische Sozialismus

des 18. Jahrhunderts in Frankreich und seine philosophischen

und materiellen Grundlagen» schreibt der Verfasser u. a.:
«Mesliers Testament ist eines der eigenartigsten Werke des

Aufklärungssozialismus. Als elementare Explosion einer ein
Leben hindurch versteckt gehaltenen Empörung gegen die
herrschenden Mißstände und Lehren, ist es beherrscht von einem

Radikalismus, wie er in den wenigsten sozialen Schriften aus
dieser Periode sich findet. Flammender wurde wohl niemals
der Klassenkampf aufgestachelt und der Klassenhaß gepredigt.
Man hört aus diesen furchtbaren Worten bereits den Donner
der französischen Revolution mit all ihrer gigantischen Wildheit

heraus, die zwei Menschenalter später das Ancien régime
vernichten sollte. Unerbittlich wird mit allen Lehren und
Zuständen des Ancien régime gebrochen, an ihre Stelle werden
die in extremer Schärfe gefaßten Doktrinen des Atheismus,
Materialismus und Kommunismus gesetzt.»

Lindemann, der Verfasser eines Buches über die Vorläufer
des neueren Sozialismus charakterisiert das Testament Mesliers
mit folgenden Worten:

«Durch drei Bände wälzt sich die Flut des ein Leben lang
aufgestauten Wassers und der geschärften Erbitterung in
ungeheuren Perioden wild und trüber schäumend dahin. Von
überall her holt der Scharfsinn eines kühnen, vor keinen
Konsequenzen zurückschreckenden Geistes die Felsblöcke der Kritik,

um sie gegen die Burg des Gottesglaubens und die Feste

niter bis zu deren Ausrottung führen. Bei anderen Völkern zeigt
sich das Bestreben, ihre Herrscher von höheren Wesen abstammen zu
lassen (der römische König Numa Pompilius und die Nymphe Ege-
ria). In der feudalistischen Epoche begnügt man sich mit dem «Got-
tesgnadentum» der Fürstengeschlechter.

Eine heroisierende Geschichtsschreibung glorifiziert die Taten
großer historischer Persönlichkeiten. Das aufstrebende Bürgertum
hatte ein Interesse daran, den Nimbus der überragenden
Führergestalten zu zerstören; die bürgerliche Geschichtswissenschaft
proklamiert den Vorrang weltbewegender Ideen, als deren Träger
einzelne Individuen erscheinen mögen. Der Kulturgedanke verdrängt
den Kriegsruhm. Woher aber die großen Ideen kamen, die den Gang
der Weltgeschichte dirigierten, das zu ergründen lag nicht mehr im
Klasseninteresse des Bürgertums. Genug, sie waren da als Ausfluß
einer allgemeinen menschlichen Vernunft. Wer nach Art und
Herkunft dieser Vernunft fragte, wer den Entwicklungsgedanken auf
das menschliche Bewußtsein ausdehnte, der rüttelte bereits an den
Fundamenten der bürgerlichen Gesellschaftsordnung. Diesen letzten
Schritt unternahm die materialistische Geschichtsauffassung, die
als Ideologie selbst ökonomisch durch die Produktionsverhältnisse
des kapitalistischen Zeitalters bedingt war. Die bürgerliche
Geschichtswissenschaft sucht die bestehende soziale Ordnung zu
rechtfertigen, die marxistische Soziologie zeigt, daß alles Bestehende
bereits die Keime der Zukunft in sich trägt.

Daß Paneth diesem Gedanken der natürlichen Entwicklung im
Sozialen fernsteht, beweist schon der Umstand, daß er — wo immer
möglich — gegen die Vermassung des Menschentums zu Felde zieht,
er ist typisch individualistisch eingestellt und lehnt jeden Kollekti¬

des Staates zu schleudern, — und krachend sinken deren Türme
in Schutt und Trümmer. Dann sehen wir auf dem gereinigten
Grund ein neues Reich des Glücks für die Menschheit erstehen,
in dessen Schilderung sich die ganze Güte und Milde der dieser

von Geschick und Menschen mißhandelten Natur zeigt, so daß

wir den wilden Stürmer kaum mehr wiedererkennen.»
So müssen wir Jean Meslier zu verstehen und würdigen

suchen. Gewiß kann man es als eine Schwäche ansehen, daß er
bis zu seinem Tode über seine wahren Ansichten über Well.
Gott und die Menschen geschwiegen hat. Gleichwohl bleihl
auch er ein verehrungswürdiger Vorkämpfer einer neuen Zeit.
Man wird sich seiner immer wieder erinnern, wenn von Rebellen

und Ketzern, von Kampf gegen Dogma und Scheinchristentum

und von den sozialen Utopisten des 17. und 18. Jahrhunderts

die Rede ist.
Auch vom Standpunkt des Freidenkertums aus geht es nicht

an, Meslier, den Atheisten, der in der Kirclie verblieb, etwa
mit Uamennais, dem Gott- und Christgläubigen, der mit der
Kirche brach, vergleichen zu wollen. Lamennais starb 18;>4,

also einige Jahrzehnte nach der großen französischen Revolution,

Meslier dagegen schon 1729, in der Epoche der finstersten
Reaktion und geistigen Unterdrückung. Für Meslier wäre, wenn
er sich von seiner Gemeinde und von der Kirche hätte lösen

wollen, nichts anderes übrig geblieben als zu verhungern oder
sich denjenigen auszuliefern, die wohl zum tödlichen Schlag

gegen ihn ausgeholt hätten. Und das wertvolle, historisch
gewordene Dokument, das «Testament» Mesliers, wäre für die
Nachwelt verloren gegangen. J. Wanner

Geschichte des Materialismus
Unter «Materialismus» versteht man eine Richtung der

Philosophie, in deren Mittelpunkt der Begriff der «Materie» steht.
Indes andere philosophische Strömungen vom Geist
Spiritualismus I, von den Ideen (Idealismus), vom Ueben (Vitalis-
mus), von einem beseelten Weltall Pantheismus I usw.
ausgehen, setzt der Materialismus in allen seinen historischen Spielarten

bei der universal gedachten Materie ein, von wo aus er

vismus als Tendenz zur Herabdrückung des geistigen Niveaus ab. Das

Dichterwort: «Es wächst der Mensch mit seinen höheren Zielen» ist
ihm fremd; er begreift auch nicht, daß jeder Individualismus zum
Mißbrauch des Intellekts verleitet. Ein derartiger Mißbrauch liegt
bereits vor, wenn umfassende Probleme in aphoristischer Form
behandelt werden, wie dies Nietzsche tat, an dessen oft nur geistreichen
Art sich Paneth ein Muster genommen zu haben scheint. Gewiß,
Paneth ist ein vielbelesener Mann und er spielt mit Gedankenassoziationen,

die auf den ersten Blick bestechend erscheinen, aber das

vielgestaltige Leben läßt sich nicht in Aperçus einfangen, die eine

große Hauptlinie vermissen lassen. Das «Rätsel Mann» ist nur aus
der sozialen Vormachtstellung des Mannes zu erklären, so wie das

Rätsel Weib aus der Sklavenrolle, aus der die Frau erst in neuester
Zeit zu erwachen beginnt. Das soziologische Element erweist sich

auch im Charakterlichen auf die Dauer als entscheidender denn alle

biologische Veranlagung. Wer das übersieht oder gar leugnet, der
steht — bewußt oder unbewußt — im Dienste politisch reaktionärer
Gewalten. Hartivig.

«Das moderne Weltbild» (Grundlagen einer freigeistigen
Weltanschauung), von Dr. E. B. Zimmermann. Hamburger Kulturverlag,
Hamburg. 80 Seiten. Preis DM 2.80.

Mit dieser Schrift haben wir, was wir schon lange gewünscht
hatten, nämlich einen «Katechismus» der freigeistigen
Weltanschauung, eine nicht zu knappe und nicht zu umfangreiche Schrift.
worin auf kurze, präzise Fragen kurz und präzis, oder, wo es nötig
ist, auch ausführlicher geantwortet wird. In der Einleitung setzt


	Jean Meslier (1664-1729) : ein Atheist im Priestergewand

