Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 11

Artikel: Jean Meslier (1664-1729) : ein Atheist im Priestergewand
Autor: Wanner, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AARAU, den 1. November 1950

(Ersehelnf regelmiiBig am 1. jeden Monunj

33. Jahrgang — Nr. 11

DER FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Redaktion: Postfach 1197, Bern-Transit / Abonnementspreis jéhrl. Fr. 8.— (Mitglieder Fr. 7.—). Einzelnummer 50 Rappen
S&mtliche Adrefléinderungen und Bestellungen sind zu richten an die Geschéfisstelle der FVS, Postfach, Basel 12. Postcheck V 19305 Basel

Kritik an

Literatur — Streiflichter — Aus

- Geschichte des Materialismus -

Inhalt: Jean Meslier
Kirchenbauten und Kirchendienst —

NS

der Bewegung,

Armeen sind zu schlagen. aber Ideen kann man unicht in

Blut ersticken.
Frank Thiess

Jean Meslier
(1664—1729)

Ein Atheist im Priestergewand

1. Sein Leben

Zu den bedeutendsten Sozialkritikern des 17., 18. und 19.
Jahrhunderts und zu den Vorldufern des utopischen Sozialismus
gehéren die Franzosen Jean Meslier, Morelly, Mably und La-
mennais. Das Wirken und die Schriften dieser Médnner waren
von mehr oder weniger starkem Einflul auf die sozialistisch-
kommunistischen Strémungen vor und wihrend der (ranzisi-
schen Revolution. Eine vornehme Stellung unter ihnen nimmi
Jean Meslier ein. In einer kleinen franzdsischen Gemeinde, in
Etrépigny (Ardennen) wirkte er seit 1692 als armer, aber mit
dem Wissen seiner Zeit ausgestatteter Seelenhirt. Aus innerstem
Herzen erfiillte er seine harten Pflichten, im Gegensatz zu der
vielfach verrohten und verkommenden Landgeistlichkeit.
Durch den Anblick all der leiblichen und geistigen Not um ihn
her, wurde er zu einem ingrimmigen Hasser der bestehenden
Zustinde in Staat und Kirche. Religion und Kirche erschienen
ihm nur als Mittel, das Volk in Dummheit und Gehorsam zu
erhalten. Mit uniibertroffener Schirfe rechnete er mit Konig-
tum, Adel, Geistlichkeit, Militarismus, Beamtentum, Steuer-
piachtern und Geldprotzen ab. Kein radikaler Freidenker
konnte die Kritik an Schirfe iibertreffen, die Meslier an diesen
Einrichtungen und Personen geiibt hat. Ueber das Privateigen-
tum und den Kommunismus duflerte er sich in seinem umfang-
reichen Testament, das erst 1864 in Amsterdam vollstindig her-
auskam, wie folgt:

«Ein MiBBbrauch, der fast allgemein besteht und hochgehal-
ten wird, ist die besondere Aneignung der Giiter und Reich-
titmer der Erde, anstatt sie gemeinschaftlich zu besitzen und zu
genielen. Aus der Teilung der Giiter und Reichtiimer der Erde,
aus dem Sondereigentum entstanden die Gegensitze zwischen
den Reichen und Armen, den Satten und den Hungrigen, den
Hohen und den Niedrigen. Blickt man auf diése Ungerechtig-
keiten, auf den Luxus der einen und das Elend der andern.
auf UeberfluBl und Diirftigkeit, wobei die Klassenteilung sich
keineswegs mit Tugend und Untugend deckt, so ist es unmog-
lich, an die Existenz eines Gottes zu glauben, denn es ist un-
denkbar, daBl ein Gott diesen Umsturz der Gerechtigkeit dul-
den koénnte. Die ersten Christengemeinden lebten kommuni-

stisch, aber sophistische Geistliche haben die Gemeinschaft der

irdischen Giiter durch die Kommunion ersetzt: durch die Ge-
meinschaft von eingebildeten Giitern. Die Ménche jedoch wis-
sen, soweit es sie selber betrifft, die Gemeinschaft der irdischen
Giiter zu schitzen, und sie sind gegen jede Not geschiitzt.»

Ungleichheit betrachtete Meslier als eine Verletzung der
Natur. Wenn er auch erkannte, daB sich die Menschen einer
gewissen Abhingigkeit und Unterordnung zu fiigen haben, so
darf diese Unterordnung nicht in Ungleichheit und Unfreiheit
ausarten. Die Rettung der Menschheit liegt nach seiner Ueber-
zeugung in der Vereinigung der Vilker gegen die Tyrannen, in
der Erkenntnis und Befolgung der Naturgesetze, die die Gii-
tergemeinschaft und die Arbeit aller verlangen.

Meslier war eine der eigentiimlichsten Erscheinungen seiner
Zeit. Sein Testament zeugt von einer inneren Ergriffenheit und
einem seelischen Kampf, der ihn der Verzweiflung nahe
brachte. Wenn ein Priester sterbend um Verzeihung bittet, das
Christentum gelehrt zu haben, und wenn dieser Priester seine
Pfarrkinder, denen er ein Exemplar des Testamentes als Denk-
schrift hinterlieB, in einer Art 6ffentlicher Abbitte um Ver-
zeihung nachsucht, weil er gezwungen war, Liigen zu predigen,
die er in seinem Herzen verabscheute, und der nur aus Furcht,
die stirker war als seine Kraft, bis zu seinem Tode geschwiegen,
dann konnen wir wohl ahnen, wie dieser Mann gelitten hat.

Am Eingang seines Werkes findet sich folgende Anrede an
seine Gemeindeglieder, der hier nur einige der hervortretend-
sten Sdtze entnommen sind:

«Euch, meinen Briidern, ist meine Uneigenniitzigkeit bekannt,
ich opfere meinen Glauben keinen niedrigen Interessen. Wenn
ich einen Stand erwihlt habe, der nicht mit meinen Gefiihlen
iitbereinstimmt, so tat ich es nicht aus Habsucht, sondern aus
Gehorsam gegen meine Eltern. Ich hitte Euch frither aufge-

klirt, wenn ich es ungesiraft hitte tun diirfen. Ihr werdet mir, »

meine Briider, ich zweifle nicht daran, Gerechtigkeit wider-
fahren lassen. Welche Gewissensbisse hat mir nicht Eure
Leichtgldubigkeit verursacht!»

Voltaire verfertigte und verbreitete einen Auszug des Te-
staments. «Ich habey, so dullerte er sich iiber dieses Dokument,
«beim Lesen desselben vor Schrecken gebebt.» An d’Alembert
schrieb er dariiber: «Es ist mit einer derben Einfachheit ge-
schrieben, welches ungliicklicherweise den Stempel der Auf-
richtigkeit trigt.»

Ohne Zweifel haben andere Denker jener Epoche grioeren
und nachhaltigeren Einflufl auf ihre Zeitgenossen ausgeiibt,
aber dieser Pfarrer aus Etrépigny war der erste Priester, der
den Mut und die Aufrichtigkeit hatte, die religiésen Irrtiimer

abzuschworen. Keiner fithlte, haf3te und verabscheute so tief

Uaag

3°u3011q1qsopuey

ZyomMydg 31y



82 DER FREIDENKER

Nr. 11

die Uebel der Gésellschaft, die MiBBbriuche, die Eitelkeit, die

.- Torheiten und Schlechtigkeiten der Menschen, wie dieser Anti-

christ, der im Sterben um Vérzeihung bat, weil er in seinem
Leben absurde und entsetzliche Dinge gepredigt hatte.

In Jean Meslier aber, in diesem Fanatiker des Hasses, in die-
sem entschiedenen Leugner eines giitigen Gottes und eines Des-
seren Jenseits gliihte ein Herz voll begeisterter Menschenliebe.
Miissen wir in ihm nicht einen Vorlidufer des kommunistischen
Manifestes erblicken, wenn er alle Volker der Erde zur Eini-
gung und gemeinsamen Erhebung wider ihre Unterdriicker
aufruft, damit auf den Triitmmern der von ihnen zerschlagenen
schindlichen alten Gesellschaftsordnung eine neue Gesellschaft
der Rechtschaffenheit, Wahrheit und Gerechtigkeit erstehe!

Meslier starb im Jahre 1729, fiinfundfiinfzig Jahre alt. Man
glaubt, daB} er des Lebens iiberdriissig war, weil er sich wiih-
rend seiner Krankheit die notwendigen Nahrungsmittel ver-
sagte und nicht einmal ein Glas Wein zu sich nehmen wollte.
Vor seinem Tode verschenkte er seine kleine Habe an die
Gemeindeglieder und bat, daf} man ihn in seinem Garten be-
graben mdoge.

2. Das Werk Mesliers

In dieser Lebensskizze wurde bereits auf das Testament, das
Lebenswerk Mesliers, hingewiesen. In diesem kdmpfte er in
erster Linie gegen die Irrtiimer, die dazu dienten, die Menschen
in der Knechtschaft zu halten, und die von Religion und
Kirche aus Griinden einer egoistischen Politik geférdert wur-
den. Der weitaus grofBte Teil des Testamentes besteht daher in
einer Kritik der Religion im allgemeinen und des christlichen
Dogmas im besonderen. Im Rahmen dieser Religionskritik
wandte sich Meslier auch den politischen und sozialen Zustin-
den zu. Dem Ganzen schlof sich ein philosophischer Teil an,
der dem Idealismus der damaligen offiziellen Philosophie und
ihren Grundbegriffen, Gott, Seele und Unsterblichkeit, eine
materialistische Metaphysik gegeniiberstellte. (Materialistische
Metaphysik — die Lehre, der zufolge das Wesen der Welt die
Materie ist).

Die religiése und philosophische Kritik soll hier in fliich-
tigen Strichen skizziert und durch die darin zum Ausdruck
kommenden sozialen Prinzipien erginzt werden.

Mesliers religiose Kritik beruht auf dem jener Zeit geldu-
figen Rationalismus, dem unbedingten Vertrauen auf die Macht
der Vernunft, der es gelingen miisse, die Menschen von all den
herrschenden Irrtiimern, wie sie hauptsichlich von der Reli-
gion gefordert werden, zu befreien und sie zu einem naturge-
miiBlen Leben zu fiihren.

Die Religion als solche sucht Meslier durch Aufdeckung
ihrer Entstehung anzugreifen. Sie ist nach ihm keine gottliche
Offenbarung, sondern das Werk des menschlichen Egoismus,
die Erfindung schlauer Priester und politischer Machthaber.
die das gldubige Volk mit solchen Lehren zu fesseln trachten,
um es besser beherrschen zu kénnen. Mag hier Meslier die
Ursachen der Entstehung der Religionen etwas zu sehr ver-
einfachen, so kann doch nicht bestritten werden, daf} in seiner
Darstellung etliche Wahrheiten enthalten sind.

Die christliche Dogmatik und Morallehre verwirft Meslier,
weil sie mit ihren asketischen Forderungen lebensfremd und
lebensfeindlich sind, wihrend er die Verwirklichung eines
natiirlichen, irdischen Gliickzustandes fiir die Menschheit er-
strebt. Demgemil3 lehnt er auch die Lobpreisung des Leidens
durch das Christenum leidenschaftlich ab. Nicht ganz zu Un-
recht wird ihm vorgeworfen, daB er sich in seiner Kritik am
Christentum stark von grob rationalistischen Einwinden habe
leiten lassen. Im iibrigen fuflt auch Saint-Simons (1760—1825)
Kritik am Christentum auf dhnlichen Gedankengingen. Auch
er bekidmpft das religiose Ideal der Weltentsagung und lehrt,
daB das Christentum erst dann Aussicht habe, eine universelle
Religion zu werden, wenn die Kirche dem Sinnlichen gerecht
zu werden- suche und der Menschheit schon in diesem Leben
zum Maximum an Gliickseligkeit verhelfe.

Meslier findet keine Befriedigung in dem im 18. Jahrhunderi
noch beibehaltenden Deismus, also in jenem Glauben, nach
dem Gott die Welt erschaffen, sie aber weder beeinfluf3t, noch
sich personlich geoffenbart, noch Wunder getan habe. (Deisten
waren u. a. Voltaire und die Philosophen der Aufklirung.) Mes-

Literatur

Ludwig Paneth, «Ritsel Mann». Zur Krisis des Menschentuimns.
Ziirich 1946, Rascher-Verlag. (Fortsetzung von Nr. 9. S. 67—68.)

Von einer allgemeinen Krisis des Kapitalismus weill der Autor
nichts, sondern er vermerkt nur duBerlich sichtbare Folgeerschei-
nungen derselben, in deren Mittelpunkt er ein biologisches Moment
stellt: Steigerung der triebhaften Lebenskrifte. Daran ist so viel
richtig, daB infolge der heftigen seelischen Erschiitterungen, denen
der heutige Mensch (durch Wirtschaftskrise und Kriegsnot) sich
ausgesetzt fiihlt, etwas eingetreten ist, was man in der Psychologie
als Regression bezeichnet. Wenn es uns im Leben schlecht geht, dann
fliichten wir gedanklich in eine Zeit zuriick, in der wir uns als
Kinder unter der Obhut unserer Eltern geborgen fiihlten. Mancher
rauhbeinige Soldat stirbt mit dem Ruf nach der Mutter auf dem
Schlachtfeld, aufgeklirte Menschen ertappen sich (wie Levin in L.
Tolstois «Anna Karenina») in bedriickenden Situationen darauf,
daB sie zu beten beginnen. Es ist eine besondere Art von Wach-
triumen, die sich in solchen Riickfillen in den Infantilismus offen-
baren und deren Mechanismus auf eine gewisse seelische Erleichte-
rung abzielt. Das Triebhafte in uns (Paneth nennt es unzutreffend:
das Biologische) gewinnt die Oberhand in unserem Denken und ver-
driingt jene geistigen Errungenschaften, die sich in Krisenzeiten
als wenig verldBlich erwiesen haben.

Die wachsende Unsicherheit der Existenz, die Angst vor dem Aus-
bruch eines neuen Krieges oder vor dem drohenden sozialen Um-
sturz. dies alles fiithrt zu einer Panikstimmung. die sich nach auflen

hin dadurch bemerkbar macht, dafl die Menschen von Ablenkungs-
mitteln aller Art Gebrauch machen. Es ist kein Zufall, wenn in neue-
rer Zeit der Handel mit Rauschgiften floriert und auch geistige
Opiate gewinnen wieder an Anwert: Religiose Ekstasen, kiinstle-
rische Sensationen (Surrealismus, abstrakte Kunst usw.), philoso-
phische Modestromungen (Existentialismus), sportliche Uebertrei-
bungen (Rekordsucht), Jazzdelirien usw. sind alles nur verschiedene
Ausdrucksformen fiir den.in Krisenzeiten gesteigerten Infantilis-
mus. So vollzieht sich vor unseren Augen ein seelischer Riickfall ins
Triebhafte, ein «Riickfall um viele Jahrtausende» (S. 417), wie Pa-
neth selbst zugibt; dennoch spricht er in diesem Zusammenhang
von einer «biologischen Revolution» (so betitelt er das ganze V. Ka-
pitel), in seltsamer Verkennung des Begriffes «Revolution». Auch
die Nazis sprachen einst euphemistisch von einer nationalsozialisti-
schen «Revolution», um ihre wahren Absichten zu tarnen. Objektiv
gesehen entpuppte sich der ganze Nazismus mit seinen hochtonen-
den Schlagworten von der vilkischen Eigenart des reinrassigen Ger-
manentums als eine Revolte des rabiat gewordenen deutschen Klein-
biirgers, der nach der katastrophalen militirischen Niederlage von
1918 befiirchten muBte, zwischen den Miihlsteinen des GroBlkapitals
und den michtig anschwellenden Arbeiterorganisationen zermalmt
zu werden. Da verdingten sich diese letzten Mohikaner einer unter-
gehenden Gesellschaftschicht als Séldner dem GroBkapital, dem es
auf diese Weise gelang, seine Vormachtstellung durch Niederkniip-
pelung der revolutiondren Arbeiterschaft zu behaupten und zu-
gleich einen Revanchekrieg vorzubereiten.

Eine wirkliche Revolution sieht anders aus; vor allem muB} die-
selbe 6konomisch untermauert sein. Es gibt ein ganz falsches Bild



Nr. 11

DER FREIDENKER 83

lier propagiert den Atheismus. Seine Ueberzeugung geht da-
hin, da3 die Materie das wahre Sein, die Grundsubstanz der
Welt und ihres Geschehens sei. Er erkldrt die Welt einzig und
allein aus natiirlichen Vorgiingen und glaubt, daB ein zwecklos
blindes Walten der Natur all ihren Schépfungen zu Grunde
liege. Die Annahme einer hichsten Intelligenz, eines obersten
geistigen Wesens, ist vollig iiberfliissig, ja sinnwidrig. Von der
Materie sagt er, daB sie ihre Bewegung aus sich selbst und nicht
von einem géttlichen Wesen erhalten habe.

Diesem metaphysischen Materialismus, der den Grund alles
Seins in der Materie erblickt, entspricht eine materialistische
Psychologie, d. h. ein anthropologischer Materialismus, der die
menschliche Seele fiir etwas Materielles erklirt. Die Empfin-
dungen glaubt Meslier aus Bewegungen und Modifikationen
kleinster Teile der Materie geniigend erkldren zu kénnen. Mit
der Immaterialitit fdllt fiir Meslier auch die Unsterblichkeit
der Seele.

Mesliers Philosophie griindet sich also auf die mechanisti-
sche Naturauffassung, deren Grundsitze er zur Erklirung des
Geistig-Seelischen verwendet. Was einige Jahre spéter Lamet-
trie (1709—1751), gegen Ende des 18. Jahrhunderts Holbach
(1723—1789) und spiter die andern Materialisten (Helvetius,
Moleschott, Biichner, Vogt u. a. m.) zum neuen Dogma erhoben,
hatte Meslier bereits vorweggenommen.

Den Prinzipien Euddmonismus (== Gliickseligkeitslehre),
Atheismus und Materialismus entspricht als grundlegendes so-
ziales Prinzip die kommunistische Gemeinschaftsordnung. Al-
lerdings unterld3t es Meslier, in seinem mehr negativ-kriti-
schen als aufbauenden Werk auf eine nihere Gestaltung des
Wirtschaftslebens einzugehen. Er begniigt sich mit einer fliich-
tig skizzierten Utopie und fiihrt darin ungefihr folgendes aus:

Eine gerechte Gemeinschaftsordnung hat von der natiir-
lichen Gleichheit der Individuen und ihrem Recht auf einen
gerechten Anteil am Ertrage auszugehen. Die rechtliche Gleich-
heit muBl mit der materiellen verbunden sein. Alle Giiter der
Erde sind daher von der Gesellschaft in Eigentum zu nehmen,
damit allen ein gleicher Anteil gewihrt werden kann. Die Ge-
meinschaft ist aufzubauen auf dem Grundsatz des politischen

Foderalismus; Meslier verwirft den zur Zeit des Ancien régim«
im Zenith stehenden extremen Zentralismus. In der Stadt, im
Dorf oder in der Gemeinde besteht die allgemeine Arbeits-
pflicht; Miiiggéinger sind nicht mehr méglich. Damit Produk-
tion und Verteilung in geordneter Weise von sich gehen, ist
strenge Unterordnung der einzelnen Glieder dieses Gemein-
wesens unter die Leitung der Weisesten und Aeltesten erfor-
derlich. Die Beziehungen der beiden Geschlechter sind neu
zu regeln. An die Stelle der unaufléslichen katholischen Ehe
tritt die Ehe aus Neigung. Das Ideal ist in einer méglichst
freien Form der gegenseitigen Verbindung zu finden. Die Er-
zichung der Kinder iibernimmt die Gesellschaft. Er vertraut,
wie alle Utopisten, auf die absolute Macht des pidagogischen
Faktors, von dem er glaubt, dal er wohl imstande sei, durch
gleiche Erziehung auch gleiche Menschen zu formen und so
den Grund zur Garantie der kommunistischen Ordnung des
Gemeinwesens zu legen.

Mit der Kritik der privatwirtschaftlichen Ordnung liufl
parallel eine Kritik der politischen MiBstinde, wie sie durch
den Absolutismus und die Vorrechte der oberen Stinde ge-
schaffen waren. Kénig, Adel und Geistlichkeit sind fiir Meslier
die Ausbeuter des Volkes. Er wird nicht miide, auf die un-
gleiche Rechteverteilung und die Ausbeutung des dritten Stan-
des durch die Oberen mit dem Kénig an der Spitze hinzuweisen.
Das alleinige Mittel zur Ueberfithrung des Feudalismus in die
neue Ordnung erblickt Meslier in der revolutioniren Erhe-
bung.

Nirgends ist der utopische Sozialismus des 18. Jahrhunderts
so bestimmt charakterisiert wie im Testament von Jean Mes-
lier. Sein Sozialismus als Wirtschafts- und Gesellschaftssystem,
ausgehend vom theoretisch-philosophischen Radikalismus, von
seinem Materialismus und Atheismus, bedeutet einen vollstin-
digen Bruch mit allen traditionellen Werten in Philosophie
und Religion. Keiner der Utopisten hat an seiner Zeit eine
so schonungslose Kritik geiibt, die, muf} sie auch da und dort
als iiberbordend angesehen werden, doch auf ganz andere sitt-
liche Krifte schlieBen 14Bt, als wir sie in der sozialistischen
Bewegung unserer Tage vorfinden. Es kommt nicht von unge-

von der groBen franzésischen Revolution, wenn man dieselbe — auch
nur «der Idee nach» — als «eine Revolution der Ratio» (S. 314) be-
zeichnet. Die ideologische Bedeutung eines Rousseau und Voltaire
soll nicht unterschitzt werden, doch ihr geistiges Wirken war nur
moglich, weil sich — nicht nur in Frankreich — eine soziale Um-
lagerung von gewaltigen AusmaBlen vollzogen hatte: Das biirgerliche
Handelskapital war auf dem Wege, die landwirtschaftliche Grund-
rente der Feudalherren in den Hintergrund zu dringen. Die ver-
armten Landadeligen waren genétigt, als Seeoffiziere in den Dienst
der biirgerlichen ostindischen Handelskompagnie zu treten, d. h.
sich als «bewaffnete Kommis» (Ferdinand Lasalle) zu verdingen.
Der Nimbus des Feudalismus war dahin. Mochte sich auch Moliére
(«Der Biirger als Edelmann») noch so sehr iiber die neureichen
Parvenus lustig machen, aus dem biirgerlichen Geldschrank stieg
wie der Riesengeist aus Tausendundeine Nacht eine neue Zeit em-
por: Die Revolution marschierte und erfaBBte mit ihrem Schlacht-
ruf «Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit» auch die Massen der ge-
knechteten Bauern. Das Industriekapital erzwang die Aufhebung
der Leibeigenschaft und die Brechung der Zunftgesetze.

Es gibt daher sogar ein objektives, nimlich 6konomisches Krite-
rium fiir den Fortschritt der Menschheit: die Steigerung der Pro-
duktion. Und daB diese heute zu einem Fluch der Menschheit ge-
worden ist, das ist der beste Beweis dafiir, daBB die Welt fiir eine
Revolution reif geworden ist. Aber natiirlich nicht fiir eine «bio-
logische Revolution», denn die Entfesselung richtungsloser Trieb-
krifte im Menschen kann nur als politisch reaktionir gewertet wer-
den. Dies gilt auch fiir den Zionismus, der von Paneth als «biolo-
gische Revolution im Judentum» (S. 359) bezeichnet wird. Auch in

der Behandlung der Judenfrage darf iibrigens das soziologische Mo-
ment nicht iibersehen werden. Die Krise des Kapitalismus fiithrt nicht
nur zwangsldufig zum Faschismus, sondern auch zur Verschirfung
des Antisemitismus, d. h. zu dessen Wandel «vom Religionshafl zum
NationalhaB3». Es ist typisch ideologisch gedacht, wenn dieser Wan-
del so erklirt wird, wie dies Paneth tut, daB «nicht mehr jiidische
Ratio und germanische Phantasie, sondern odium Judaicum wund
furor Teutonicus gegeneinanderstehen» (S. 360). Materialistisch be-
trachtet hat der Antisemitismus, so wie auch die meisten sonstigen
Aggressionstriebe der Menschen, wirtschaftliche Hintergriinde und
kann daher nur nach Ueberwindung des kapitalistischen Systems
durch eine die ganze Erde umfassende Planwirtschaft aus der Welt
geschafft werden.

Das sieht Paneth nicht, da er iiberhaupt der materialistischen Ge-
schichtsauffassung fremd gegeniibersteht; er unterscheidet (Seite
486 ff.) drei Epochen in der Geschichtsschreibung: die mythisch-
archetypische, die historisch-individuelle und die geschichtswissen-
schaftliche. Auf der letzten Stufe «wird es Aufgabe, in der indivi-
duell historischen Erscheinung das Allgemeingiiltige aufzusuchen».
Wieder vermissen wir das materielle Moment, das hinter jeder
«Selbstbewegung des Geistes» (Hegel) verborgen ist. Alle Ge-
schichtsschreibung dient bestimmten, nimlich politischen Zwecken.
Wenn es in der Bibel heiBt, daB Gott den Juden Kanaan, das «Land.
wo Milch und Honig flieBt» verheiflen wird, so soll damit bekraf-
tigt werden, daf} dieses Land von den Juden mit Recht in Besitz ge-
nommen wurde. Und nicht nur das: Gott wird auch weiterhin fiir
das historische Geschehen verantwortlich gemacht; es ist z. B. ein
«gerechter Krieg», den die Juden gegen die Kanaaniter und Midia-



84 DER FREIDENKER

Nr. 11

fahr, daB sich heute wieder Sozialisten finden, die sich an
dem zu orientieren beginnen, was die Utopisten auszeichnete:
ihre Selbstlosigkeit und ihr unaufhérliches Bestreben, der lei-
denden Menschheit Brot, Gerechtigkeit und Freiheit zu er-
kdmpfen. Das neue Leben allein auf den homo oecconomicus
zu stellen, ist wohl eine realere Utopie als die phantasievollen
Wunschbilder der meisten Utopisten. Aber trotz aller Ein-
winde gegen ihre Illusionen miissen wir anerkennen, dal} ihr
Streben ehrlich und grof3 war.

Zum SchluBl dieser Skizze seien noch zwei Stellen erwiihnt,
die zwei Schriften iiber den utopischen Sozialismus des 18.
Jahrhunderts entnommen sind.

Im Buch von Dr. Hans Girsberger «Der utopische Sozialis-
mus des 18. Jahrhunderts in Frankreich und seine philosophi-
schen und materiellen Grundlagen» schreibt der Verfasser u. a.:

«Mesliers Testament ist eines der eigenartigsten Werke des
Aufkldrungssozialismus. Als elementare Explosion einer ein
Leben hindurch versteckt gehaltenen Empérung gegen die herr-

“schenden MiBstinde und Lehren, ist es beherrscht von einem
Radikalismus, wie er in den wenigsten sozialen Schriften aus
dieser Periode sich findet. Flammender wurde wohl niemals
der Klassenkampf aufgestachelt und der Klassenhall gepredigt.
Man hért aus diesen furchtbaren Worten bereits den Donner
der franzosischen Revolution mit all ihrer gigantischen Wild-
heit heraus, die zwei Menschenalter spiter das Ancien régime
vernichten sollte. Unerbittlich wird mit allen Lehren und Zu-
stinden des Ancien régime gebrochen, an ihre Stelle werden
die in extremer Schirfe gefaBlten Doktrinen des Atheismus,
Materialismus und Kommunismus gesetzt.»

Lindemann, der Verfasser eines Buches iiber die Vorldufer
des neueren Sozialismus charakterisiert das Testament Mesliers
mit folgenden Worten:

«Durch drei Binde wilzt sich die Flut des ein Leben lang
aufgestauten Wassers und der geschirften Erbitterung in un-
geheuren Perioden wild und triiber schiumend dahin. Von
itberall her holt der Scharfsinn eines kiithnen, vor keinen Kon-
sequenzen zuriickschreckenden Geistes die Felsblocke der Kri-
tik, um sie gegen die Burg des Gottesglaubens und die Feste

des Staates zu schleudern, —— und krachend sinken deren Tiirme
in Schutt und Triimmer. Dann sehen wir auf dem gereinigten
Grund ein neues Reich des Gliicks fiir die Menschheit erstehen,
in dessen Schilderung sich die ganze Giite und Milde der dieser
von Geschick und Menschen miBBhandelten Natur zeigt, so dali
wir den wilden Stiirmer kaum mehr wiedererkennen.»

So miissen wir Jean Meslier zu verstchen und wiirdigen
suchen. Gewil3 kann man es als eine Schwiche ansehen, daB3 er
bis zu seinem Tode iiber seine wahren Ansichten iiber Welt,
Gott und die Menschen geschwiegen hat. Gleichwohl bleibt
auch er ein verehrungswiirdiger Vorkdmpfer einer neuen Zeit.
Man wird sich seiner immer wieder erinnern, wenn von Rebel-
len und Kectzern, von Kampf gegen Dogma und Scheinchristen-
tum und von den sozialen Utopisten des 17. und 18. Jahrhun-
derts die Rede ist.

Auch vom Standpunkt des Freidenkertums aus geht es nicht
an, Meslier, den Atheisten, der in der Kirche verblieh, etwa
mit Lamennais, dem Gott- und Christgliubigen, der mit der
Kirche brach, vergleichen zu wollen. Lamennais starb 1854,
also einige Jahrzehnte nach der groBen franzosischen Revolu-
tion, Meslier dagegen schon 1729, in der Epoche der finstersten
Reaktion und geistigen Unterdriickung. Fiir Meslier wire, wenn
er sich von seiner Gemeinde und von der Kirche hitte 15sen
wollen, nichts anderes iibrig geblieben als zu verhungern oder
sich denjenigen auszuliefern, die wohl zum tédlichen Schlag
gegen ihn ausgeholt hitten. Und das wertvolle, historisch ge-
wordene Dokument, das «Testament» Mesliers, wire fiir die

Nachwelt verloren gegangen. J. Wanner

Geschichte des Materialismus

Unter «Materialismus» versteht man eine Richtung der Phi-
losophie, in deren Mittelpunkt der Begriff der «Materie» steht.
Indes andere philosophische Strémungen vom Geist (Spiri-
tualismus), von den Ideen (Idealismus), vom Leben (Vitalis-
mus), von einem beseelten Weltall (Pantheismus) usw. aus-
gehen, setzt der Materialismus in allen seinen historischen Spiel-
arten bei der universal gedachten Materie ein, von wo aus er

niter bis zu deren Ausrottung fiihren. Bei anderen Vélkern zeigt
sich das Bestreben, ihre Herrscher von hoheren Wesen abstammen zu
lassen (der rémische Kénig Numa Pompilius und die Nymphe Ege-
ria). In der feudalistischen Epoche bégniigt man sich mit dem «Got-
tesgnadentum» der Fiirstengeschlechter.

Eine heroisierende Geschichtsschreibung glorifiziert die Taten
grofler historischer Personlichkeiten. Das aufstrebende Biirgertum
hatte ein Interesse daran, den Nimbus der iiberragenden Fiihrer-
gestalten zu zerstoren; die biirgerliche Geschichtswissenschaft pro-
klamiert den Vorrang weltbewegender Ideen, als deren Triger ein-
zelne Individuen erscheinen mogen. Der Kulturgedanke verdringt
den Kriegsruhm. Woher aber die grolen Ideen kamen, die den Gang
der Weltgeschichte dirigierten, das zu ergriinden lag nicht mehr im
Klasseninteresse des Biirgertums. Genug, sie waren da als Ausflul}
einer allgemeinen menschlichen Vernunft. Wer nach Art und Her-
kunft dieser Vernunft fragte, wer den Entwicklungsgedanken auf
das menschliche BewuBtsein ausdehnte, der riittelte bereits an den
Fundamenten der biirgerlichen Gesellschaftsordnung. Diesen letzten
Schritt unternahm die materialistische Geschichtsauffassung, die
als Ideologie selbst 6konomisch durch die Produktionsverhiltnisse
des kapitalistischen Zeitalters bedingt war. Die biirgerliche Ge-
schichtswissenschaft sucht die bestehende soziale Ordnung zu recht-
fertigen, die marxistische Soziologie zeigt, dal alles Bestehende be-
reits die Keime der Zukunft in sich trigt.

Dafl Paneth diesem Gedanken der natiirlichen Ertwicklung im
Sozialen fernsteht, beweist schon der Umstand, daBl er — wo immer
moglich — gegen die Yermassung des Menschentums zu Felde zieht,
er ist typisch individualistisch eingestellt und lehnt jeden Kollekti-

vismus als Tendenz zur Herabdriickung des geistigen Niveaus ab. Das
Dichterwort: «Es wichst der Mensch mit seinen hoheren Zielen» ist
ihm fremd; er begreift auch nicht, daB jeder Individualismus zum
MiBbrauch des Intellekts verleitet. Ein derartiger MiBbrauch liegt
bereits vor, wenn umfassende Probleme in aphoristischer Form be-
handelt werden, wie dies Nietzsche tat, an dessen oft nur geistreichen
Art sich Paneth ein Muster genommen zu haben scheint. Gewil}, Pa-
neth ist ein vielbelesener Mann und er spielt mit Gedankenassozia-
tionen, die auf den ersten Blick bestechend erscheinen, aber das
vielgestaltige Leben 1dBt sich nicht in Apercus einfangen, die eine
grofe Hauptlinie vermissen lassen. Das «Ritsel Mann» ist nur aus
der sozialen Vormachtstellung des Mannes zu erkliren, so wie das
Ritsel Weib aus der Sklavenrolle, aus der die Frau erst in neuester
Zeit zu erwachen beginnt. Das soziologische Element erweist sich
auch im Charakterlichen auf die Dauer als entscheidender denn alle
biologische Veranlagung. Wer das iibersieht oder gar leugnet, der
steht — bewuBt oder unbewuft — im Dienste politisch reaktionirer

Gewalten. Hartwig.

«Das moderne Weltbild» (Grundlagen einer freigeistigen Wellt-
anschauung), von Dr. E. B. Zimmermann. Hamburger Kulturverlag.
Hamburg. 80 Seiten. Preis DM 2.80.

Mit dieser Schrift haben wir, was wir schon lange gewiinscht
batten, nimlich einen «Katechismus» der freigeistigen Weltan-
schauung, eine nicht zu knappe und nicht zu umfangreiche Schrift.
worin auf kurze, prizise Fragen kurz und prizis, oder, wo es nétig
ist, auch ausfiihrlicher geantwortet wird. In der Einleitung setzt



	Jean Meslier (1664-1729) : ein Atheist im Priestergewand

