
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 9

Artikel: Die vorchristlichen Religionen

Autor: Preisser, Oswald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DER FREIDENKER Nr. 9

dieser wieder Mehrheit hat im Lande — zu erwarten hat, so
verdirbt dies eben das politische Konzept der kk.-Politiker. Sie

wollen den Protestantismus in christliche Träume eingelullt
überwinden. Darum muß man sich wieder den Schein geben,
als ob

Daß die beiden Theologen neulich wieder etwas Porzellan
zerschlagen haben, davon zeugt ein Artikel in den «Neuen
Zürcher Nachrichten» (Nr. 191, vom 18. August 1950), den Dr. A.
Teobaldi (Zürich) unter dem Titel «Unnötige Schärfe»
veröffentlichte. Teobaldi, offenbar ein Jesuit aus der Umgebung
Richard Gutzwillers, sucht die konfessionellen Gegner und die
Leichtgläubigen zu beschwichtigen, er sucht abzulenken und
schiebt die Entgleisung, d. h. die unnötige Schärfe, auf die beiden

Redaktoren in Luzern. Dabei ist interessant, wie liebenswürdig

und gar harmlos er die beiden Herren vorstellt:

«Die Schweizerische Kirchen-Zeitung, die im 118. Jahrgang in
Luzern erscheint, hat zwei Redaktoren. Sie sind grundverschieden.

Schon ihrer Herkunft nach: der eine ist Berner Aristokrat,
bedächtig und bereits über der Schwelle des Pensionierungsalters,
der andere Solothurner Demokrat, jugendlich und draufgängerisch.

Und doch haben sie viel Gemeinsames: beide sind Professoren

an der gleichen theologischen Fakultät in Luzern, beide als
Menschen außerordentlich liebenswürdig und zuvorkommend;
keiner von beiden würde persönlich irgend jemandem weh tun
oder ihm in einer Notlage nicht beistehen wollen. Wenn sie aber
zur Feder greifen, werden beide scharf, angriffslustig, ja
ausgesprochen gehässig. Während aber der eine dabei wahllos drein-
schlägt und selbst seine besten Freunde im eigenen Lager nicht
sChont, hat sich der andere auf die konfessionelle Polemik
spezialisiert, wobei er besonders Karl Barth und seine Jünger aufs
Korn zu nehmen pflegt.

Durch diese polemische Haltung ihrer beiden Redaktoren droht
die Schweizerische Kirchen-Zeitung auf ein bedenkliches Niveau
herabzusinken. Das hätte nicht viel zu bedeuten,. wenn die
Stellung der «Kirchen-Zeitung», die u. a. amtliches Publikationsorgan

der Diözese Basel ist, ihr nicht einen Charakter gäbe, der
als repräsentativ für die Haltung der kirchlichen Kreise gilt. So

aber wird, besonders auf nichtkatholischer Seite, jede Entgleisung,

für die lediglich die beiden Redaktoren verantwortlich sind,
der katholischen Kirche als solcher angekreidet. Es ist darum
notwendig, solche Entgleisungen festzustellen und zurückzuweisen.»

Raumeshalber können wir auf die weiteren Ausführungen
Teobaldis nicht eintreten. Der Leser kann sich die gespielte
Toleranz aber ohne weiteres vorstellen. Wir beschränken uns
auf einige Bemerkungen zum vorstehend abgedruckten Passus,

mit dem den Gutgläubigen wieder einmal Sand in die Augen
gestreut wird.

Hält Dr. Teobaldi den nichtkatholischen Leser — sei er nun
Protestant oder gar Freidenker —für so hornviehmäßig blöd,
daß er so faulen Zauber aufzutischen wagt? Wir dürfen doch
billigerweise annehmen, daß Schenker und von Ernst als Lehrer
an der katholisch-theologischen Fakultät in Luzern um die
unverfälschten Lehren der Kirche wissen. Wer, wenn nicht diese
beiden, sollte um diese wissen? Und nun wollen Sie, Dr.
Teobaldi, uns weismachen, daß, wenn die beiden in ihrer Eigenschaft

als Redaktoren der Schweizerischen Kirchen-Zeitung
schreiben, sie nicht die Lehrmeinung der Kirche vertreten,
sondern ihre höchstpersönliche Meinung, von der sich die Kirclie
distanzieren müsse Halten Sie den nichtkatholischen Leser, der
die katholische Kirche und ihre Geschichte auch nur einigermaßen

kennt, für so dumm, ja schwachsinnig, daß er ihren
Worten glauben könnte? Was sagt schon Ihre Zurückweisung!
Der katholische Klerus trägt immer auf beiden Schultern: auf
der einen Seite die dogmatische Lehre der Kirche, auf der
andern «das geringere Uebel» das er unter Anrufung der Toleranz
zu überwinden sucht.

Dr. Teobaldi distanziert sich scheinbar nicht nur von diesen

«höchstpersönlichen Meinungen» der beiden Theologen,
sondern er überbindet ihnen auch die Schuld, wenn die Schweize-

Die vorchristlichen Religionen
IV.

Buddha, das heißt «der Erleuchtete», wurde als Fürstensohn um
die Mitte des 6. Jahrhunderts vor der christlichen Zeitrechnung in
Lumini, am Fuße des Himalayagebirges, geboren. Niemand hatte bei
seiner Geburt etwas Außergewöhnliches bemerkt. Trotzdem hat die
spätere Legende diesem Ereignis ähnliche Naturerscheinungen
zugedacht, wie sie nun einmal bei der Geburt aller religiösen Stifter
anzutreffen sind.

Als Fürstensohn wurde er bis zu seiner in frühen Jahren
eingegangenen Ehe in allen weltlichen und ritterlichen Tugenden
erzogen. Seiner Ehe entsproß nur ein Sohn, von dem die Geschichte
seines Stammes nichts zu berichten weiß.

Nachdem Buddha seine Jugend in normalem weltlichen Sinne
verlebt hatte, gab ihm in seinen späteren Jahren das menschliche
Geschehen und Erleben vielerlei Rätsel zu lösen auf. Sein Grübeln
über Leben, Krankheit und Tod wühlte ihn tief auf. Sein darüber
erregtes Gemüt ließ ihm keine Ruhe mehr. Immer deutlicher kam
ihm die Sinnlosigkeit seiner bisherigen Lebensweise zum Bewußtsein.

Dieses Grübeln über den Sinn des menschlichen Daseins veran-
laßte ihn schließlich, seine Familie und die menschliche Gesellschaft
zu verlassen und, wie alle indischen Yogas, in die Einsamkeit der
Natur zu fliehen. In unbeschreiblicher Selbstkasteiung verbrachte
er viele Jahre ein Leben in weitabgewandter innerer Beschaulichkeit,

in ein Leinenhemd und einen aus Fetzen zusammengeflickten
Kittel gekleidet, die er nie wechselte. Wie die meisten brahmani-
schen Asketen schlief er ebenfalls auf einem selbstgezimmerten Dor-
nenbett. Er aß oft nur alle sieben Tage und stand mitunter tagelang
selbstquälerisch sinnend auf demselben Fleck, ohne sich zu rühren
usw.

Nach einem sieben Jahre dauernden Ringen um die Erkenntnis
des menschlichen Lebenszweckes kam er eines Nachts endlich zu
der Gewißheit, daß er zu etwas Höherem geboren sei, und zwar dazu,
die indische Menschheit mit seinem erleuchteten Geiste zu
beglücken. Vorerst trat aber auch ihm der übliche Versucher entgegen.
denn dieser wollte nicht, daß Buddha, der Auserkorene und
Erleuchtete, zur Erlösung der indischen Völker aus ihrer Ungewißheit
werde. Die Legende will es so, denn sonst wäre Buddha kein
außergewöhnlicher Mensch. Nur nachdem er sich durch seine Selbstkasteiung

von seinen früheren Sünden losgelöst hatte, durfte er auch
andere Menschen eines Besseren belehren.

Hierauf wanderte Buddha als Prophet von Stadt zu Stadt und
von Land zu Land, um die gewonnene Wahrheit zu verkünden.
Seinen Jüngern, deren Zahl immer größer wurde, stellte er die
Aufgabe, sich im Einklang mit der neuen Lehre selbst erst von dem
alten geistigen Schlamm und Schutt zu befreien.

Mit der Zeit verstummte die Gegnerschaft Buddhas, denn seine
Gefolgschaft gewann immer größeres Ansehen. Schließlich wurde
seine neue Lehre auch von den Fürsten des Landes anerkannt und,
was naheliegend ist, für ihre egoistischen Zwecke der Unterdrük-
kung des Volkes ausgenutzt, denn alle Fürsten bzw. Regierungen
brauchen bis auf den heutigen Tag untertänige und in tiefster
Demut erzogene «Volksgenossen». Schon der Iraner Ardeshir schärfte
vor seinem Ableben seinem Sohne Shâpûhr ein: «Du sollst wissen,
mein Sohn, daß Religion und Königtum Geschwister sind, von denen
das eine ohne das andere nicht existieren kann. Denn die Religion
ist die Grundlage des Königtums und das Königtum Schutz der
Religion.»

Die Botschaft Buddhas, von ihm selbst verkündet, zu hören,
gehörte später zu den segensreichsten und unvergeßlichsten
Ereignissen derer, die zu ihm pilgerten. Dies ist an sich nichts besonde-



Nr. 9 DER FREIDENKER 67

rische Kirchen-Zeitung «auf ein bedenkliches Niveau
herabsinkt». Diese Behauptung bedeutet nun wirklich einen Gipfelpunkt

der jesuitischen Akrobatik! Wenn diese beiden Kleriker
durch die Verkündung der unverfälschten Lèhre der Kirclie —
daß sie unverfälscht ist, das geht aus der Tatsache hervor, daß

die beiden Lehrer an der katholisch-theologischen Fakultät
sind, daß das Blatt mit kirchlicher Approbation erscheint und
last not least, daß die Kirche die Richtigkeit dieser Lehren in
Spanien demonstriert — das Blatt auf «ein bedenkliches
Niveau» herabdrücken, so kann man daraus schließen, daß die

ganze katholische Lehre auf einem bedenklichen Niveau steht.
Das kann natürlich nicht die Meinung von Dr. Teobaldi sein,
weshalb die Beschuldigung der beiden Redaktoren geradezu
lächerlich ist und deshalb nur von Naiven ernst genommen wird.

Wenn schon von einem «bedenklichen Niveau» gesprochen
werden muß, so liegt dieses im Artikel von Dr. Teobaldi. Schen-

ker und von Ernst schreiben als Redaktoren, was sie ihren Schülern

als Lehre der Kirche weitergeben, den dogmatischen
katholischen Glauben. Damit nun aber eine Zeitschrift, vor allem
eine, die dem Glauben dient, Niveau hat, muß sie von der
Ehrlichkeit getragen sein. Die Ehrlichkeit wird immer wieder
maßgebend sein für die Achtung, die man ihr entgegenbringen kann ;

also nicht mit der bekannten reservatio mentalis der Jesuiten,
die sich so weit versteigen kann und darf, Männer, die des
gleichen Glaubens sind, um ihrer Offenheit willen vor der Oeffentlichkeit

zu desavouieren, gewinnt man das vermißte Niveau.
Gewiß, wir nehmen die Desavouiemng an sich nicht so tragisch,
demi sie werden sich alle drei in ihrem Glauben wiederfinden.
Wir lehnen uns aber auf gegen das für den Kenner allzu
durchsichtige Theater, mit dem man alle Gutgläubigen wieder über
die katholische Lehre täuschen will. Einen ehrlichen Glauben,
für den der Träger einzustehen wagt und vor allem auch
einstehen darf, achten wir, selbst wenn wir ihn nicht teilen. In
diesem Sinne imponieren uns die beiden Luzerner Theologen mit

res, denn alle Propheten und in diesem Sinne berühmten Männer
haben ihre Schatten voraus geworfen.

Buddha ging seinen Jüngern — was eigentlich eine
Selbstverständlichkeit ist — in allen Dingen mit dem guten Beispiel voran.
Er sprach, wie es von ihm heißt, eine den Menschen verständliche
Sprache, deckte die Widersprüche sowie Unzulänglichkeiten menschlichen

Treibens und Begehrens in anschaulicher Weise auf und ging
dabei wie ein Arzt vor, der den Grund der Krankheit erfaßt hat und
das wirksame Heilmittel darbietet. Nur Erbarmen sei es, das ihn
zu den Menschen führe, um sie von ihren Irrwegen abzubringen
und ihnen den rechten Weg zu zeigen.

Was Buddha unter Erkenntnis der Wahrheit versteht; war keinerlei

Philosophie, sondern lediglich die durch innere Erfahrung
gewonnene Einsicht vom Zusammenhang der menschlichen Begehren
und der daraus entstehenden Leiden. Er sagte: «Ich streite nicht mit
der Welt, sondern sie mit mir. Ich verkündige nur ein heiliges,
überweltliches Recht als Besitztum der Menschheit.»

Buddha ist der einzige Religionsstifter, der die vielen indischen
Götter leben ließ und ihnen ihren Platz und den ihnen gebührenden
Kreis anwies, denn er glaubte selber nicht an einen alleinigen Gott.
Lange Zeit habe er mit den vielen indischen Gottheiten in geistiger
Rede und Gegenrede Verkehr gepflegt. Es sind ihrer dreiunddreißig
Gottheiten, Götter der vier Gegenden, sinnliche und heilige Götter,
solche der unbeschränkten Freude und solche, die jenseits der Freuden

weilen, Götter in allen Abstufungen.
Buddhas Lehre von der Seelenwanderung hat in Indien heute

noch Geltung. Alle Seelen der Verstorbenen kehren in andere,
nachkommende Menschen und Tiere zurück und sind somit unsterblich.
Damit suchte Buddha das Grauen der Menschen vor dem Tode zu
verscheuchen, das er sogar selber vor der Verwesung seines Leibes
empfand. Buddha starb schließlich achtzigjährig eines natürlichen
Todes.

ihrer eindeutigen und kräftigen Sprache in der Verfechtung
ihres Glaubens weit mehr, als die Leisetreterei eines Dr.
Teobaldi. Das Ziel ist gegeben. Worüber sie nicht einig sind, das ist

nur der Weg

Moralische Blähungen des Katholizismus
In der Aprilnummer der «Schweizerischen Erziehungs-Rundschau»

veröffentlichte Dr. W A. Feld (Zürich) einen Artikel
über die Ergebnisse von im Ausland durchgeführten Intelligenzprüfungen

bei Schulkindern. Ohne in irgend einer Weise
ausfällig zu werden, wurde anhand der statistisch ausgewerteten
Erhebungen ein Intelligenzdefizit der aus kinderreichen Familien

stammenden Kinder festgestellt.

Mit dieser Feststellung hätte es offenbar sein Bewenden
gehabt, wenn nicht die «National-Zeitung» (Basel) in ihrer Nummer

v. 30. April 1950 in einem Referat auf die Statistik und die
daraus zu ziehenden Schlüsse aufmerksam gemacht hätte, denn
dadurch wurde dem Artikel eine große und vor allem
unerwünschte Verbreitung gegeben. Wem waren diese Feststellungen

imerwünscht? Nun, es schreit ja immer der, den es trifft; im
vorliegenden Falle also der Katholizismus bzw. seine Presse.

Immer wieder läßt sieh die Feststellung machen, daß dem
Katholizismus zuwiderlaufende wissenschaftliche Erkenntnisse —
die ganze Wissenschaft läuft ihm im Grunde zuwider — vor
allem dann Anstoß erregen, wenn diese nicht dem «wissenschaftlich

interessierten Leser» vorbehalten bleiben, mit anderen Worten,

wenn sie unter das Volk gebracht werden. Durch die
Verbreitung der den Glauben an die Kirche gefährdenden Erkenntnisse

in der Tagespresse fühlt der Katholizismus bedroht. Dies

war natürlich auch der Fall, als der inkriminierte Artikel über
die «National-Zeitung» den Weg ins Volk fand. Wohl
unerwarteterweise wurde damit in einem Wespennest gestochert.

Die Lehre Buddhas, die nicht nur in Indien, sondern auch in
China verbreitet ist, gleicht eigentlich mehr einer Welt- und
Lebensanschauung als einer Religion, denn sie befaßt sich hauptsächlich
mit zwei Punkten: dem Leiden und der Erlösung von diesem Leiden.
Seine vier Grundlehren handeln vom Leiden, von seiner Ursache,
seiner Aufhebung und dem Weg, der zu deren Aufhebung führt. Es

würde zu weit führen, alle buddhistischen Lehrsätze aufzuführen.
Das Hauptgebot der buddhistischen Ethik aber ist die Liebe, die alle
Wesen umfaßt. (Schluß.) Oswald Preißer.

Literatur
Ludwig Paneth, «Rätsel Mann». Zur Krisis des Menschentums.

Zürich 1946, Rascher Verlag.
Der Verfasser des vorliegenden Buches hat sioh als Uebersetzer

der sehr zeitgemäßen Schrift von Sir James Jeans «Physik und
Philosophie» einen guten Namen gemacht. In seinen eigenen Schriften
(«Seelen ohne Kompaß» und «Der Nervöse und seine Welt»), die im
gleichen Verlag erschienen sind, macht sich jedoch ein Mangel an
soziologischer Einsicht bemerkbar, der im «Rätsel Mann» geradezu
bedrückend wirkt, denn alle Untersuchungen, die auf Wissenschaftlichkeit

Anspruch erheben, sollten niemals jenen Leitgedanken aus
dem Auge verlieren, den der große Chemiker Wilhelm Ostwald für
alle Wissenschaft proklamiert hat: «Die Wissenschaft hat nicht die
Aufgabe, die einzelnen Bäume in dem Walde von Tatsachen zu
verzeichnen, sondern die Wege anzugeben, welche durch deii Wald der
Tatsachen führen.» Gerade dies vermissen wir in dem vorliegenden
Buch, das — 528 Seiten stark — sich über alle möglichen Probleme
nur aphoristisch verbreitet, so daß man an den Ausspruch in der
Schülerszene des «Faust» gemahnt wird: «Fehlt leider! nur das

geistige Band.»
Was der Verfasser dem «Theoretiker des Antisemitismus» Hans

Blüher vorwirft, daß dieser nämlich «vieles Wesentliche verblüf-


	Die vorchristlichen Religionen

