Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 9

Artikel: Die vorchristlichen Religionen
Autor: Preisser, Oswald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

.-

HESVINRVEG

AR

3dou.icD o™

):9.’{’ e

-~
.

(8]

e
v

66 DER FREIDENKER

Nr. 9

dieser wieder Mehrheit hat im Lande — zu erwarten hat, so ver-
dirbt dies eben das politische Konzept der kk.-Politiker. Sie
wollen den Protestantismus in christliche Triume eingelullt
iitberwinden. Darum muf3 man sich wieder den Schein geben,
als ob...!

DaB3 die beiden Theologen neulich wieder etwas Porzellan

‘zerschlagen haben, davon zeugt ein Artikel in den «Neuen Ziir-

cher Nachrichten» (Nr. 191, vom 18. August 1950), den Dr. A.
Teobaldi (Ziirich) unter dem Titel «Unnétige Schérfe» ver-
offentlichte. Teobaldi, offenbar ein Jesuit aus der Umgebung
Richard Gutzwillers, sucht die konfessionellen Gegner und die
Leichtgldubigen zu beschwichtigen, er sucht abzulenken und
schiebt die Entgleisung, d. h. die unnétige Schiirfe, auf die bei-
den Redaktoren in Luzern. Dabei ist interessant, wie liebens-
wiirdig und gar harmlos er die beiden Herren vorstellt:

«Die Schweizerische Kirchen-Zeitung, die im 118. Jahrgang in
Luzern erscheint, hat zwei Redaktoren. Sie sind grundverschie-
den. Schon ihrer Herkunft nach: der eine ist Berner Aristokrat,
bedichtig und bereits iiber der Schwelle des Pensionierungsalters,
der andere Solothurner Demokrat, jugendlich und draufginge-
risch. Und doch haben sie viel Gemeinsames: beide sind Profes-
soren an der gleichen theologischen Fakultidt in Luzern, beide als
Menschen auBerordentlich liebenswiirdig und zuvorkommend;
keiner von beiden wiirde personlich irgend jemandem weh tun
oder ithm in einer Notlage nicht beistehen wollen. Wenn sie aber
zur Feder greifen, werden beide scharf, angriffslustig, ja ausge-
sprochen gehissig. Wahrend aber der eine dabei wahllos drein-
schlidgt und selbst seine besten Freunde im eigenen Lager nicht
schont, hat sich der andere auf die konfessionelle Polemik spe-
zialisiert, wobei er besonders Karl Barth und seine Jiinger aufs
Korn zu nehmen pflegt.

Durch diese polemische Haltung ihrer beiden Redaktoren droht
die Schweizerische Kirchen-Zeitung auf ein bedenkliches Niveau
herabzusinken. Das hitte nicht viel zu bedeuten,, wenn die Stel-
lung der «Kirchen-Zeitung», die u. a. amtliches Publikations-
organ der Diozese Basel ist, ihr nicht einen Charakter gibe, der
als reprisentativ fiir die Haltung der kirchlichen Kreise gilt. So

aber wird, besonders auf nichtkatholischer Seite, jede Entglei-
sung, fiir die lediglich die beiden Redaktoren verantwortlich sind,
der katholischen Kirche als solcher angekreidet. Es ist darum
notwendig, solche Entgleisungen festzustellen und zuriickzu-
weisen.»

Raumeshalber kénnen wir auf die weiteren Ausfiithrungen
Teobaldis nicht eintreten. Der Leser kann sich die gespielte
Toleranz aber ohne weiteres vorstellen. Wir beschrinken uns
auf einige Bemerkungen zum vorstehend abgedruckten Passus,
mit dem den Gutgliubigen wieder einmal Sand in die Augen
gestreut wird.

Hilt Dr. Teobaldi den nichtkatholischen Leser — sei er nun
Protestant oder gar Freidenker —fiir so hornviehmiBig blsd,
daB er so faulen Zauber aufzutischen wagt? Wir diirfen doch
billigerweise annehmen, daB Schenker und von Ernst als Lehrer
an der katholisch-theologischen Fakultit in Luzern um die un-
verfilschten Lehren der Kirche wissen. Wer, wenn nicht diese
beiden, sollte um diese wissen? Und nun wollen Sie, Dr. Teo-
baldi, uns weismachen, daB, wenn die beiden in ihrer Eigen-
schaft als Redaktoren der Schweizerischen Kirchen-Zeitung
schreiben, sie nicht die Lehrmeinung der Kirche vertreten, son-
dern ihre hochstpersénliche Meinung, von der sich die Kirche
distanzieren miisse! Halten Sie den nichtkatholischen Leser, der
die katholische Kirche und ihre Geschichte auch nur einiger-
mafen kennt, fiir so dumm, ja schwachsinnig, daB er ihren
Worten glauben kénnte? Was sagt schon Ihre Zuriickweisung!
Der katholische Klerus triigt immer auf beiden Schultern: auf
der einen Seite die dogmatische Lehre der Kirche, auf der an-
dern «das geringere Uebel» das er unter Anrufung der Toleranz

zu iiberwinden sucht.

Dr. Teobaldi distanziert sich scheinbar nicht nur von diesen
«hochstpersénlichen Meinungen» der beiden Theologen, son-
dern er iiberbindet ihnen auch die Schuld, wenn die Schweize-

Die vorchristlichen Religionen

Iv.

Buddha, das heiBit «der Erleuchtete», wurde als Fiirstensohn um
die Mitte des 6. Jahrhunderts vor der christlichen Zeitrechnung in
Lumini, am Fulle des Himalayagebirges, geboren. Niemand hatte bei
seiner Geburt etwas AuBlergewdhnliches bemerkt. Trotzdem hat die
spitere Legende diesem Ereignis dhnliche Naturerscheinungen zu-
gedacht, wie sie nun einmal bei der Geburt aller religiosen Stifter
anzutreffen sind.

Als Fiirstensohn wurde er bis zu seiner in frithen Jahren einge-
gangenen Ehe in allen weltlichen und ritterlichen Tugenden er-
zogen. Seiner Ehe entsproB nur ein Sohn, von dem die Geschichte
seines Stammes nichts zu berichten weil}.

Nachdem Buddha seine Jugend in normalem weltlichen Sinne
verlebt hatte, gab ihm in seinen spiteren Jahren das menschliche
Geschehen und Erleben vielerlei Ritsel zu lésen auf. Sein Griibeln
iiber Leben, Krankheit und Tod wiihlte ihn tief auf. Sein dariiber
erregtes Gemiit lie} ihm keine Ruhe mehr. Immer deutlicher kam
ihm die Sinnlosigkeit seiner bisherigen Lebensweise zum Bewuft-
sein.

Dieses Griibeln iiber den Sinn des menschlichen Daseins veran-
laBte ihn schlieBlich, seine Familie und die menschliche Gesellschaft
zu verlassen und, wie alle indischen Yogas, in die Einsamkeit der
Natur zu flichen. In unbeschreiblicher Selbstkasteiung verbrachte
er viele Jahre ein Leben in weltabgewandter innerer Beschaulich-
keit, in ein Leinenhemd und einen aus Fetzen zusammengeflickten
Kittel gekleidet, die er nie wechselte. Wie die meisten brahmani-
schen Asketen schlief er ebenfalls auf einem selbstgezimmerten Dor-
nenbett. Er al} oft nur alle sieben Tage und stand mitunter tagelang
selbstquilerisch sinnend auf demselben Fleck, ohne sich zu riihren
usw.

Nach einem sieben Jahre dauernden Ringen um die Erkenntnis
des menschlichen Lebenszweckes kam er eines Nachts endlich zu
der GewiBheit, daB er zu etwas Hoherem geboren sei, und zwar dazu,
die indische Menschheit mit seinem erleuchteten Geiste zu be-
gliicken. Vorerst trat aber auch ihm der iibliche Versucher entgegen.
denn dieser wollte nicht, da Buddha, der Auserkorene und Er-
leuchtete, zur Erlosung der indischen Vilker aus ihrer UngewiBheit
werde. Die Legende will es so, denn sonst wire Buddha kein auller-
gewohnlicher Mensch. Nur nachdem er sich durch seine Selbstkastei-
ung von seinen fritheren Siinden losgelost hatte, durfte er auch an-
dere Menschen eines Besseren belehren.

Hierauf wanderte Buddha als Prophet von Stadt zu Stadt und
von Land zu Land, um die gewonnene Wahrheit zu verkiinden. Sei-
nen Jiingern, deren Zahl immer groBer wurde, stellte er die Auf-
gabe, sich im Einklang mit der neuen Lehre selbst erst von dem
alten geistigen Schlamm und Schutt zu befreien.

Mit der Zeit verstummte die Gegnerschaft Buddhas, denn seine
Gefolgschaft gewann immer groBeres Ansehen. SchlieBlich wurde
seine neue Lehre auch von den Fiirsten des Landes anerkannt und,
was naheliegend ist, fiir ihre egoistischen Zwecke der Unterdriik-
kung des Volkes ausgenutzt, denn alle Fiirsten bzw. Regierungen
brauchen bis auf den heutigen Tag untertinige und in tiefster De-
mut erzogene «Volksgenossen». Schon der Iraner Ardeshir schirfte
vor seinem Ableben seinem Sohne Shapihr ein: «Du sollst wissen,
mein Sohn, daf Religion und Kénigtum Geschwister sind, von denen
das eine ohne das andere nicht existieren kann. Denn die Religion
ist die Grundlage des Kénigtums und das Kénigtum Schutz der Re-
ligion.»

Die Botschaft Buddhas, von ihm selbst verkiindet, zu héren, ge-

hérte spiter zu den segensreichsten und unvergeBlichsten Ereig-
nissen derer, die zu ihm pilgerten. Dies ist an sich nichts besonde-



Nr. 9

DER FREIDENKER 67

rische Kirchen-Zeitung «auf ein bedenkliches Niveau herab-
sinkt». Diese Behauptung bedeutet nun wirklich einen Gipfel-
punkt der jesuitischen Akrobatik! Wenn diese beiden Kleriker
durch die Verkiindung der unverfilschten Lehre der Kirche —
daB sie unverfilscht ist, das geht aus der Tatsache hervor, dal}
die beiden Lehrer an der katholisch-theologischen Fakultit
sind, daB das Blatt mit kirchlicher Approbation erscheint und
last not least, daB3 die Kirche die Richtigkeit dieser Lehren in
Spanien demonstriert — das Blatt auf «ein bedenkliches Ni-
veaus» herabdriicken, so kann man daraus schlieBen, daf3 die
ganze katholische Lehre auf einem bedenklichen Niveau steht.
Das kann natiirlich nicht die Meinung von Dr. Teobaldi sein,
weshalb die Beschuldigung der beiden Redaktoren geradezu
licherlich ist und deshalb nur von Naiven ernst genommen wird.

Wenn schon von einem «bedenklichen Niveau» gesprochen
werden muf, so liegt dieses im Artikel von Dr. Teobaldi. Schen-
ker und von Ernst schreiben als Redaktoren, was sie ihren Schii-
lern als Lehre der Kirche weitergeben, den dogmatischen katho-
lischen Glauben. Damit nun aber eine Zeitschrift, vor allem
eine, die dem Glauben dient, Niveau hat, muf} sie von der Ehr-
lichkeit getragen sein. Die Ehrlichkeit wird immer wieder maf3-
gebend sein fiir die Achtung, die man ihr entgegenbringen kann;
also nicht mit der bekannten reservatio mentalis der Jesuiten,
die sich so weit versteigen kann und darf, Manner, die des glei-
chen Glaubens sind, um ihrer Offenheit willen vor der Oeffent-
lichkeit zu desavouieren, gewinnt man das vermifite Niveau.
Gewil}, wir nehmen die Desavouierung an sich nicht so tragisch,
denn sie werden sich alle drei in ihrem Glauben wiederfinden.
Wir lehnen uns aber auf gegen das fiir den Kenner allzu durch-
sichtige Theater, mit dem man alle Gutgldubigen wieder iiber
die katholische Lehre tduschen will. Einen ehrlichen Glauben,
fitir den der Triger einzustehen wagt und vor allem auch ein-
stehen darf, achten wir, selbst wenn wir ihn nicht teilen. In die-
sem Sinne imponieren uns die beiden Luzerner Theologen mit

ihrer eindeutigen und kriftigen Sprache in der Verfechtung
ihres Glaubens weit mehr, als die Leisetreterei eines Dr. Teo-
baldi. Das Ziel ist gegeben. Woriiber sie nicht einig sind, das ist
nur der Weg!

Moralische Blihungen des Katholizismus

In der Aprilnummer der «Schweizerischen Erziehungs-Rund-
schauy veroffentlichte Dr. W. A. Feld (Ziirich) einen Artikel
itber die Ergebnisse von im Ausland durchgefiihrten Intelligenz-
priifungen bei Schulkindern. Ohne in irgend einer Weise aus-
fillig zu werden, wurde anhand der statistisch ausgewerteten
Erhebungen ein Intelligenzdefizit der aus kinderreichen Fami-
lien stammenden Kinder festgestellt.

Mit dieser Feststellung hitte es offenbar sein Bewenden ge-
habt, wenn nicht die «National-Zeitung» (Basel) in ihrer Num-
mer v. 30. April 1950 in einem Referat auf die Statistik und die
daraus zu ziehenden Schliisse aufmerksam gemacht hitte, denn
dadurch wurde dem Artikel eine groBe und vor allem uner-
wiinschte Verbreitung gegeben. Wem waren diese Feststellun-
gen unerwiinscht? Nun, es schreit ja immer der, den es trifft; im
vorliegenden Falle also der Katholizismus bzw. seine Presse.

‘Immer wieder lif3t sich die Feststellung machen, dafl dem Ka-

tholizismus zuwiderlaufende wissenschaftliche Erkenntnisse —
die ganze Wissenschaft lduft ihm im Grunde zuwider — vor
allem dann Anstol erregen, wenn diese nicht dem «wissenschaft-
lich interessierten Leser» vorbehalten bleiben, mit anderen Wor-
ten, wenn sie unter das Volk gebracht werden. Durch die Ver-
breitung der den Glauben an die Kirche gefdhrdenden Erkennt-
nisse in der Tagespresse fithlt der Katholizismus bedroht. Dies
war natiirlich auch der Fall, als der inkriminierte Artikel iiber
die «National-Zeitung» den Weg ins Volk fand. Wohl unerwar-
teterweise wurde damit in einem Wespennest gestochert.

res, denn alle Propheten und in diesem Sinne beriihmten Minner
haben ihre Schatten voraus geworfen.

Buddha ging seinen Jiingern — was eigentlich eine Selbstver-
standlichkeit ist — in allen Dingen mit dem guten Beispiel voran.
Er sprach, wie es von ihm heifit, eine den Menschen verstindliche
Sprache, deckte die Widerspriiche sowie Unzulinglichkeiten mensch-
lichen Treibens und Begehrens in anschaulicher Weise auf und ging
dabei wie ein Arzt vor, der den Grund der Krankheit erfa8t hat und
das wirksame Heilmittel darbietet. Nur Erbarmen sei es, das ihn
zu den Menschen fithre, um sie von ihren Irrwegen abzubringen
und ihnen den rechten Weg zu zeigen.

Was Buddha unter Erkenntnis der Wahrheit versteht, war keiner-
lei Philosophie, sondern lediglich die durch innere Erfahrung ge-
wonnene Einsicht vom Zusammenhang der menschlichen Begehren
und der daraus entstehenden Leiden. Er sagte: «Ich streite nicht mit
der Welt, sondern sie mit mir. Ich verkiindige nur ein heiliges, iiber-
weltliches Recht als Besitztum der Menschheit.»

Buddha ist der einzige Religionsstifter, der die vielen indischen
Gotter leben liel und ihnen ihren Platz und den ihnen gebiihrenden
Kreis anwies, denn er glaubte selber nicht an einen alleinigen Gott.
Lange Zeit habe er mit den vielen indischen Gottheiten in geistiger
Rede und Gegenrede Verkehr gepflegt. Es sind ihrer dreiunddreiBig
Gottheiten, Gotter der vier Gegenden, sinnliche und heilige Gétter,
solche der unbeschrinkten Freude und solche, die jenseits der Freu-
den weilen, Gotter in allen Abstufungen.

Buddhas Lehre von der Seelenwanderung hat in Indien heute
noch Geltung. Alle Seelen der Verstorbenen kehren in andere, nach-
kommende Menschen und Tiere zuriick und sind somit unsterblich.
Damit suchte Buddha das Grauen der Menschen vor dem Tode zu
verscheuchen, das er sogar selber vor der Verwesung seines Leibes

empfand. Buddha starb schlieBlich achtzigjihrig eines natiirlichen
Todes.

Die Lehre Buddhas, die nicht nur in Indien, sondern auch in
China verbreitet ist, gleicht eigentlich mehr einer Welt- und Lebens-
anschauung als einer Religion, denn sie befaBt sich hauptsichlich
mit zwei Punkten: dem Leiden und der Erlosung von diesem Leiden.
Seine vier Grundlehren handeln vom Leiden, von seiner Ursache,
seiner Aufhebung und dem Weg, der zu deren Aufhebung fithrt. Es
wiirde zu weit fithren, alle buddhistischen Lehrsdtze aufzufiihren.
Das Hauptgebot der buddhistischen Ethik aber ist die Liebe, die alle
Wesen umfaBt. (SchluB.) Oswald PreiBer.

Literatur

Ludwig Paneth, «Ritsel Mann». Zur Krisis des Menschentums. Zii-
rich 1946, Rascher Verlag.

Der Verfasser des vorliegenden Buches hat sich als Uebersetzer
der sehr zeitgemiBen Schrift von Sir James Jeans «Physik und Philo-
sophie» einen guten Namen gemacht. In seinen eigenen Schriften
(«Seelen ohne KompaB» und «Der Nervose und seine Welt»), die im
gleichen Verlag erschienen sind, macht sich jedoch ein Mangel an
soziologischer Einsicht bemerkbar, der im «Ritsel Mann» geradezu
bedriickend wirkt, denn alle Untersuchungen, die auf Wissenschaft-
lichkeit Anspruch erheben, sollten niemals jenen Leitgedanken aus
dem Auge verlieren, den der groBe Chemiker Wilhelm Ostwald fiir
alle Wissenschaft proklamiert hat: «Die Wissenschaft hat nicht die
Aufgabe, die einzelnen Biume in dem Walde von Tatsachen zu ver-
zeichnen, sondern die Wege anzugeben, welche durch den Wald der
Tatsachen fithren.» Gerade dies vermissen wir in dem vorliegenden
Buch, das — 528 Seiten stark — sich iiber alle méglichen Probleme
nur aphoristisch verbreitet, so dal man an den Ausspruch in der
Schiilerszene des «Faust» gemahnt wird: «Fehlt leider! nur das
geistige Band.»

Was der Verfasser dem «Theoretiker des Antisemitismus» Hans
Blither vorwirft, da} dieser namlich «vieles Wesentliche verbliif-



	Die vorchristlichen Religionen

