
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 33 (1950)

Heft: 6

Artikel: Albert Schweitzer : Versuch einer Würdigung seines Werkes
(Fortsetzung)

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREIDENKER 43

ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel den kleinen Finger
reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar gefressen zu werden,

—- darum täten wir gut daran, unsere Ehrfurcht vor dem
Leben, unsere sehnsüchtige, sich bescheidende Unwissenheit, die
für eine Weltanschauung gelten muß, nicht weiter Religion zu
nennen. Das Wort Gott hat für uns ganz gewiß keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion können wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Auf den Artikel von Prof. v. Frankenberg wäre noch manches

zu sagen. Ich muß hier mit Rücksicht auf den knappen Raum

abbrechen, möchte abschließend nur noch beifügen, daß es doch
nicht so nebensächlich ist, «was einer für wahr hält und wie er
es nennt, wenn er nur auf dem Boden der Forschung baut», wie
Prof. v. Frankenberg meint. Denn Name ist nicht Schall und
Rauch (das Wort des verliebten Faust darf nicht ernstgenommen

werden) ; Name Wort) ist Bedeutung, und diese ist um
so größer, wenn das Wort auf dem Boden der Weltanschauung
gebraucht wird und ihm sonach wissenschaftlicher Wert
zukommen soll. E. Brauchlin.

/
Versuch einer Würdigung seines Werkes

Von /. Wanner. (Fortsetzung)

3. Albert Schweitzer als Religionskritiker

Seine Stellung zum Christentum

Albert Schweitzer nimmt nicht nur Stellung zu den

kulturphilosophischen Problemen der Gegenwart, er setzt sich als

Theologe auch mit dem Christentum und der Kirche auseinander.

Er sucht dem Vernunftglauben wieder zu seinem Recht
zu verhelfen. Mutig und ohne jede Rücksichtnahme auf
Ansehen und Geltung zündet er hinein in jede Hohlheit und
Verdorbenheit der zeitgenössischen Christenheit. Auch hier zeigt er
sich gleichsam als der unbeugsame Verfechter der Wahrheit und
Lauterkeit.

Die Tatsache, daß in den letzten Generationen der Einzelne
sowohl der Kirche als dem Staate gegenüber immer mehr von
seiner geistigen Selbständigkeit preisgegeben hat, sucht Schweitzer

überzeugend nachzuweisen. Diese Unselbständigkeit im
Denken hatte zur Folge, daß er die idealisierte Wirklichkeit zum
Ideal setzte: es fehlte ihm die Gesinnung, um sich mit den Größen

der Wirklichkeit kritisch auseinanderzusetzen. Die Kirche
kann ihre Aufgabe nur dann erfüllen, wenn sie imstande ist, die

Menschen in elementarer, denkender, ethischer Religiosität zu

einigen. Ihre Ohnmacht zeigte sich besonders in ihrem absoluten
Versagen im Kriege. «Ihr fiel es zu», so führt Schweitzer aus,
«die Menschen aus dem Kampfe nationaler Leidenschaften heraus

zur Besinnung zu rufen und in der Gesinnung der höchsten
Ideale zu erhalten. Sie hat es nicht vermocht, ja nicht einmal
ernstlich versucht. Allzusehr historische und organisierte und zu
wenig unmittelbar religiöse Gemeinschaft, erlag sie selber dem
Geiste der Zeit und vermengte die Dogmen des Nationalismus
und des Wirklichkeitssinnes mit der Religion. Nur eine
Miniaturkirche, die Gemeinschaft der Quäker, hat es unternommen,

die absolute Gültigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben, wie
sie in der Religion Jesu enthalten ist, zu verteidigen.»

Vom Christentum sagt Schweitzer, daß es jahrhundertelang
das Gebot der Liebe und der Barmherzigkeit als überlieferte
Wahrheit in sich getragen habe, ohne sich aber gegen die
Sklaverei, die Hexenverbrennung, die Folter und so viele andere
antike und mittelalterliche Unmenschlichkeiten aufzulehnen. All-
zugerne wird die Verflachung des Christentums dem Rationalismus

des 18. Jahrhunderts zugeschoben. Betrachten wir aber das

und Ignoranten gibt es überall, daran ist nichts zu ändern; aber sie
sollten nicht dort zu finden sein, wo der tolerante Geist der
Verfassung in erster Linie leitender Grundsatz sein sollte, in der
obligatorischen Volksschule. Man ist wohl berechtigt, zu sagen, daß im
allgemeinen dieser Geist herrsche. Um so mehr fallen Verstöße gegen
ihn auf, wie sich letzthin in Schaffhausen einer ereignet hat.

Ein Freidenker hat schulpflichtige Kinder. Das jüngste davon
besuchte im verflossenen Schuljahr die 2. Klasse. Alles ging in bester
Ordnung, bis die Lehrerin erkrankte und durch eine Aushilfslehrerin
ersetzt werden mußte. Diese fand es für nötig, mit der Klasse vor
und nach dem Unterricht zu beten. Schon am zweiten Tag begab sich
der Vater des Knaben zu ihr und ersuchte sie, diese Neuerung zu
unterlassen, da das Gebet eine konfessionelle Angelegenheit sei und
deshalb nicht in die obligatorische Volksschule gehöre. Das fruchtete
nichts; die Lehrerin versteifte sich darauf, im Rechte zu sein und
konnte sich dabei auf den Artikel 21 der Schulordnung für den Kanton

Schaffhausen vom 3. September 1936 berufen, welcher lautet:
«Der Lehrer kann den Unterricht mit Gebet oder mit Gesang
eröffnen oder schließen.» Sie ging nun so vor, daß sie dem Knaben
«erlaubte», vor dem Schulzimmer zu warten, bis das Sühulgebet
gesprochen war, und am Schluß des Unterrichts mußte er vor die Türe
treten und «durfte» nach Gebetsschluß wieder hereinkommen, um
seine Schulsachen einzupacken. Daß diese Sonderstellung zu Hänseleien

durch die Mitschüler führte, ist leicht begreiflich. Telephonische
und schriftliche Einwände nützten nichts, hatte das fromme Fräulein

doch den Schulinspektor auf seiner Seite.

Am 12. Dezember 1949 wurde der Vater in einer Eingabe sowohl
bei der städtischen als bei der kantonalen Schulbehörde vorstellig
und wünschte darin, die Behörden möchten auf den oben angeführten

Artikel 21 zurückkommen und die Bestimmung, daß in der
Schule das Gebet zulässig sei, ausmerzen. Bis jetzt hat er weder von
der einen noch von der andern Behörde eine Antwort, nicht einmal
die Bestätigung des Empfangs seiner Eingabe, erhalten.

Der Fall selber hat sich inzwischen erledigt dadurch, daß die reguläre

Lehrerin ihren Posten wieder bezogen hat. Das Grundsätzliche
aber bleibt in Schwebe, da ihre Vertreterin die Gelegenheit haben
und benützen wird, ihre Frömmigkeit einer andern Schule
aufzudrängen.

Bedeutungsvoll ist die an sich kleine Begebenheit für uns dadurch,
daß sie uns zeigt, wie notwendig es ist, auf die Trennung von Staat
und Kirche, Schule und Kirche hinzuarbeiten. E. Br.

Hat die Kirche noch eine Lebensberechtigung?
Ueber dieses Thema sprach im österreichischen Rundfunk (Sender

Alpenland) ein Pfarrer (Wolfgang Pommer, wenn wir richtig gehört
haben) am 17. April d. J. in der Sendereihe «Wissen für alle».
Zunächst gab der Vortragende einen Ueberblick über die geschichtliche
Bedeutung der Kirche, namentlich im Mittelalter. Von den Schattenseiten

des damaligen Kirchenregiments (Inquisition, Hexenprozesse
u. dgl.) schwieg des Sängers Höflichkeit. Das wollen wir ihm weiter



44 DER FREIDENKER Nr. 6

Christentum von heute, dann stellen wir fest, daß die Tortur
wieder hergestellt ist. In den meisten Staaten wird von der Justiz
stillschweigend geduldet, daß vor und neben dem eigentlichen
Rechtsverfahren von (christlichen) Polizei- und Gefängnisbeamten

die infamsten Martern angewandt werden, um
Angeklagten ein Geständnis zu entreißen. Gegen die Erneuerung der
Tortur (wie überhaupt gegen manch andere Kulturschande)
lehnte sich das heutige Christentum nicht einmal in Worten,
geschweige denn in der Tat auf, wie es auch den modernen Aber-.

glauben kaum bekämpft. Im Gegensatz zum Christentum des

18. Jahrhunderts konnte das Christentum von heute eine mutige
Tat schon deshalb nicht wagen, weil es keine Macht über den
Geist der Zeit besitzt. Diesen freimütigen Feststellungen fügt
Schweitzer noch bei, daß die Kirche dort, wo sie die Menschen
noch im Banne ihres Glaubens zu halten vermag, dies dazu
benützt, auf dem Wege eines krummen und brüchigen Denkens
christlicher Apologetik die äußere Macht zu erhalten und zu
stärken. Er ist fest davon überzeugt: je mehr sich das heutige
Christentum von seinem geistigen und ethischen Wesen entfernt
und seine äußere Stellung in der Welt stärker auszubauen

vermag, desto mehr verliert es an geistiger Macht. Nur damit ist das

Schicksal der Kirchen der Oststaaten, zu deren Kirchenpolitik
man sich so oder anders einstellen mag, zu erklären. Diese

erzwungene und gelungene Einordnung in die staatspolitischen
Tendenzen der Diktaturstaaten ist ein Menetekel für jene Kirche,

die gerne von sich sagt, sie könne von keiner weltlichen
Macht je besiegt oder beseitigt werden.

Es sind ketzerische Worte, mit denen Schweitzer das Christentum

charakterisiert; sie könnten von einem Freigeist oder
Atheisten kaum deutlicher ausgesprochen werden. Daß es ein
gläubiger Christ wagt, in dieser Form an den Festen der Kirche
zu rütteln, muß jenen Irreligiösen und Areligiösen ein Ansporn
sein, die sich im Kampfe um freies Denken oft vereinsamt und
ohnmächtig fühlen und dadurch dem Skeptizismus verfallen.
Mag Schweitzer vielen als ein Rufer in der Wüste erscheinen,
sein Tatchristentum hebt ihn doch himmelhoch über die
Millionen jener Christen, die sich gedankenlos und feige den
Autoritäten von Kirche und Staat unterwerfen. Gerade in seiner
Religionskritik und in seinem schonungslosen Bloßlegen der Schäden

und Sünden des Christentums erweist sich Albert Schweitzer
als der freie und unabhängige Geist und Denker. Er selber dankt

nicht übelnehmen, denn wir hadern nicht mit der Kirche wegen ihrer
vergangenen Sünden, sondern halten uns an die Gegenwart, in die —
nach unserer Meinung das ganze religiöse Getue wie ein Anachronismus

hereinragt. Jeder Blitzableiter auf einem Gotteshaus
widerspricht der religiösen Logik, denn ein solches rituelles Gebäude
müßte doch unter dem besonderen Schutze Gottes stehen. Der Widersinn

spitzt sich noch mehr zu, wenn wir bedenken, daß auch weitere
Ergebnisse der Wissenschaft (Rundfunk, Kino) in den Dienst der
religiösen Uebung gestellt werden, jener Wissenschaft, die wiederholt

von der KirChe in Acht und Bann getan wurde (Darwins
Abstammungslehre, das kopernikanische Weltbild u. a.), weil ihre
Schlußfolgerungen den Behauptungen der Bibel schnurstracks
widersprechen.

Diese Widersprüche hat die Kirche, die bekanntlich einen guten
Magen hat, längst verdaut und auch der Rundfunk-Pfarrer nahm von
ihnen keinerlei Notiz. Bekanntlich haben die Theologen aller
Konfessionen sich da eine famose Theorie zurechtgelegt, indem sie eine
«doppelte Wahrheit» verkünden: Es kann etwas für die Wissenschaft
richtig sein und für die Religion nicht gelten; umgekehrt hält die
Kirche daran fest, daß es eine göttliche Offenbarung gegeben hat,
während die Wissenschaft davon nichts weiß, sondern sich ihre
Erkenntnisse Schritt für Schritt in unermüdlicher Forschungsarbeit
mühsam erobert. Darin bestand ja einst der Kampf, den die Rom-

dafür, in einer Zeit sich als Freier fühlen zu können, in der
drückende Unfreiheit das Los vieler ist. Stark wie der Wille zur
Wahrheit wirkt in ihm auch der Wille zur Wahrhaftigkeit.
Wahrhaftigkeit ist für ihn das Fundament des geistigen Lebens,
denn er ist sich bewußt, daß nur eine Zeit, die den Mut zur
Wahrhaftigkeit aufbringt, die Wahrheit besitzen kann, die als

geistige Kraft in ihr wirkt.

Im Christentum findet er diesen Willen zur Wahrhaftigkeit
nicht, denn «was seit neunzelm Jahrhunderten als Christentum
in der Welt auftritt, ist erst ein Anfang vom Christentum, voller
Schwachheiten und Irrungen».

Die Kulturgeschichte zeigt uns, daß mit dem Abfall des

Christentums von den sozialen Ideen des Urchristentums und der
Kirchenväter und mit seiner Einsetzung als Staatschristentum
sein Schicksal besiegelt war. Obwohl Christentum und moderner

Kapitalismus im Prinzip zwei ideologisch entgegengesetzte
Größen darstellen, lassen die beiden ihre Interessengemeinschaft

oft sehr klar erkennen, namentlich dann, wenn sie sich in
ihrer Machtstellung gefährdet sehen. Nicht zu verwundern, hat
sich doch vor allem die katholische Kirche selber zu einem
großen kapitalistischen Kommerz entwickelt.

Die Stellung Schweitzers zum Christentum ist damit
gekennzeichnet, daß auch er einen Durchbruch der von ihm verstandenen

christlichen Gesinnung und Haltung solange nicht für möglich

hält, als sich das Christentum nicht unzweideutig abwendet

vom Ausbeutungs- und Profitsystem der kapitalistischen
Wirtschaft mit all ihren verheerenden Auswirkungen auf Staat und
Gesellschaft. Päpstliche Enzykliken und charitative Linderungsversuche

sind eben keine revolutionäre Tat, sondern höchstens
dazu angetan, den Darbenden geduldig zu machen und das
Gewissen des Bevorzugten zu beruhigen, jenes gute Gewissen, von
dem Schweitzer sagt, es sei eine Erfindung des Teufels.

Wenn wir glauben, mit unsern zivilisatorischen Errungenschaften

prahlen und die Menschen betören zu können, dann

irren wir uns, denn damit vermögen wir das, was die abendländische

Kultur einst an Werten aufwies, nicht zu retten. Schweitzer

hat dafür folgenden Ausspruch : «Ueber allem Geistigen und
Intellektuellen, über Philosophie und Theologie erliaben, ist die

Hilfsbereitschaft von Mensch zu Mensch, die Aufgabe, Brüder
zu sein.»

kirche gegen den «Modernismus» führte, der sich innerhalb der
Kirche mit der Wissenschaft abzufinden suchte. Papst Pius IX. hatte
gegen die vermaledeiten Modernisten in seinem «Syllabus» vom
8. Dezember 1864 den Bannfluch geschleudert.

Ja, damals gab es noch ideologische Auseinandersetzungen
zwischen Wissenschaft und Religion. Heute geht es nur mehr um
hochpolitische Probleme, die unmittelbar in den Konflikt zwischen Ost
und West eingreifen. Hier besteht tatsächlich die Gefahr, daß die
niedere Geistlichkeit grundsätzlich anderer Meinung ist als der Vatikan,

wie dies Abbé Boulier auf dem ersten großen Friedenskongreß
in Paris deutlich zum Ausdruck gebracht hatte. Die politischen
Geister, die von der Kirche einst gerufen wurden, wachsen ihr nun über
den Kopf, und so erklärt sich der ganze Rundfunkvortrag des
wohlmeinenden Pfarrers, der seine Rede damit schloß, daß die Kirche nur
dann eine Lebensberechtigung habe, wenn sie darauf verzichte, den

Weltmächten zu dienen. Mit anderen Worten: Zurück zur rein
religiösen Glaubensgemeinschaft!

In der Praxis bedeutet das eine Mahnung an alle Gottesdiener, die

aus der Reihe tanzen wollen, wie der erwähnte Abbé Boulier. Politik
macht der Vatikan! Ihr aber, ihr kleinen Beamten des Kirohen-
betriebes, haltet euch fern von der gefährlichen Politik und widmet
euch euren bescheidenen Seelsorgerpflichten im Sinne der
Bergpredigt: «Selig Bind die Armen im Geiste!» H.



Nr. 6 DER FREIDENKER 45

4. Albert Schweitzer und die soziale Frage

Seine Gesellschaftskritik
Wollen wir Albert Schweitzers Stellung zur sozialen Frage

und zum Sozialismus näher kennen lernen, so müssen wir uns
mit seinen kulturphilosophischen Werken befassen, in denen

grundlegende Gedanken auch über das brennendste Problem
der Gegenwart, die soziale Frage, enthalten sind. Schweitzer hat
tief und ernst darüber nachgedacht. Wenn auch seine Aeußerun-

gen über Sozialismus spärlich sind, so hat er für dessen Postulate
doch weitgehendes Verständnis. Allerdings wird ihn keine Partei

für sich beanspruchen können. Erfassen wir aber den
Sozialismus als die weltumspannende Idee materieller und geistiger

Befreiung der Menschheit, als einen nicht bloß in der Theorie

verharrenden Humanismus, sondern als den Imperativ, alles

den Menschen und die Kultur Fördernde zu entwickeln und
allem dem, was dieser Entwicklung hemmend im Wege steht, zu
widerstehen, dann ist Schweitzer ein unbedingter Sozialist.
Grundfalsch wäre es hingegen, seine sozialen Bestrebungen als

im wissenschaftlichen Sozialismus begründet anzusehen.

Schweitzer ist nicht Marxist oder Anhänger von Machtkämpfen,
die auf Grund wirtschaftlicher Theorien und Utopien geführt
werden. Er glaubt nicht, daß die Institutionen unseres öffentlichen

und gesellschaftlichen Lebens in diesem oder jenem Sinne

umzugestalten seien und daß sich der von der Kultur erforderte
Fortschritt von selber einstelle. Politik und Wirtschaft können

nur dann zu Hilfskräften werden, wenn in ihnen ethische

Gesichtspunkte zur Geltung kommen und wirksam sind.
Schweitzers Sozialismus ist ethisch-religiös fundiert: es ist

humanistischer Sozialismus im besten Sinne des Wortes, denn in
den Mittelpunkt allen wirtschaftlichen und politischen
Geschehens stellt er den Menschen. Schweitzer geht aus von den
Grundsätzen der Gerechtigkeit und den großen Humanitätsidealen

des 18. Jahrhunderts. Als den Sozialisten, dem er
ideologisch am nächsten steht und der ihn wohl am meisten
beeindruckte und beeinflußte, müssen wir Ferdinand Lassalle
ansehen. Vergleichen wir Schweitzers soziale Auffassungen mit
denjenigen einiger seiner früheren Zeitgenossen, so erkennen wir,
daß sie sich weitgehend decken mit den Idealen und Ueberzeugungen

eines Jean Jaurès, Romain Rolland oder Leonhard
Ragaz.

Wenn wir es vielleicht als Mangel empfinden, daß sich der

Theologe, Philosoph, Arzt und Künstler Schweitzer mit
nationalökonomischen und soziologischenWissenschaften ungenügend
befaßte und somit über die Summe der komplizierten Fragen
der Wirtschaft nicht den notwendigen Ueberblick gewann, so

müssen wir bedenken, daß es einem Einzelnen auch in einem

langen und anstrengenden Leben nicht möglich ist, eine
umfassende Kenntis der Materie zu erlangen, um in diesen Zweigen
über ein authentisches Urteil zu verfügen. Was ihm aber wie
nicht vielen Gelehrten zu eigen ist, das besteht in einer
weitschichtigen Erfahrung und mannigfachen Begegnung mit den
Menschen und Aufgaben des Lebens.

Schweitzer hat sich schon in jungen Jahren mit den sozialen
Problemen und auch mit dem Sozialismus beschäftigt. In seiner

Kulturphilosophie setzt er sich auch mit den bedeutendsten
Theoretikern des utopischen und des wissenschaftlichen
Sozialismus auseinander. Einer bestimmten sozialistischen Richtung
kann er nicht zugeteilt werden. Gleichwohl müssen wir in ihm
einen Sozialisten erkennen. Mit seiner Maxime «möglichst hohe
materielle Freiheit für möglichst Viele ist uns eine Forderung
der Kultur» stellt er sich mit beiden Füßen auf den Boden der
Kulturideale des modernen Sozialismus.

Die kulturhemmenden Faktoren in unserm wirtschaftlichen
und geistigen Leben erblickt er in Umständen, die sowohl auf
dem geistigen wie auf dem wirtschaftlichen Gebiete beruhen,
vornehmlich auf der sich immer ungünstiger herausbildenden
Wechselwirkung zwischen dem Wirtschaftlichen und Geistigen.
Die Gründe des Zerfalls des Denkens vind der geistigen
Unselbständigkeit liegen in der Hauptsache darin, daß der heutige
Mensch durch den Geist der Zeit zum Skeptizismus in bezug auf
das eigene Denken angehalten wird, damit er für autoritative
Wahrheit empfänglich werde. Weil er ein überbeschäftigtes,
ungesammeltes und zerstreutes Wesen ist, kann er dieser geistigen
Beeinflussung nicht den erforderlichen Widerstand leisten. Die
Fähigkeit eines Menschen, Kulturträger zu sein, d. h. Kultur zu
begreifen und für die Kultur zu wirken, hängt davon ab, daß er

zugleich ein Denkender und ein Freier ist. Materielle und
geistige Freiheit gehören innerlich zusammen. Die Kultur setzt
Freie voraus. Nur von diesen kann sie gedacht und verwirklicht
werden. Aehnlich äußerte sich 1946 anläßlich der internationalen

Treffen in Genf der Franzose Georges Bernanos, als er sagte:
«Eine freie Welt kann nur von freien Menschen geschaffen
werden.» Albert Schweitzer nähert sich der Marxistischen Auffassung,

wenn er betont, daß mit unsern vielen materiellen
Errungenschaften (in der Wissenschaft, besonders in der Technik)
die Menschheit wohl freier gemacht worden sei von der Natur,
daß aber durch die Einwirkung der Maschine der Handwerkmeister

zum Fabrikarbeiter, der selbständige Kaufmann infolge
der komplizierten modernen Betriebe und der Konzentration
des Kapitals zum Angestellten sich gewandelt habe. Die
psychologischen Auswirkungen der Ueberanstrengung und Ueberbe-

schäftigung des modernen Menschen in allen Gesellschaftskreisen

haben zur Folge, daß das Geistige in ihm verkümmert.
Besonders nachteilig und schädigend wirken sich solche Zustände

aus in Proletarierfamilien, wo die Eltern ebenfalls in einem un-
erbitterlichen Arbeitsdasein gefangen sind. So kommt es, daß

der überbeschäftigte Mensch dem Bedürfnis bloß äußerlicher

Zerstreuung verfällt. Was Schweitzer vor 30 und mehr Jahren
feststellte, hat sich inzwischen, namentlich seit dem Kriegsende,
eher noch verschlimmert. Die Unzulänglichkeit und Humani-

tätslosigkeit des modernen, jeder Sammlung unfähigen
Menschen kennzeichnet sich am besten durch die Oberflächlichkeit
im geistigen Leben. Darüber sagt Schweitzer folgendes: «Das

Theater tritt hinter dem Vergnügungs- oder Schaulokale zurück
und das gediegene Buch hinter dem zerstreuenden. Zeitungen
und Zeitschriften haben sich in steigendem Maße in die
Tatsache zu finden, daß sie alles nur in der leichtfaßlichen Form an
den Leser heranbringen dürfen. Der Vergleich des Durchschnitts
der jetzigen Tagespresse mit der vor fünfzig oder sechzig Jahren
läßt erkennen, wie weit sie sich in diesem Sinne umwandeln
mußte.»

Als besonders nachteilig auf den geistigen Menschen wirkend
bezeichnet er das durch die Organisation der Arbeit hervorgerufenen

Spezialistentum, das wohl Höchstleistungen des Einzelnen

ermöglicht, anderseits aber die Arbeit entseelt und das

allgemeine Geistesleben immer mehr gefährdet. Auch in der Ueber-

organisation unserer öffentlichen Verhältnisse sieht Schweitzer
einen kulturhemmenden Faktor. Allzu eingreifende Zentralisierung

und Organisation haben nicht nur eine hemmende
Wirkung auf das Produktive und Schöpferische, sie wirken sich oft
sehr nachteilig auch wirtschaftlich auf die Kulturstaaten aus.
Alle Kollektivitäten, seien sie politische, religiöse oder
wirtschaftliche Gemeinschaften, hören auf, lebendige Organismen
zu sein, weil das innere Leben an Reichtum und Vielgestaltig-



46 DER FREIDENKER Nr. 6

keit verliert und weil die Persönlichkeiten in ihnen notwendig
verkümmern. Die Ehrfurcht vor den Meinungen der Kollektivität

geht oft so weit, daß sie als Tabu gelten und von aller Kritik
ausgeschlossen werden. Charakteristisch für den modernen
Menschen ist, daß er in der Gesamtheit aufgeht, seine Elastizität
verliert, indem er die Meinungen als fertige Ware von der
Kollektivität bezieht und dabei noch meint, die Größe des modernen
Menschen bewähre sich in der unbegrenzten geistigen Hingabe
an die Gesamtheit.

Mit der Preisgabe des Denkens haben wir uns aber nicht nur
seelisch gefangen nehmen lassen, sondern auch das würdige und
natürliche Verhältnis zur Gemeinschaft und ihren Organisationen

verloren. «Die Ueberorganisierung unserer öffentlichen
Zustände», so lesen wir bei Schweitzer, «läuft auf ein Organisieren
der Gedankenlosigkeit hinaus.» Ohne sich auch nur im kleinsten
nach dem zu richten, was wir die öffentliche Meinung nennen,
hält Schweitzer unserer Gesellschaft den Spiegel vor. Es

entspricht durchaus den bestehenden Tatsachen, wenn er sagt, daß

unter den modernen Menschen so wenige mit intaktem menschlichen

und sittlichen Empfinden anzutreffen seien. Dies kommt
aber vielfach daher, weil sie fortwährend ihre persönliche
Sittlichkeit auf dem Altar des Vaterlandes opferten, statt sich mit
der Kollektivität auseinanderzusetzen und kräftig genug zu sein,
diese zur Vervollkommnung und Vollendung anzutreiben. Der
Philosophie macht er zum Vorwurf, daß sie diesen Unfreien,
Ungesammelten, Unvollständigen, in der Humanitätslosigkeit sich

Verlierenden, für diesen modernen Menschen auf dunklem Weg
in dunkler Zeit kein Verständnis hatte. Sie machte nicht einmal
einen Versuch, ihn zum Nachdenken über das anzuhalten, was
mit ihm vorging. (Fortsetzung folgt.)

Antiklerikale werden im Irrenhaus versenkt

Unerhörtes Attentat auf die Geistesfreiheit im Frankreich
des katholischen M.R.P.

Paris ist dieser Tage Schauplatz einer neuen Skandalaffäre
geworden, die diesmal uns, die Freidenker in der ganzen Welt,
angeht, und die von uns verfolgt und beobachtet, diskutiert und
weitergetragen werden muß, umsomehr, als die offizielle Presse

sich bemüht, sie totzuschweigen. Es begann mit einem Zwischenfall

am Ostersonntag in der Pariser Kathedrale von Notre Dame.
Während des Gottesdienstes bestieg ein ehemaliger
Dominikanermönch und jetziger anarchistischer Schriftsteller noch
relativ jugendlichen Alters, Michel Mourre, in eine Mönchskutte
gehüllt die Kanzel und begann eine scharf antiklerikale
Erklärung zu verlesen, den Kampf gegen den Klerikalismus so in
dessen eigene Hochburg hineintragend. Er wurde bald von fana-
tisierten Katholiken überwältigt und der Polizei ausgeliefert.
Von den kirchlichen Autoritäten in aller Form verzeigt, wurde
Michel Mourre dem Untersuchungsrichter Jaquinot übergeben,
angeklagt der mutwilligen Störung einer gottesdienstlichen
Handlung, eines Delikts also, welches das französische Gesetz

nur mit ganz kurzen Haftstrafen ahndet. Während sich in einer
führenden Pariser Tageszeitung («Combat») eine Diskussion
über die Tat Mourres, die überlegt und von ihm zusammen mit
zwei Kameraden vorbereitet war, entwickelt, wobei sowohl die

Zustimmung wie die entschiedene Ablehnung seines Vorgehens
zu Worte kamen, übergab ihn der Untersuchungsrichter dem

Gerichtspsychiater Dr. Robert Micoud zur Untersuchung auf
seinen Geisteszustand. Auf Grund des psychiatrischen Gutachtens

wurde nun Mourre als ein «die Ruhe der bürgerlichen Wohnviertel

gefährdender Irrer» auf unbestimmte Zeit in einer
Irrenanstalt «versenkt». Die freien Geister Frankreichs nehmen diese

Entscheidung allerdings nicht hin und außer der Zeitung «Combat»

kämpft auch die große Tageszeitung «Franc-Tireur» für
seine Freilassung, beziehungsweise für ein Gegengutachten als

deren Voraussetzung. Angesehene französische Schriftsteller wie
André Breton, Maurice Nadeau, Henri Jeanson haben sich an
die Spitze der Kampagne gestellt, die um so dringender erforderlich

ist, als alle sogenannten «Gutgesinnten» sich zu einer
Einheitsfront gegen den unbequemen Störer ihres denkfaulen Da-
hindösens im Rahmen des kirchlichen Komformismus
zusammengeschlossen haben. Ein bekannter katholischer Schriftsteller,

Pierre Emmanuel, hat es sogar fertig gebracht, in echt christlicher

Nächstenliebe zu verlangen, man solle Mourre in der
Kirche zu Füßen der Kanzel steinigen. Christliche Gesellenvereine

werden gleichzeitig von ihren Präses aufgehetzt, « Straf-

expeditionen» in das Pariser Intellektuellenviertel von St.

Germain des Prés zu veranstalten. Besondere Empörung aber hat die

Fassung des erwähnten psychiatrischen Gutachtens ausgelöst, da

es in Ausdrücken gehalten ist, welche ernstlich dazu zwingen, an
dem gesunden Menschenverstände des den kirchlichen Autoritäten

so gefälligen Psychiaters zu zweifeln. Was hat er bei
Mourre festgestellt? Hören wir das Gutachten: «Uebertriebene

Logik, verwinkelt, von strengster Enge statt von eingeengter
Strenge» — «Motorisierte Argumentation ohne Manövriermaße»

— «Ueberfallsangriff durch tönende Fallschirmabsprünge und
Neuerungssucht im Sturzflug» — «sartrische (eine Anspielung
auf den bekannten Schriftsteller Jean Paul Sartre) Klebrigkeil»
— «Professorennatur» — «künstlerischer Geist, aber
Republikaner». Das soll ein psychiatrisches Gutachten sein, auf Grund
dessen ein freier Mensch, der der katholischen Kirche unbequem
ist, einfach ins Irrenhaus gesteckt wird, weil die Gesetze nicht
erlauben, daß er auf längere Zeit ins Gefängnis wandert und
weil man auf diese Weise einen aufsehenerregenden Prozeß zu
vermeiden hofft. Warum ist eigentlich eine Professorennatur,
ein künstlerischer, wenn auch republikanischer Geist
gemeingefährlich Und was sollen diese abstrusen, offensichtlich der
militärischen und nicht der psychiatrischen Fachsprache entlehnten

Charakterisierungen besagen!? Wie argumentiert man
«motorisiert»? Noch dazu ohne «Manövriermasse». Jede der zitierten

Feststellungen fordert ähnliche Fragen heraus. Der
Psychiater erscheint nicht nur uns reif für eine Untersuchung auf
den Zustand seiner eigenen geistigen Gesundheit! Und
angesichts dieser neuen Kampfmethoden der katholischen Kirche ist
für alle, welche die Freiheit lieben, Wachsamkeit und
entschlossener Widerstand am Platz, wie er sich im Frankreich
Voltaires zum Glück zu organisieren beginnt. W. G.

«Die Religion entspringt nur in der Nacht der Unwissenheit,
der Not, der Mittellosigkeit, der Unkultur, in Zuständen, wo
eben deswegen die Einbildungskraft alle anderen Kräfte
beherrscht, wo der Mensch in den überspanntesten Vorstellungen,
den exaltiertesten Gemütsbewegungen lebt Auch der christliche

Gott ist ebensogut in und aus dem Menschen entsprungen
wie der heidnische. Ein anderer Gott als der heidnische ist er

nur deswegen, weil auch der christliche Mensch ein anderer ist
als der heidnische Wenn der Mensch nicht stürbe, wenn er
ewig lebte, wenn also kein Tod wäre, so wäre auch keine
Religion.'» Ludwig Feuerbach.


	Albert Schweitzer : Versuch einer Würdigung seines Werkes (Fortsetzung)

