
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 3

Artikel: Religiöse Denker

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 DER FREIDENKER 19

sei Pflicht jedes Christen, den Nächsten zu lieben, vor allem,
seinen Feind zu lieben und sein Heil anzustreben. Es wäre ihm
das Schrecklichste, so schloß er unter allgemeiner Heiterkeit
der Versammelten, dem Senator Spano einmal in der Hölle
begegnen zu müssen.

Dann kam die groteske Krönung dieses grotesken
Redegefechtes: die beiden Duellanten umarmten und küßten sich.

Die politischen Gegner schieden in christlichem Einvernehmen
als persönliche Freunde. —

Und da sage noch einer, Amerika und nicht Italien sei das

Uand der unbegrenzten Möglichkeiten! mar.»

Resolution
Die Delegiertenversammlung der Freigeistigen Vereinigung

der Schweiz, die Sonntag, den 20. Februar 1949 in der Stadt-
halle in Zürich getagt hat, war von .sämtlichen Ortsgruppen
beschickt. Nach der Beendigung des geschäftlichen Teiles und
der Aufnahme der neugegründeten Ortsgruppe Schaffhausen in
die FVS. befaßte sich die Versammlung auch mit dem Fall
Mindszenty. Sie gab ihrem Befremden darüber Ausdruck, daß
sowohl die Schweizerpresse als auch der schweizerische
Rundspruch in dieser Frage eine einseitige Stellung eingenommen
und damit einer Geistesrichtung Vorschub geleistet haben, die
nie für menschliche Freiheitsrechte, sondern stets für ihre
totalitären Machtansprüche eingetreten ist.

Die vorstellende Resolution wurde der Schweizerischen
Depeschenagentur zur Verbreitung durch ihren Pressedienst
übergeben.

«Wie der Mensch denkt, wie er gesinnt ist, so ist sein Gott,
so viel Wert und nicht mehr hat sein Gott Aus seinem
Gotte erkennst du den Menschen und wiederum aus dem
Menschen seinen Gott.» Ludwig Feuerbach.

begrenzte Anerkennung, indem er ihm nachrief, durch sein Ab:
leben sei er selbst ohne Vorbild und der Staat ohne geistige
Führung. Ueber sein Grab ließ der Fürst einen Gedenktempel bauen,
um den Anhängern des großen Meisters die Möglichkeit zu geben,
ihn als Beispiel echter Tugenden und lebenswahrer Weisheiten zu
verehren.

Somit wurde Konfuzius ein Vorbild und der Schöpfer moralischer
Lebenswerte und Lebensweisheiten, wie wir ihnen später in den
Werken der großen griechischen Philosophen Sokrates und Piaton
erneut begegnen. Alle kommenden Fürsten, Würdenträger und
Anhänger pilgerten jn fast religiöser Verehrung zu seinem Grabe.
Bald gab es kaum noch eine größere Stadt Chinas, die nicht auch
einen Gedenktempel zu seinen Ehren gebaut hätte, so daß die
Verehrung Konfutses zu einem anerkannten Brauch wurde, denn
er galt schließlich als der chinesische Heilige, als der Lehrer von
ungezählten Generationen, ja sogar als der Meister der chinesischen
Religion, des späteren Buddhismus.

Konfuzius hat es in seiner Schlichtheit fertig gebracht, den Sitten

und Gebräuchen dieses ungeheuer großen Landes ein bestimmtes

Gepräge aufzudrücken. Um zu zeigen, wie schlicht und einfach
er alles klarzulegen verstand, lasse ich einige markante -Sätze seiner
berühmten Lebensweisheiten folgen:

«Ist denn Sittlichkeit etwas so Fernliegendes? Ich brauche nur
den Wunsch zu haben, sittlich zu sein, und schon ist sie da. Denn
das Streben nach Tugend ist den Menschen angeboren, ebenso
unerläßlich wie das Atmen. Da im sittlichen Handeln die eigentliche

Religiöse Denker

Die Büchergilde Gutenberg (Zürich) hat unter diesem Titel ein
Buch herausgebracht ", das in sich recht widerspruchsvoll ist, da der
Begriff «Religion» darin nicht genügend differenziert wird. Es geht
uns damit im Alltag etwa so wie mit dem Wörtchen «Liebe», das
in so mancher Hinsicht mißbraucht wird. Die Religion ist ein
psychisches Gebilde und man kann beinahe behaupten, daß es ebenso
viele Religionen gibt wie Menschenköpfe, in denen sie noch immer
— trotz aller Aufklärung — herumgeistert. Die einzelnen
Glaubensbekenntnisse beweisen nicht das Gegenteil, denn sie werden von
den Frömmlern gedankenlos heruntergeleiert. In Wahrheit begnügt
sich jeder einzelne Gläubige nicht einmal mit jener Religionsstufe,
die er in seiner seelischen Entwicklung glücklich erklommen hat
oder die ihm von Kindheit an eingebläut wurde, sondern lebt
gleichzeitig auf verschiedenen Kulturstufen, da in seinem
Unterbewußtsein noch zahlreiche Rudimente aus der Vergangenheit
lebendig sind; seine Religion ist daher eigentlich ein Sammelsurium
von Zwangsvorstellungen, die vom wüstesten Aberglauben bis zu
vergeistigten Symbol formen reichen. (Wobei es oft nur auf die
jeweilige äußere Lebenssituation ankommt, welche Religionsstufe
gelegentlich die Oberhand gewinnt.)

Unter solchen Umständen ist es nur selbstverständlich, daß der
landläufige Begriff «Religion» in allen möglichen Farben schillert
und daß die Menschen so leicht aneinander vorbeireden, sobald sie
über dieses heikle Thema diskutieren. Der Verfasser sagt selbst
(S. 81) — unter Bezugnahme auf ein Zitat aus Kierkegaards Werk
«Furcht und Zittern»: «Der echte Glaube fängt dort an, wo das
Denken aufhört». Darnach verleitet schon der Titel seines Buches
zu Mißverständnissen, denn das religiöse «Denken» unterscheidet sich
wesentlich vom Alltagsdenken und erst recht vom wissenschaftlichen

Denken, das mit scharf formulierten Begriffen operiert, während

in den Religionen das traumhafte und symbolisierende Denken
dominiert. Der Mensch denkt überhaupt nicht allzu gern, sondern
nur, wenn er muß, d. h. durch bestimmte Bedürfnisse dazu
veranlaßt wird. Sogar unser wissenschaftliches Denken ist affektbetont,
denn auch hinter ihm steckt irgendein Interesse, materieller oder
geistiger Natur. Nicht zu vergessen," daß auch hinter manchem
Nichtdenken ein bestimmtes Interesse stecken kann, was gerade
beim religiösen Denken deutlich hervortritt. Das wußte schon La
Rochefoucauld: «Das Interesse, das die einen mit Blindheit schlägt,
steckt den anderen ein Licht auf.»

"Walter Mgg, «Religiöse Denker» (420 Seiten).

Bestimmung des Menschen liegt, so wäre es unbegreiflich, daß sie
der Mensch als vernunftbegabtes Wesen nicht auch betätigen würde.

Das Laster ist nur eine Verwirrung und Trübung des vernünftigen

Teiles im Menschen. Die Vernunft allein kann uns unsere
Bestimmung als Mensch zeigen und uns die Pflichten gegen uns selbst,
gegen unsere Zeitgenossen und gegen unsere Nachkommenschaft
lehren. Denn die Tugend ist lehrbar, wenn auch nicht jeder Mensch
eine hohe Stufe darin erklimmen kann.»

Konfuzius war überzeugt, daß der menschliche Wille, gerichtet
auf das Echte und Gute, alles erreichen könne, um das Schlechte zu
überwinden. Nur auf die gütige Gesinnung komme es im
Zusammenleben der Menschen an. Menschengüte bewirke man nur, wenn
man sich selbst überwinde und sich den Gesetzen der Gerechtigkeit

und Schönheit zuwende. Erst müsse man mit der Verbesserung
der eigenen Fehler beginnen, bevor man die der andern verbessern
wolle.

Als ihn ein Schüler fragte, was er unter Menschengüte verstehe,
antwortete er kurz: «Liebe zu den Menschen.» Und befragt nach
dem Wesen der Weisheit: «Kenntnis des Menschen und der Pflicht,
sich für die Mitmenschen zu weihen. Weisheit maxht frei von Zweifeln,

Güte macht frei von Trauer und Entschlossenheit macht frei
von Furcht. Nur der Gütige wisse, wo man lieben und hassen soll.
Woher sollte auch Trauer und Furcht kommen, wenn wir wissen,
daß wir unsern Mitmenschen nichts Schlechtes angetan haben?»

Vor drei Dingen nehme sich der Mensch besonders in acht: In
seiner Jugend vor der Sinnlichkeit, im Mannesalter vor der Streitsucht

und im vorgerückten Alter vor dem Geiz. Die Merkmale der



20 DER FREIDENKER Nr. 3

Natürlich ist auch unser normales Denken noch vielfach von
archaischen (urtümlichen) Vorstellungen durchsetzt, aber beim
religiösen Denken überwiegen durchaus zwangsneurotische Wahnformen,

so daß man bei dessen Beurteilung ohne ständige psychologische

Durchleuchtung nicht durchkommt. Dies gilt auch für jene
vier Persönlichkeiten, die Nigg als typische Vertreter religiösen
Denkens ausgewählt hat: Sören Kierkegaard, F. M. Doslojeivshij, Fr.
Nietzsche und Vincent van Gogh; sie alle haben einen seelischen
Defekt: Zwei von ihnen (Nietzsche und van Gogh) endeten in
Wahnsinn, Dostojewski] war — abgesehen von sonstigen Abnormitäten

— Epileptiker und Kierkegaard war sexuell impotent, womit
auch seine tiefe Schwermut zusammenhängen mochte. Auch Nigg
betont (S. 90), daß «Kierkegaards Auffassung vom Christentum
letztlich Schwermut» war. Aber er verkennt den Charakter dieser
Schwermut, wenn er K. «auf den Spuren Don Juans» wandeln
läßt. Wenn sieh K. an der Gestalt des großen Verführers begeistert,
so entspringt dies einem Wunschtraum; seine Impotenz war
vermutlich nur seelischer Art (vgl. Dr. Edmund Bergler, «Die psychische

Impotenz des Mannes», Bern 1937, Medizinischer Verlag
Hans Huber) und so ist er — wie Stefan Ziveig von Stendhal sagt
— als ein «Would-be-Casanova» zu bezeichnen. Seine sexuellen
Wunschträume wurden durch sein Erlebnis mit der jugendlichen
Regine Olsen ausgelöst; mit dieser war er verlobt, löste aber das

Verhältnis, als er sich seiner Unfähigkeit bewußt wurde, zu einem
normalen Liebesleben zu gelangen '. Damit würde nicht «sein
angeblicher jugendlicher Bordellbesuch (S. 46) im Widerspruch
stehen, denn die psychische Impotenz, die zumeist auf eine
überstarke Mutterbindung zurückzuführen ist, kann überwunden werden,

sobald es sich um Uiehesobjekte handelt, bei denen die störende
Identifikation mit der eigenen Mutter nicht gelingt. Das ist sogar
schon Stendhal (vgl. dessen Buch «Ueber die Liebe») aufgefallen,
obwohl er den Tatbestand psychologisch nicht zu deuten wußte.

Es ist demnach keine Nuditätenschnüffelei, wenn wir solchen
Fragen nachgehen, sondern die einzige Möglichkeit, hier zu einer
gedanklichen Klarheit zu gelangen. Es besteht nun einmal ein
Zusammenhang zwischen Religion und Sexualität (vgl. «Freidenker»
vom Mai 1947) und wir können nur dann zu einem tieferen
Verständnis dieser Zusammenhänge gelangen, wenn wrir den unbewußten

Ursachen religiöser Wahnformen nachgehen. Nigg bleibt da zu
sehr an der Oberfläche haften; wohl erkennt er, daß für K. «das

* Um seine Flucht vor der Ehe zu maskieren, schrieb er das «Tagebuch

eines Verführers», wo es aber immerhin deutlich genug heißt: «Mein
Verhältnis zu ihr ist eigentlich ein Nichts; es ist ein rein geistiges
Verhältnis und eben darum als Verhältnis zu einem jungen Mädchen ein
Nichts.»

Sittlichkeit sind Treue in der Durchführung dessen, was dem
Menschen das Pflichtgefühl in jetler Lehenslage gebietet; vor allem
Selbstbescheidung in allen seinen Aeußerungen und feines
Taktgefühl in allen seinen Handlungen. Während der gemeine Mensch
nur auf Gewinn und Eigennutz ausgeht, läßt sich der edle
Charakter nur von der Pflicht leiten. Beim wahrhaft sittlichen
Menschen ist seine Tat mehr wert als Worte.

Auf die Frage, ob es ein Wort gäbe, nach dem man sein ganzes
Leben einrichten könne, antwortete Konfuzius: «Nächstenliebe». —
Was du selbst nicht wünschest, tu auch nicht dem andern. Nichts
ist so geeignet, Reibungen zwischen Menschen und Unfrieden im
Leben zu stiften, wie der Mangel an Takt und Feingefühl. Aus
Feingefühl dürfen wir sogar unsittliche Menschen nicht verleugnen,
wenn wir bessernd auf sie einwirken wollen. Nicht durch Strafen
und Erlasse, sondern durch Vertiefung des Gewissens, durch Wek-
kung des Gefühls der Menschlichkeit kann die Tugend eines Volkes
gehoben werden.

Der rechte Sinn sollte tief im Bewußtsein des Volkes Wurzel
schlagen und zwar so tief, daß er ihm mehr als alle Gesetze

zusammengenommen bedeuten sollte. Zuverlässigkeit verbreiten und
Frieden stiften adelt die Menschen. Edle, gute und sittlich
denkende Menschen meiden jede Unsauberkeit und Heuchelei in ihren
Gedanken und Worten und zugleich auch jede Ungenauigkeit.

Konfutses Lebensweisheiten sind fast unerschöpfliche Quellen •

für Menschen, die sich selbst und ohne metaphysische Hintergründe
die Welt bzw. die Menschheit verbessern wollen. Denn sie fußen
nicht auf übernatürlichen Theorien, sondern sie sind auf das Zu¬

qualvollste Erleben seines Lebens, die Auflösung der Verlobung
mit der jungen Regine Olsen» (S. 22) war, aber er meint, daß
dadurch nur «sein Dichtertum entbunden wurde». Und doch hätte
ihn stutzig machen müssen, daß K. in seinen Studentenjahren «von
einer unverkennbaren Abneigung gegen das Christentum erfüllt»
(S. 45) war, von dem ihm eine «wunderlich stickige Luft» entgegenschlug;

daher war er «gar nicht willens, sieh in dessen geistigen
Schnürleib hineinpressen zu lassen. Voll Antipathie gegen diese
engbrüstigen, asthmatischen Vorstellungen', die alles für sündhaft
erklären, rief er in jenen Jahren aus: ,Darum nicht länger
Erbauungsschriften, die uns lehren, das Gegenwärtige zu verachten und
in die Ewigkeit hineinzuhasten'».

Es war ähnlich wie bei Tolstoi, der in seiner Jugend von der Religion

nichts wissen wollte; er wurde erst Gottsucher, als er durch
eine unglückliche Ehe zermürbt worden war. (Vgl. meine Schrift
«Die Tragödie des Schlafzimmers», Wien 1947, Verlag R. Cerny.)
Bei K. war das entscheidende Moment für seine religiöse Bekehrung

der erwähnte seelische Schock, den die Erkenntnis seiner
Impotenz auslöste. Auch Dostojewskij war — wenn auch anders —
sexuell nicht normal veranlagt, wie am deutlichsten aus seinem
Roman «Die Dämonen» hervorgeht. Solche unglücklich disponierte
Menschen sind von einem eigenartigen Kompensationsdrang
besessen; sie wollen sich gleichsam anderweitig schadlos halten. So

kann jede Organminderwertigkeit zu einer Sublimierung führen,
wobei nebenbei religiöse Ideologien als untermalende Begleiterscheinungen

auftreten mögen. Gerade dies ist in dem vorliegenden Buch,
dessen Material ansonst mit großem Fleiß und gewissenhaft
zusammengetragen ist, nicht genügend herausgearbeitet.

Der Leitgedanke des Buches liegt vielmehr in einer ganz anderen
Richtung, wie aus folgendem Zitat (S. 84) hervorgeht, das dem

Kapitel «Der heroische Christ» entnommen ist, wo der gegen die

Verlogenheit der Kirchen kämpfende Kierkegaard gleichsam
verherrlicht wird: «Wie anders stünde das Christentum in der modernen

Welt da, wenn diese heroische Seite an ihm immer in dieser
eindrucksvollen Weise betont worden wäre! Welch andere
Anziehungskraft wäre von einem solch heroisch aufgefaßten Christentum

auf die neuzeitliche Jugend ausgegangen an Stelle jener sich
wie das heulende Elend gebärdenden Armesündertheologie, die
den Menschen zu einem Klotz erniedrigt, von dem nichts erwartet
werden kann!»

Das klingt verdammt nach religiösem Sozialismus, der vermeint,
ein richtig verstandenes Christentum müsse notwendig einen
sozialen Fortschritt herbeiführen. Nach dieser Auffassung brauchte
man «nur» die christliche Kirche von innen zu reformieren, um sie

zum Schrittmacher des Sozialismus zu machen. Welche arge

Versammenleben der Mensehen miteinander abgestimmt. Das macht
uns seine Lebensweisheiten ebenfalls lieb und wert, weil wir in
unserm ethischen Denken, Fühlen und Empfinden gleichgesinnt sind.

(Fortsetzung folgt.) Oswald Prcißer.

LITERATUR
Solange Vorrat, offeriert die Literaturstelle der FVS. die

nachstehend genannte Literatur zu stark ermäßigten Preisen:

Skrbensky, Leo Heinrich: Franz Brentano als Religionsphilosoph.
Fr. 1.—.

— Die Kirche segnet den Eidbruch. Fr. —50.

Blum, E.: Lebt Gott noch. Krise der Weltanschauung. 525 Seiten.
Fr. 3.—.

Akert, Ernst: Gottfried Kellers Weltanschauung. Fr. 3.50.

Gschwind, Hermann: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre
Trennung. Fr. —.80.

Schmidt, Heinrich: Mensch und Affe. Fr. —.50.

Ferner: «Ein- und Ausblicke in der Erziehung freier Menschen».
Fünf Vorträge, gehalten an der 1. und 2. Arbeitstagung der
FVS. Preis Fr. 2.90.

Geliefert wird mit Verrechnung der Portospesen gegen
Nachnahme oder Vorauszahlung auf Postscheckkonto Basel V 19 305.

Bestellungen an die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12.



Nr. 3 DER FREIDENKER 21

kennung politischer Tatsachen! Die Kirche hat für die
Aufrechterhaltung der bestehenden Gesellschaftsordnung zu sorgen (man
lese das in Ibsens «Brand» nach!) und sie würde sozusagen Selbstmord

begehen, wenn sie sich — abgesehen von klösterlichen
Bettelsuppen und sonstiger Caritas, an der sie reichlich profitiert — der
ausgebeuteten Massen annehmen würde. Vielmehr wird sie von
Staats wegen dafür bezahlt, daß sie die Blicke ihrer Schäflein von
den Miseren des Alltags ablenkt und den sozialen Ausgleich in ein
besseres Jenseits verlegt. Und die Diener der Kirche wissen, daß

jene Gläubigen, die nach dem ewigen Seelenheil streben, für den
irdischen Kampf um ein besseres Diesseits verdorben sind. Ja, je
mehr sie alle Ursache haben, am Diesseits zu verzweifeln, umso
empfänglicher sind sie für jene Jenseitsverheißung, die schon von
Nietzsche als «Idiotenformel» verspottet wurde.

Mit sichtlicher Befriedigung verfolgt Nigg den ideologischen
Kampf, den einst K. gegen die Kirche und ihre Diener geführt hat,
gegen das «Limonadengewäsch» des «geistlosen
Gewohnheitschristentums», das von einer «kinderzeugenden, karrieremachenden
Priesterzunft» verzapft wird, um «die Heuchelei der Gesellschaft
zu decken» (S. 111). Besonders scharf hat es K. auf die Dozenten
der Theologie, welches «Geschmeiß das Christentum recht eigentlich

ruiniert hat». Den Pfarrer bezeichnet K. als einen «zweideutigen

Beamten»; den offiziellen Gottesdienst nennt K. «eine
Falschmünzerei», weil «das eigene Dasein dieser Geistlichen, christlich
verstanden, eine Unwahrheit ist». Er beschuldigt die «industriellen
Pfarrei», diese «samtgeschmückten Krämerseelen», daß sie «unter
dem Namen vom Christentum sich eine köstliche Leckerei
zurechtgemacht haben», bei der es ihnen «reichgottesmäßig-pudelwohl»
(S. 110) ergehe. Von Konfirmation und Trauung sprach er als ein
«christliches Komödienspiel» (S. 113). Diese Blütenlese mag
genügen, um zu dokumentieren, daß die Einstellung K.s mehr im
Ethischen als im Religiösen verankert ist, was übrigens auch Nigg
(S. 105) zugibt.

Als Wurzel alles Uebels betrachtete K. die Verbindung der Kirclie
mit dem Staat, aber er verkennt dabei die religiösen Bedürfnisse
der breiten Volksmassen, di.e wenig mit ethischen und schon gar
nichts mit intellektuellen Erwägungen zu tun haben. Damit kommen

wir auf den Kernpunkt der ganzen Frage, die weder von dem
Neurotiker* K. richtig gesehen wurde, noch in ihrer praktischen
Auswirkung von den neuzeitlichen religiösen Sozialisten voll erfaßt
wird. Nigg findet es nach den vehementen Angriffen, die K. gegen
die Kirche und deren Vertreter richtete, «unverständlich, wie die
Kirche diese schwerste Anklage gleichmütig hinnahm» (S. 76). Und
doch war die Taktik der Kirche K. gegenüber zweifellos richtig,
denn die Religion der Gläubigen, die sie zu betreuen hat, sieht ja
ganz, ganz anders aus, als K. es sich vorstellte^ sie ist zum größten
Teil primitivster Aberglaube. K. wrar ein richtiger Reiniger (Ka-
tharer, woraus der Name Ketzer gebildet wurde) und konstruierte
sich ein Idealbild vom Christentum, das in der Praxis Lügen gestraft
wird. Immerhin mußte er doch eine Ahnung von dem realen
Tatbestand gehabt haben, denn «er war voller Argwohn gegenüber
dem sentimentalen Kult, der mit dem kleinen Jesuskindlein in der
Krippe getrieben wird» (S. 76). Was hätte er erst für Augen
gemacht, wenn er eine richtige katholische Wallfahrtskirche besucht
hätte! Da hängen wächserne Arme und Beine, die unter dem Einfluß

des geweihten Ortes bewirken sollen, daß die betreffenden
lebendigen Gliedmaßen ihrer Spender gesund werden. Das ist
uralter Zauberglaube, der mit dem von K. gepredigten ethischen
Christentum nichts, aber schon gar nichts zu tun hat. Die Kirche
schweigt wohlweislich dazu, denn hier liegen in Wahrheit die
Fundamente ihrer «geistlichen» Macht. In die gleiche Kategorie
gehören Regenprozessionen, Schiffstaufen und Waffensegungen. So>

lange noch solche Zeremonien unter Zustimmung oder zumindest
stillschweigender Duldung festlich gestimmter Menschen vorgenommen

werden, braucht der Kirche um die Erhaltung ihrer politischen
Macht niclit bange zu sein und sie hat von ihrem Standpunkt aus

vollständig recht, wenn sie solche sonderbaren Schwärmer wie K.,
der ein richtiger «Narr in Christo» war, durchaus ignoriert.

Schließlich fühlt sich sogar Nigg (S. 114) «genötigt, die Frage
aufzuwerfen, ob nicht Kierkegaard die historische und soziologische

* Nigg vermerkt selbst (S. 92): «Ueber seine krankhafte Veranlagung,
die zeitweise his zum Hören von Stimmen" ging und ihn nahe an den
Wahnsinn brachte, kann kein ernsthafter Zweifel sein.» Daher «mischte
sich viel Krankhaftes in sein Denken».

Bedingtheit der Kirche übersehen habe». Aber er gelangt nicht nur
zu dem für die Kirche entschuldigenden Schluß, daß sie als
«menschliches Gebilde» notwendig unvollkommen sein müsse,
sondern behauptet rundweg: «Ist nicht eine schwache, fehlerhafte Kirche

besser als gar keine Kirche?» Damit wären allerdings «auch die
entsetzlichen Sünden» der Kirche und «ihre grauenhafte
Geschichte» (S. 115) entschuldigt. Doch es handelt sich heute nicht
mehr darum, der Kirche ihre einstigen Sünden vorzuhalten und
schon gar nicht um eine zeitgemäße Reform dieser infolge
fortschreitender Irreligiosität der Massen überholten Institution,
sondern um die Frage, inwiefern sie als typisch reaktionäres Element
den sozialen Fortschritt hemmt. Nigg scheint allen Ernstes zu glauben,

daß das moderne Freidenkertum sich in Bibelkritik und
Religionsphilosophie erschöpft, so daß er es für nötig findet, daran zu
erinnern, es seien «die altkirchlichen Dogmen nicht mehr als
intellektuelle Glaubenssätze, sondern als symbolische Hinweise»
(S. 90) zu verstehen. Nein, alle religiösen Denker, zu denen auch
Nigg zu gehören scheint, mögen endlich zur Kenntnis nehmen, daß
das Freidenkertum unserer Tage nicht mehr darüber spintisiert, ob

es einen" Gott gibt oder nicht, ob die Religion mit den Forderungen
der menschlichen Vernunft vereinbar ist oder gar, ob es noch
irgendwo ein sittliches Christentum gibt, sondern wir sind und
wollen nichts anderes sein als die Schrittmacher des Sozialismus,
dessen Verwirklichung allen müßigen religiösen Spekulationen ein
Ende bereiten wird.

Wohl verfolgen wir mit Aufmerksamkeit alle ideologischen
Umlagerungen der Gegenwart, denn sie sind symptomatisch für den
Gang der sozialen Entwicklung und stehen oft im Dienste der
politischen Reaktion. Zu den philosophischen Strömungen dieser Art
gehört der — ebenfalls auf K. zurückgehende — Existentialismus
und es ist sehr bezeichnend, daß Nigg, der mit Vorliebe mit den
Wörtchen «metaphysisch» und «existentiell» herumwirft,
offensichtlich mit der Auffassung von K. sympathisiert (S. 60): «Das
Christentum ist keine Lehre, sondern eine Existenzmitteilung». Nigg
fügt an dieser Stelle hinzu: «Kierkegaards aufwühlendem Kampf
gegen die Hegeische Religionsphilosophie liegt das eine Motiv
zugrunde,- das Christentum aus der intellektuellen Kategorie, darin es

eingeschlossen wurde, zu befreien und ihm wieder seine eigene
Kategorie, diejenige der Existenz, zurückzugeben». Was mit dieser
Phrasierung gemeint ist, möge in meiner Schrift «Der Existentialismus,

eine politisch reaktionäre Ideologie» (Wien 1948, Verlag R.
Cerny) nachgelesen werden.

Nigg verkennt die geistige Situation der Gegenwart gründlich,
wenn er (im Vorwort) erklärt: «Das 19. und das 20. Jahrhundert
bilden vorläufig noch eine Einheit» (S. 7). Das heißt wahrlich die

sozialpolitische Bedeutung der neuzeitlichen imperialistischen
Kriege und deren gewaltigen Auswirkungen bagatellisieren! Wir
stellen historisch richtig: Das 19. Jahrhundert stand vor allem unter

dem Eindruck der großen französischen Revolution und der
mit ihr in Zusammenhang stehenden napoleonischen Kriege. Das

Bürgertum schickte sich an, die politische Macht an sich zu reißen
und die Fesseln der feudalen Grundherrschaft zu sprengen. Der In-
dustrialismus trat seinen Siegeszug über die Erde an, deren Antlitz
der Kapitalismus mit seiner «alles durchwühlenden Kraft» (Karl
Marx) zu verändern begann. Aber er schuf sich seine eigenen
Totengräber, indem er in den Fabriken durch Zusammenballung der
Arbeitermassen die Voraussetzung für deren Organisation schuf. Noch
befand sich die kapitalistische Epoche in der aufsteigenden Linie,
aber in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurden die ersten
Anzeichen von Wirtschaftskrisen sichtbar, die dann in der Folge
zyklisch wiederkehrten. Hier (großer europäischer Börsenkrach
1873) befindet sich der soziologische Standort Nietzsches und es ist
irreführend, ihn in eine Parallele mit Kierkegaard zu setzen. Do-
stojewskij bildet ein Kapitel für sich, da er in dem kapitalistisch
rückständigen Zarenreich wirkte, wo der Kampf gegen den Absolutismus

unter dem Schlagwort «Nihilismus» geführt wurde, der die
Aufhebung aller traditionellen Bindungen propagierte. Seine
«Religiosität», über die sich überhaupt noch streiten läßt — man denke
an seine prachtvolle Vision vom «Großinquisitor» in den «Brüdern
Karamasow» — hatte daher einen ganz anderen Charakter als jene
eines Kierkegaard. D. erkannte sehr wohl, daß alle scheinbar rein
religiösen Fragen (Gibt es einen Gott? Gibt es Unsterblichkeit?)
letzten Endes im Sozialen verwurzelt sind. Was jedoch die Kirche
betrifft, so wurde sie von den Nihilisten als «himmlische Schnaps-



22 DER FREIDENKER Nr. 3

bude» verspottet. Darin mag man noch eine Sehnsucht nach wahrer

Religion erblicken, doch D. sagt von sich selbst unzweideutig
in seinen Briefen: «Ich bin ein Kind dieser Zeit, ein Kind des

Unglaubens und der ZweifelsuCht, und werde es wahrscheinlich bis an
mein Lebensende bleiben» (S. 143).

Natürlich weiß D., der große Psychologe, daß die meisten
Menschen zugleich gläubig und ungläubig sind, was sich zwanglos aus
der Spaltung unseres Seelenlebens in einen bewußten und unbewußten

Teil erklärt. Dazu 'kommt noch die Beeinflussung der Menschen
durch politische Erwägungen, wie sich auch bei D. verfolgen läßt,
da er nationalistisch, ja chauvinistisch eingestellt war und daher
wohl gegen den Katholizismus polemisierte, aber für die orthodoxe

Kirche des Ostens etwas übrig hatte. T. G. Masaryk hatte
nicht unrecht, wenn er gegen D. den Vorwurf der Unwahrhaftig-
keit erhob: «Dostojewskij war Atheist aber er wollte orthodox
sein.» Dabei mochte es sich bei D. um «eine tragische Selbsttäuschung»

(S. 173) gehandelt haben, da er betont: «Einem wirklichen
Gottlosen bin ich in meinem ganzen Leben noch nicht begegnet»
(S. 178). Auch dieser Widerspruch ist psychologisch zu erklären,
denn D. litt an einem tiefen Schuldgefühl (vgl. S. Freud, «Dostojewskij

und die Vatertötung» im «Almanach für Psychoanalyse»
1930). Wo aber Schuldgefühle bestehen, da liegt der religiöse,
besonders der christliche Gedanke nahe: «Ohne Schuldgefühl und die
daraus folgende Notwendigkeit der Erlösung würde z. B. die
christliche Religion ihres Sinnes fast entkleidet sein» (Ernest Jones,
«Zur Psychoanalyse der christlichen Religion». Imago-Büoher XII).

Wer das nicht einsieht, der sollte in religiösen Fragen überhaupt
nicht mitreden dürfen, besonders dann nicht, wenn er als
Metaphysik deklariert, was sich als simple Psychologie offenbart. Um
aber auf die Streitfrage zurückzukommen, ob es angehe, das 19.

und das 20. Jahrhundert historisch als «Einheit» zu betrachten, so

sei hervorgehoben, was D. ahnungsvoll in den «Mönchen des

Unglaubens», den Nihilisten, sah (S. 125 f.) : «Noch nie war Europa
so angefüllt von feindlichen Elementen wie in unserer Zeit: als

wäre alles mit Dynamit unterlegt und wartete nur auf den zündenden

Funken.» Er hielt «den Ausbruch eines Weltkrieges für ein
nicht mehr fernes Ereignis» und sagt: «Es scheint mir nämlich, daß
auch unser Jahrhundert im alten Europa mit irgend etwas Kolossalem

enden werde.» Dabei dachte er etwa nicht an einen
revolutionären Umsturz in Rußland, obwohl er von einer «totalen
Veränderung des Antlitzes dieser Welt» sprach, denn er fügte hinzu:
«wenigstens im Westen des alten Europas». Jedenfalls erkannte er
aber den Krisencharakter der damaligen Gesellschaft; so sehr hatte
sich die historische Situation in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts bereits gewandelt, daß für sensible Gemüter — zu denen
auch Nietzsche gehörte — die Umrisse der im 20. Jahrhundert zu
erwartenden geschichtlichen Auseinandersetzungen in dunkeln
Umrissen fühlbar wurden, wenn auCh zunächst nur in der Form von
Kulturkrisen, da den Ideologen die — notabene: ganz unmetaphysischen

— ökonomischen Hintergründe dieser Krisen nicht im
entferntesten zum Bewußtsein kommen.

Jedenfalls geht die Prosperitätsepoc'he des Kapitalismus im 20.

Jahrhundert ihrem Ende entgegen, auch in den USA (großer
Börsenkrach in New York 1929). Wie kann man da noch von einer
«Einheit» mit dem 19. Jahrhundert sprechen? Ideologisch gesehen
bezeichnet Nietzsche für Europa einen Wendepunkt; er beginnt,
«mit dem Hammer» zu philosophieren, sobald die Brüchigkeit der
«Gründerjahre» offenbar wird. Seiner «Umwertung aller Werte»
auf geistigem Gebiet geht eine sehr reale Umwertung auf
wirtschaftlichem Gebiet voraus, die das Ende der kapitalistischen
Prosperität einleitet. Seine «Götzendämmerung» kennzeichnet die
Götterdämmerung der bürgerlichen Gesellschaftsordnung; sein Buch
«Der Wille zur Macht» beinhaltet eigentlich bereits den Ruf nach
der «starken Hand» in der Politik. Die Bismarckschen Ausnahmsgesetze

gegen den Sozialismus bewegten sich in der gleichen Linie.
Auch Nietzsche hatte für den Sozialismus nichts übrig, den er als
«die zu Ende gedachte Tyrannei der Geringsten und Dümmsten»,
als eine «hoffnungslose, säuerliche Sache» bezeichnete, die ein
«herrenloses Lämmerglück» anstrebt. Nigg fühlt sich bemüßigt, an
dieser Stelle dem «religiösen Denker» Nietzsche eine Rüge zu
erteilen (S. 241): «Die ungeheure Schwere der sozialen Not hat er
nicht gesehen, weil sie außerhalb seines Lebenskreises stand. Aus
diesem Grunde hat er auch das soziale Problem viel zu leicht ge¬

nommen und nicht bemerkt, daß der Sozialismus für zahllose
Menschen, die durch die moderne Industrialisierung in unvorstellbares
Elend geraten sind, der einzige Lichtstrahl der Hoffnung war, der
sie ihr Leben überhaupt ertragen ließ.» Es handelt sich jedoch beim
Sozialismus um mehr als nur um eine frohe Botschaft an die
«Verdammten dieser Erde», nämlich um eine höhere Kulturstufe der
Menschheit.

Wie aber kommt Nigg dazu, Nietzsche als religiösen Denker zu
reklamieren? Weil dieser einmal als Zwanzigjähriger ein Gedicht
«Dem unbekannten Gott» verbrochen hatte? ±\Iit dem gleichen
Recht könnte man Goethe, der sich den Ehrentitel «der große
Heide» erworben hat, als religiös bezeichnen, weil er zum «Faust»
einen «Prolog im Himmel» hinzudichtete. Nein, solche Symbolismen

beweisen gar nichts. Die Religion beinhaltet den Glauben an
eine Ueberwelt, mit der man durch gewisse Zeremonien (Gebet und
Opferhandlungen) in Verbindung treten kann. Wo finden wir
dergleichen bei Dostojewski] und Nietzsche? Letzterer bestreitet sogar
die psychische Realität Gottes, indem er deklariert: «Gott ist tot.»
Das heißt: wenigstens für jeden halbwegs gebildeten Menschen, der
sich über den fiktiven Charakter der Gottesidee klar ist. Wenn er
— als Dichter daneben metaphorisch meint, daß er nur an einen
Gott glauben könnte, der «zu tanzen verstünde», so darf man das
nicht wörtlich nehmen. Sogar Nigg findet diesen Ausspruch «etwas
grotesk» und entschuldigt ihn mit Nietzsches dionysischer
Weltauffassung. Schließlich'tritt denn auoh Nigg (S. 245) den Rückzug
an: «Damit soll Nietzsches Atheismus in keiner Weise abgeschwächt
werden.» Wozu also dieses ganze Kapitel? Nein, Nietzsche war kein
religiöser Denker: er wetterte nicht nur — ähnlich wie Kierkegaard

— gegen die «Kanzelraben» und «Altarkrähen», wie er die
Pfarrer nannte, sondern für ihn war die Gottlosigkeit eine
Selbstverständlichkeit, eine Frage der geistigen Sauberkeit. Im «Ecce
homo» sagt er: «Ich kenne den Atheismus durchaus nicht als
Ergebnis, noch weniger als Ereignis; er versteht sich bei mir aus
Instinkt Gott ist eine faustgrobe Antwort, eine Undelikatesse
gegen uns Denker —• im Grunde sogar bloß ein faustgrobes Verbot

an uns; ihr sollt nicht denken!»
-K «-

Bleibt noch das Kapitel über Vincent van Gogh. Wir wollen es

dahingestellt sein lassen, ob man dessen Malkunst als «Durchbruch
zu einer neuen Religiosität» (S. 320) empfinden kann. Die
beigegebenen Bildreproduktionen wirken wenig überzeugend.
Hingegen lassen einige biographische Daten aufhorchen: van Gogh, der
ein Pfarrersohn war, betätigte sich —- notabene: ehe er seine
Berufung zum Maler erkannt hatte — als eine Art Seelsorger in einer
Elendsgegend (unter Grubenarbeitern). Noch bezeichnender für
seine urchristliche Gesinnung ist sein «Erlebnis mit der Dirne», die
er bei sich aufnahm und deren (von irgend einem Liebhaber
empfangenes) Kind er liebevoll betreute. Aber in derartigen
demonstrativen Aktionen, die den Unwillen einer in Konventionen
erstarrten Umgehung wecken, kann ein Protest zuni Ausdruck kommen,

z. B. gegen seinen eigenen Vater, mit dessen Auffassung vom
Priesterberuf er durchaus nicht einverstanden war. Das müßte
psychologisch erst noch näher untersucht werden. Die vielen
Briefstellen, die vom Autor herangezogen werden, um van Gogh als

«religiösen Denker» zu präsentieren, beweisen wenig, auch wenn
wir an der subjektiven Aufrichtigkeit des Briefschreibers nicht
zweifeln. Denn wir wissen aus der Tiefenpsychologie, wie oft unser
Unbewußtes uns Streiche spielt. Gilt dies schon für uns Alltags-
mensc'hen, um wieviel mehr für eine Künstlernatur, die bereits
im Jünglingsalter vom «Schatten des Wahnsinns» (S. 318) berührt
wurde. Mit psychologischen Schlagworten (Narzißmus, infantile
Bindungen und dgl.) kommt man da allein nicht durch.

Immerhin vermerkt Nigg (S. 323), daß «in dem eckigen Jüngling
das schlummernde religiöse Bewußtsein in London erwachte»: «Den
unmittelbaren Anlaß bildete seine erste unglückliche Liebe zu der
Tochter seiner Wirtin.» Wenn ihm darnach «zur inneren Gewißheit
wurde, daß man ohne den Glauben an einen Gott nicht leben kann»
(S. 324), so erinnert das an die «Beichte» Tolstois, der — zermürbt
durch seine unglückliche Ehe — zur Ueberzeugung kam, daß das

ganze Leben keinen Sinn habe, wenn nicht ein höheres Wesen
darüber wachte. Derlei religiöse Anwandlungen lagen dem jugendlichen,
sexuell befriedigten Tolstoi gänzlich fern und wieder erweist sich



Nr. 3 DER FREIDENKER 23

tier tiefere Zusammenhang zwischen sexueller Brunst und religiöser
Inbrunst. Man erhält daher ein ganz falsches Bild, wenn man sich
bei der Analyse des religiösen Denkens nur an sichtbare Aeußer-
lichkeiten hält, an Reden, Beteuerungen, Briefe, Bücher, Malereien
usf. Die psychologische Forschung hat längst aufgedeckt, wie sehr
alle Menschen bestrebt sind, andere — und vor allem sich selbst —
über wahre Sachverhalte hinwegzutäuschen. Am deutlichsten
erweist sich dies, wenn ein Neurotiker sich in die Behandlung eines
Arztes begibt. Bewußt strebt er natürlich darnach, sein Leiden los

zu werden, aher unbewußt klammert er sich an seine Krankheit,
die ihn innerlich gleichsam vor sich selbst rechtfertigt und setzt
dem helfenwollenden Arzt den in der Psychoanalyse wohlbekannten

«Widerstand» entgegen. Aehnlich ist es mit der Religion, die
eine Art Neurose darstellt — oder wenn man es lieber hört: einen
Neurosenersatz (vgl. «Psychologie und Religion» im «Freidenker»
vom Juni 1948) — und in gewissem Sinne nichts anderes ist als
eine «Flucht in die Krankheit».

Eine wahrhaft wissenschaftliche Behandlung des vorliegenden
Themas hätte dies alles berücksichtigen müssen und man kann nach
der Lektüre des Buches von Nigg sich — wie es in Goethes «Faust»
heißt — des Eindrucks nicht erwehren: «Ein großer Aufwand,
schmählich! ist vertan.» Dies ist vor allem darauf zurückzuführen,
daß der Autor mit einer vorgefaßten Meinung an sein Thema
herantritt. Im Vorwort (S. 8) sagt er, daß — infolge des Aufschwungs
der Naturwissenschaften und des Absinkens der religiösen Linie
— «die früheren Verbindungen von Religion und Welt zerbrochen
wurden, und diese Zerstörung hatte ein geistiges Chaos zur
Folge». Und noch deutlicher: «Die Gottlosigkeit erwies sich als
eine metaphysische Erkrankung der Menschheit, die sich in
katastrophalen Geschehnissen auf der Weltbühne auswirkte.» Das
ist echt «existentiell» gedacht und Nigg bekennt sich auch hierin
als Anhänger Kierkegaards, den er als einen geistigen Gulliver
hinzustellen sucht, gegen dessen Denkleistungen gehalten die
theologischen Epigonen (gemeint sind offenbar die Vertreter der
sogenannten «dialektischen Theologie») wie wahre Uiliputaner erscheinen.

Der Vergleich stimmt mehr als Nigg es beabsichtigt hatte, denn
bekanntlich wird Gulliver selbst zum Liliputaner, sobald er in das

Reich der Riesen gelangt. Im Leben ist alles relativ und was in der
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts noch als Fortschritt gelten
mochte, wird heute in der Reaktivierung durch die modernen
Existentialisten zum Schlupfwinkel lichtscheuer Elemente.

Nigg macht sich selbst zum Anwalt des geistigen Rückschritts, wenn
er die wachsende Religionslosigkeit für die «katastrophalen
Geschehnisse auf der Weltbühne» verantwortlich macht. Aus der
gleichen ideologischen Einstellung, die es strikte ablehnt, ökonomische
Momente als Ursachen der geistigen Krisen der Gegenwart gelten
zu lassen, ergibt sich die abwegige Behauptung, daß «die metaphysischen

Probleme», zu denen eben auch die religiösen gehören,
«nicht erledigt sind», sondern sie sind für Nigg «da und werden
immer dableiben, solange Menschen auf dieser Erde leben»
(S. 11). Nein, gerade in der Entwicklungsgeschichte der Religionen
können wir ganz genau verfolgen, wie mit der Wandlung des
ökonomischen Fundaments auch die menschlichen Ideologien sich
verändern. (Vgl. meine Schrift «Soziologie und Sozialismus», Jena
1929, Urania-Verlag.) Das einst revolutionäre Bürgertum hatte die

Religion bereits vernunftmäßig überwunden und wenn heute das

reaktionär gewordene Bürgertum den Weg zur Religion zurückfindet,

so ist dies nur ein Beweis dafür, daß dieses Bürgertum den

politischen Glauben an sich verloren hat. Da verbündet es sich
denn mit der einst von ihm heftig bekämpften Kirche und greift in
Verleugnung seines einstigen Kampfrufes «Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit» zu faschistischen Methoden, um seine brüchig
gewordene Herrschaft zu erhalten.

Aber auch die Kirche ist ihrer Sache nicht mehr so sicher wie
einst, da ihr der Feudalstaat noch dabei behilflich war, die Ketzer
mit Feuer und Schwert auszurotten. Hätte Nigg mit seiner
Behauptung von der ewigen Dauer religiöser Probleme recht, dann ist
wirklich nicht einzusehen, warum die Kirche sich dem Vordringen
des «modernen Heidentums» so heftig widersetzt. Noch vermag
die Kirche ihren statistischen Besitz aufrecht zu erhalten, indem
sie mit Hilfe einer wohl organisierten Missionstätigkeit rückständige
Völker in ihren Machtbereich einbezieht, doch auch diese letzte
Expansionsmöglichkeit wird zusehends durch das Erwachen der Ko¬

lonialvölker unterbunden. Was sohließlich das psychologische
Moment betrifft, das heute noch Millionen Menschen veranlaßt, zu
Kreuze zu kriechen, so sei auf das so aufschlußreiche Büchlein von
S. Freud, «Die Zukunft einer Illusion» verwiesen, aus dem zur
Genüge hervorgeht, daß mit der Verwirklichung des Sozialismus,
die Religion als überflüssig gewordener Wunschtraum verknechteter
Menschen von selbst verschwinden wird.

Freiwillige Beiträge
Für den Pressefonds:

Th. Hartwig.

M. Bär, St. Gallen Fr. 2.—
Frau Schlag, Basel » 10.—
Jon Moder, Liien » 5.—
Hartmann, Rorschach » 7.—
Keller, Basel » 5.—
Herrn. Siegrist, Zürich » 5.—
Ferd. Woodtli, Beiuw'il » 3.—
Hubert Giroud, Zürich » 2.—
Hans Keller, Windisch » 3.—

• E. Brandenberger, Basel » 4.—
W. Böttger, Genf » 4.—
Hch. Borel, Zürich 2 3.—
Franz Engl, Zürich » 3.—
Karl Haller, Zürich » 15 —
Willi. Spieß, Zürich » 5.—

Bewegung:

Jon Moder, Liien Fr. 2.—
W. Bittner, Basel » 1 —
J. Zurflüh, Biel 1.—
Karl Haller, Zürich » 15.—

c APS ilEWIl^yiN©
Freidenkerbund Oesterreidis, Wien. VI

Thurmburggasse 1/12.

Freidenkerbund Oesterreidis
Land Wien «Angelo Carraro» Wien XV. Klementinergasse 11/5.
Zusammenkunft jeden Freitag von 17—19 Uhr im Café

«Eisenbahnerheim».

Ortsgruppen
Basel.

Auch diesen Winter wieder herrscht in unserer Ortsgruppe ein

reges Leben. Diskussionsabende, Vorträge und auch gesellige
Anlässe bringen Abwechslung und manches Belehrende für die
Mitglieder.

So wurde am 18. Dezember 1948 die Sonnwendfeier durchgeführt,
an der ein größerer Kreis Gesinnungsfreunde teilnahm. Ein
unterhaltendes Programm, dessen Höhepunkt die Darbietungen eines
südamerikanischen Tänzerpaares war, verhalf dem Abend zu einem
vollen Erfolg.

Am 21. Januar 1949 fand dann unsere Generalversammlung
statt, an der die üblichen Geschäfte erledigt wurden. Die
Jahresrechnung, wenn sie auch nicht gerade einen überwältigenden
Abschluß ergab, sowie der Jahresbericht wurden den beiden referierenden

Herren, unserem geschätzten Präsidenten und unserem
Kassier, bestens verdankt.

Am 26. Januar führten wir im Bernotillianum einen öffentlichen
Vortrag durch. Herr Professor A. Heim referierte an Hand von
Lichtbildern über «Land und Leute in Peru».

«Die Religion ist die Entzweiung des Menschen mit sich

selbst; er setzt sich Gott als ein ihm entgegengesetztes Wesen

gegenüber. Ludwig Feuerbach.


	Religiöse Denker

