Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 3

Artikel: Religiose Denker

Autor: Hartwig, Th.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 3

DER FREIDENKER

19

sei Pflicht jedes Christen, den Nichsten zu lieben, vor allem,
seinen Feind zu lieben und sein Heil anzustreben. Es wiire ihm
das Schrecklichste, so schlo er unter allzemeiner Heiterkeit
der Versammelten, dem Senator Spano einmal in der Hélle
begegnen zu miissen.

Dann kam die groteske Kronung dieses grotesken Rede-
gefechtes: die beiden Duellanten umarmten und kiiBten sich.
Die politischen Gegner schieden in christlichem Einvernehmen
als personliche Freunde. —

Und da sage noch einer, Amerika und nicht Italien sei das

Land der unbegrenzten Moglichkeiten! mar.»

Resolution

Die Delegiertenversammlung der Freigeistigen Vereinigung
der Schweiz, die Sonntag, den 20. Februar 1949 in der Siadt-
halle in Ziirich getagt hat, war von simtlichen Ortsgruppen be-
schickt. Nach der Beendigung des geschiftlichen Teiles und
der Aufnahme der neugegriindeten Ortsgruppe Schaffhausen in
die FVS. befaBte sich die Versammlung auch mit dem Fall
Mindszenty. Sie gab ihrem Befremden dariiber Ausdruck, dal3
sowohl die Schweizerpresse als auch der schweizerische Rund-
spruch in dieser Frage eine einscitige Stellung eingenommen
und damit einer Geistesrichtung Vorschub geleistet haben, die
nie fiir menschliche Freiheitsrechte, sondern stets fiir ihre to-
talitdren Machtanspriiche eingetreten ist.

Die vorstehende Resolution wurde der Schweizerischen De-
peschenagentur zur Verbreitung durch ihren Pressedienst iiber-
geben.

«Wie der Mensch denkt, wie er gesinnt ist, so ist sein Gott,
so viel Wert und nicht mehr hat sein Gott ... Aus seinem
Gotte erkennst du den Menschen und wiederum aus dem Men-

schen seinen Gott.» Ludwig Feuerbach.

Religiose Denker

Die Biichergilde Gutenberg (Ziirich) hat unter diesem Titel ein
Buch herausgebracht®, das in sich recht widerspruchsvoll ist, da der
Begriff «Religion» darin nicht geniigend differenziert wird. Es geht
uns damit im Alltag etwa so wie mit dem Wortchen «Liebe», das
in so mancher Hinsicht miflbraucht wird. Die Religion ist ein psy-
chisches Gebilde und man kann beinahe behaupten, dal} es ebenso
viele Religionen gibt wie Menschenképfe, in denen sie noch immer
— trotz aller Aufklarung — herumgeistert. Die einzelnen Glaubens-
bekenntnisse beweisen nicht das Gegenteil, denn sie -werden von
den Frommlern gedankenlos heruntergeleiert. In Wahrheit begniigt
sich jeder einzelne Glaubige nicht einmal mit jener Religionsstufe,
die er in seiner seelischen Entwicklung gliicklich erklommen hat
oder die ithm von Kindheit an eingebldut wurde, sondern lebt
gleichzeitig auf verschiedenen Kulturstufen, da in seinem Unter-
bewuBtsein noch zahlreiche Rudimente aus der Vergangenheit le-
bendig sind; seine Religion ist daher eigentlich ein Sammelsurium
von Zwangsvorsiellungen, die vom wiistesten Aberglauben bis zu
vergeistigten Symbolformen reichen. (Wobei es oft nur auf die je-
weilige dullere Lebenssituation ankommt, welche Religionsstufe ge-
legentlich die Oberhand gewinnt.)

Unter solchen Umstinden ist es nur selbstverstindlich, dafl der
landldufige Begriff «Religion» in allen moglichen Farben schillert
und daf} die Menschen so leicht aneinander vorbeireden, sobald sie
iiber dieses heikle Thema diskutieren. Der Verfasser sagt selbst
(S. 81) — unter Bezugnahme auf ein Zitat aus Kierkegaards Werk
«Furcht und Zittern»: «Der echte Glaube fingt dort an, wo das
Denken aufhért». Darnach verleitet schon der Titel seines Buches
zu MiBlverstindnissen, denn das religiose «Denken» unterscheidet sich
wesentlich vom Alltagsdenken und erst recht vom wissenschaft-
lichen Denken, das mit scharf formulierten Begriffen operiert, wah-
rend in den Religionen das traumhafte und symbolisierende Denken
dominiert. Der Mensch denkt iiberhaupt nicht allzu gern, sondern
nur, wenn er muf}, d. h. durch bestimmte Bediirfnisse dazu ver-
anlaBt wird. Sogar unser wissenschaftliches Denken ist affektbetont,
denn auch hinter ihm steckt irgendein Interesse, materieller oder
geistiger Natur. Nicht zu vergessen,” dal auch hinter manchem
Nichtdenken ein bestimmtes Interesse stecken kann, was gerade
beim religiosen Denken deutlich hervortritt. Das wulite schon La
Rochefoucauld: «Das Interesse, das die einen mit Blindheit schligt,
steckt den anderen ein Licht auf.»

*Walter Nigg, «Religiose Denker» (420 Seiten).

begrenzte Anerkennung, indem er ihm nachrief, durch sein Ab-
leben sei er selbst ohne Vorbild und der Staat ohne geistige Fiih-
rung. Ueber sein Grab lieB der Fiirst einen Gedenktempel bauen,
um den Anhidngern des groflen Meisters die Moglichkeit zu geben,
ihn als Beispiel echter Tugenden und Jebenswahrer Weisheiten zu
verehren.

Somit wurde Konfuzius ein Vorbild und der Schopfer moralischer
Lebenswerte und Lebensweisheiten, wie wir ihnen spiter in den
Werken der grofien griechischen Philosophen Sokrates und Platon
erneut begegnen. Alle kommenden Fiirsten, Wiirdentriiger und An-
hinger pilgerten in fast religioser Verehrung zu seinem Grabe.
Bald gab es kaum noch eine griofiere Stadt Chinas, die nicht auch
einen Gedenktempel zu seinen Ehren gebaut hitte, so dafl die
Verehrung Konfutses zu einem anerkannten Brauch wurde, denn
er galt schlieBlich als der chinesische Heilige, als der Lehrer von
ungezihlten Generationen, ja sogar als der Meister der chinesischen
Religion, des spiteren Buddhismus.

Konfuzius hat es in seiner Schlichtheit fertig gebracht, den Sit-
ten und Gebriduchen dieses ungeheuer groflen Landes ein bestimm-
tes Gepriige aufzudriicken. Um zu zeigen, wie schlicht und einfach
er alles klarzulegen verstand, lasse ich einige markante Sitze seiner
beriihmten Lebensweisheiten folgen:

«Ist denn Sittlichkeit etwas so Fernliegendes? Ich brauche nur
den Wunsch zu haben, sittlich zu sein, und schon ist sie da. Denn
das Streben nach Tugend ist den Menschen angeboren, ebenso un-
erldfllich wie das Atmen. Da im sittlichen Handeln die eigentliche

Bestimmung des Menschen liegt, so wiire es unbegreiflich, dal sie
der Mensch als vernunftbegabtes Wesen nicht auch betitigen wiirde.

Das Laster ist nur cine Verwirrung und Triibung des verniinfti-
gen Teiles im Menschen. Die Vernunft allein kann uns unsere Be-
stimmung als Mensch zeigen und uns die Pflichten gegen uns selbst,
gegen unsere Zeitgenossen und gegen unsere Nachkommenschaft
lehren. Denn die Tugend ist lehrbar, wenn auch nicht jeder Mensch
eine hohe Stufe darin erklimmen kann.»

Konfuzius war iiberzeugt, daBl der menschliche Wille, gerichtet
auf das Echte und Gute, alles erreichen konne, um das Schlechte zu
iiberwinden. Nur auf die giitige Gesinnung komme es im Zusam-
menleben der Menschen an. Menschengiite bewirke man nur, wenn
man sich selbst iiberwinde und sich den Gesetzen der Gerechtig-
keit und Schonheit zuwende. Erst miisse man mit der Verbesserung
der eigenen Fehler beginnen, bevor man die der andern verbessern
wolle.

Als thn ein Schiiler fragie, was er unter Menschengiite verstehe,
antwortete er kurz: «Liebe zu den Menschen.» Und befragt nach
dem Wesen der Weisheit: «Keuntnis des Menschen und der Pflicht,
sich fiir die Mitmenschen zu weihen. Weisheit macht frei von Zwei-
feln, Giite macht frei von Trduer und Entschlossenheit macht frei
von Furcht. Nur der Giitige wisse, wo man lieben und hassen soll.
Woher sollte auch Trauer und Furcht kommen, wenn wir wissen,

. daBl wir unsern Mitmenschen nichts Schlechtes angetan haben?»

Vor drei Dingen nehme sich der Mensch besonders in acht: In
seiner Jugend vor der Sinnlichkeit, im Mannesalter vor der Streit-
sucht und im vorgeriickten Alter vor dem Geiz. Die Merkmale der



20

DER FREIDENKER

Nr. 3

Natiirlich ist auch unser normales Denken noch vielfach von ar-
chaischen (urtiimlichen) Vorstellungen durchsetzt, aber beim reli-
giosen Denken iiberwiegen durchaus zwangsneurotische Wahnfor-
men, so dal} man bei dessen Beurteilung ohne stindige psychologi-
sche Durchleuchtung nicht durchkommt. Dies gilt auch fiir jene
vier Personlichkeiten, die Nigg als typische Vertreter religiosen
Denkens ausgewiblt hat: Séren Kierkegaard, F. M. Dostojewskij, Fr.
Nietzsche und Vincent van Gogh: sie alle haben einen seelischen
Defekt: Zwei von ihnen (Nietzsche und van Gogh) endeten in
Wahnsinn, Dostojewskij war — abgesehen von sonstigen Abnormi-
titen — Epileptiker und Kierkegaard war sexuell impotent, womit
auch seine tiefe Schwermut zusammenhiingen mochte. Auch Nigg
betont (S. 90), daB «Kierkegaards Auffassung vom Christentum
letztlich Schwermut» war. Aber er verkennt den Charakter dieser
Schwermut, wenn er K. «auf den Spuren Don Juans» wandeln
liBt. Wenn sich K. an der Gestalt des groflen Verfiihrers begeistert,

" so entspringt dies einem Wunschtraum; seine Impotenz war ver-
mutlich nur seelischer Art (vgl. Dr. Edmund Bergler, «Die psychi-
sche Impotenz des Mannes», Bern 1937, Medizinischer Verlag
Hans Huber) und so ist er — wie Stefan Zweig von Stendhal sagt
— als ein «Would-be-Casanova» zu bezeichnen. Seine sexuellen
Wunschtriume wurden durch sein Erlebnis mit der jugendlichen
Regine Olsen ausgelost; mit dieser war er verlobt, loste aber das
Verhiltnis, als er sich seiner Unfihigkeit bewuflt wurde, zu einem
normalen Liebesleben zu gelangen®. Damit wiirde nicht «sein an-
geblicher jugendlicher Bordellbesuch (S. 46) im Widerspruch
stehen, denn die psychische Impotenz, die zumeist auf eine iiber-
starke Mutterbindung zuriickzufiihren ist, kann iiberwunden wer-
den, sobald es sich um Liebesobjekte handelt, bei denen die storende
Identifikation mit der eigenen Mutter nicht gelingt. Das ist sogar
schon Stendhal (vgl. dessen Buch «Ueber die Liebe») aufgefallen,
obwohl er den Tatbestand psychologisch nicht zu deuten wullte.

Es ist demnach keine Nudititenschniiffelei, wenn wir solchen
Fragen nachgehen, sondern die einzige Moglichkeit, hier zu einer
gedanklichen Klarheit zu gelangen. Es besteht nun einmal ein Zu-
sammenhang zwischen Religion und Sexualitidt (vgl. «Freidenker»
vom Mai 1947) und wir konnen nur dann zu einem tieferen Ver-
stindnis dieser Zusammenhinge gelangen, wenn wir den unbewuf-
ten Ursachen religioser Wahnformen nachgehen. Nigg bleibt da zu
sehr an der Oberfliche haften; wohl erkennt er, daB fiir K. «das

S ’ . . .

* Um seine Flucht vor der Ehe zu maskieren, schricb er das «Tage-
buch eines Verfithrers», wo es aber immerhin deutlich genug heiit: «Mein
Verhiltnis zu ibr ist eigentlich ein Nichts; es ist ein rein geistiges Ver-
hiltnis (!) und eben darum als Verhiiltnis zu einem jungen Midchen ein

Nichts.»

qualvollste Erleben seines Lebens, die Auflosung der Verlobung
mit der jungen Regine Olsen» (S. 22) war, aber er meint, dal da-
durch nur «sein Dichtertum entbunden wurde». Und doch hitte
ihn stutzig machen miissen, dal K. in seinen Studentenjahren «von
einer unverkennbaren Abneigung gegen das Christentum erfiillt»
(S. 45) war, von dem ihm eine «wunderlich stickige Luft» entgegen-
schlug; daher war er «gar nicht willens, sich in dessen geistigen
Schniirleib hineinpressen zu lassen. Voll Antipathie gegen diese
,engbriistigen, asthmatischen Vorstellungen’, die alles fiir siindhaft
erkldaren, rief er in jenen Jahren aus: ,Darum nicht linger Erbau-
ungsschriften, die uns lehren, das Gegenwirtige zu verachten und
in die Ewigkeit hineinzuhasten’».

Es war dhnlich wie bei Tolstoi, der in seiner Jugend von der Reli-
gion nichts wissen wollte; er wurde erst Gottsucher, als er durch
eine ungliickliche Ehe zermiirbt worden war. (Vgl. meine Schrift
«Die Tragodie des Schlafzimmers», Wien 1947, Verlag R. Cerny.)
Bei K. war das entscheidende Moment fiir seine religiose Bekeh-
rung der erwahnte seelische Schock, den die Erkenntnis seiner Im-
potenz ausloste. Auch Dostojewskij war — wenn auch anders —
sexuell nicht normal veranlagt, wie am deutlichsten aus seinem
Roman «Die Ddmonen» hervorgeht. Solche ungliicklich disponierte
Menschen sind von einem eigenartigen Kompensationsdrang be-
sessen; sie wollen sich gleichsam anderweitig schadlos halten. So
kann jede Organminderwertigkeit zu einer Sublimierung fiihren,
wobei nebenbei religiose Ideologien als untermalende Begleiterschei-
nungen auftreten mégen. Gerade dies ist in dem vorliegenden Buch,
dessen Material ansonst mit groBem Fleil und gewissenhaft zu-

' sammengetragen ist, nicht geniigend herausgearbeitet.

Der Leitgedanke des Buches liegt vielmehr in einer ganz anderen
Richtung, wie aus folgendem Zitat (S. 84) hervorgeht, das dem
Kapitel «Der heroische Christ» entnommen ist, wo der gegen die
Verlogenheit der Kirchen kimpfende Kierkegaard gleichsam ver-
herrlicht wird: «Wie anders stiinde das Christentum in der moder-
nen Welt da, wenn diese heroische Seite an ithm immer in dieser
eindrucksvollen Weise betont worden wire! Welch andere Anzie-
hungskraft wire von einem solch heroisch aufgefaliten Christen-
tum auf die neuzeitliche Jugend ausgegangen an Stelle jener sich
wie das heulende Elend gebirdenden Armesiindertheologie, die
den Menschen zu einem Klotz erniedrigt, von dem nichts erwartet
werden kann!»

Das klingt verdammt nach religiosem Sozialismus, der vermeint,
ein richtig verstandenes Christentum miisse notwendig einen so-
zialen Fortschritt herbeifithren. Nach dieser Auffassung brauchte
man «nur» die christliche Kirche von innen zu reformieren, um sie
zum Schrittmacher des Sozialismus zu machen. Welche arge Ver-

Sittlichkeit sind Treue in der Durchfithrung dessen, was dem Men-
schen das Pflichtgefiihl in jeder Lehenslage gebietet; vor allem
Selbsthescheidung in allen seinen Aeulierungen und feines Takt-
gefiihl in allen seinen Handlungen. Wihrend der gemeine Mensch
nur auf Gewinn und Eigennutz ausgeht, lifit sich der edle Cha-
rakter nur von der Pflicht leiten. Beim wahrhaft sittlichen Men-
schen ist seine Tat mehr wert als Worte.

Auf die Frage, ob es ein Wort giabe, nach dem man sein ganzes
Leben einrichten konne, antwortete Konfuzius: «Nichstenliebe». —
Was du selbst nicht wiinschest, tu auch nicht dem andern. Nichts
ist so geeignet, Reibungen zwischen Menschen und Unfrieden im
Leben zu stiften, wie der Mangel an Takt und Feingefiihl. Aus
Feingefiihl diirfen wir sogar unsittliche Menschen nicht verleugnen,
wenn wir bessernd auf sie einwirken wollen. Nicht durch Strafen
und Erlasse, sondern durch Vertiefung des Gewissens, durch Wek-
kung des Gefiihls der Menschlichkeit kann die Tugend eines Volkes
gehoben werden.

Der rechte Sinn sollie tief im Bewulitsein des Volkes Wurzel
schlagen und zwar so tief, dal er ihm mchr als alle Gesetze zu-
sammengenommen bedeuten sollte. Zuverlassigkeit verbreiten und
Frieden stiften adelt die Menschen. Edle, gute und sittlich den-

kende Menschen meiden jede Unsauberkeit und Heuchelei in ihren

Gedanken und Worten und zugleich auch jede Ungenauigkeit.

Konfutses Lebensweisheiten sind fast unerschopfliche Quellen
fiir Menschen, die sich selbst und ohne metaphysische Hintergriinde
die Welt bzw. die Menschheit verbessern wollen. Denn sie fuBlen
nicht auf iibernatiirlichen Theorien, sondern sie sind auf das Zu-

sammenleben der Menschen miteinander abgestimmt. Das macht

uns seine Lebensweisheiten ebenfalls lieb und wert, weil wir in un-

serm ethischen Denken, Fuhlen und Empfinden gleichgesinnt sind.
(Fortsetzung folgt.) Oswald Preifier.

LITERATUR

Solange Vorrat, offeriert die Literaturstelle der FVS. die nach-
stehend genannte Literatur zu stark ermifligten Preisen:

Skrbensky, Leo Heinrich: Franz Brentano als Religionsphilesoph.
Fr. 1.—.

—- Die Kirche segnet den Eidbruch. Fr. —50.

Blum, E.: Lebt Gott noch. Krise der Weltanschauung. 525 Seiten.
Fr. 3.—.

Akert, Ernst: Gottfried Kellers Weltanschauung. Fr. 3.50.

Gschwind, Hermann: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre
Trennung. Fr. —.80.

Schmidt, Heinrich: Mensch und Affe. Fr. —.50.

Ferner: «Ein- und Ausblicke in der Erziehung freier Menschen».
Fiinf Vortrige, gehalten an der 1. und 2. Arbeitstagung der
FVS. Preis Fr. 2.90.

Geliefert wird mit Verrechnung der Portospesen gegen Nach-
nahme oder Vorauszahlung auf Postscheckkonto Basel V 19 305.
Bestellungen an die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12.



Nr. 3

DER FREIDENKER 21

kennung politischer Tatsachen! Die Kirche hat fir die Aufrecht-
erhaltung der bestehenden Gesellschafltsordnung zu sorgen (man
lese das in Ibsens «Brand» nach!) und sie wiirde sozusagen Selbst-

mord begelen, wenn sie sich — abgesehen von klosterlichen Bettel-
suppen und sonstiger Caritas, an der sie reichlich profitiert — der

ausgebeuteten Massen annehmen wiirde. Vielmehr wird sie von
Staats wegen dafiir bezahlt, da} sie die Blicke ihrer Schiflein von
den Miseren des Alltags ablenkt und den sozialen Ausgleich in ein
besseres Jenseits verlegt. Und die Diener der Kirche wissen, daB
jene Gliubigen, die nach dem ewigen Seelenheil streben, fiir den
irdischen Kampf um ein besseres Diesseits verdorben sind. Ja, je
mehr sie alle Ursache halken, am Diesseits zu verzweifeln, umso
empfinglicher sind sie fiir jene JenseitsverheiBung, die schon von
Nietzsche als «Idiotenformel» verspottet wurde.

Mit sichtlicher Befricdigung verfolgt Nigg den ideologischen
Kampf, den einst K. gegen die Kirche und ihre Diener gefiihrt hat,
gegen das «Limonadengewisch» des «geistlosen Gewohnheits-
christentums», das von einer «kinderzeugenden, karrieremachenden
Priesterzunft» verzapft wird, um «die Heuchelei der Gesellschaft
zu decken» (S. 111). Besonders scharf hat es K. auf die Dozenten
der Theologie, welches «Geschmeifl das Christentum recht eigent-
lich ruiniert hat». Den Pfarrer bezeichnet K. als einen «zweideuti-
gen Beamtens; den offiziellen Gottesdienst nennt K. «eine Falsch-
miinzerei», weil «das eigene Dasein dieser Geistlichen, christlich
verstanden, eine Unwahrheit ist». Er beschwldigt die «industriellen
Pfarrer», diese «samtgeschmiickten Kriamerseelen», daf} sie «unter
dem Namen vom Christentum sich eine kostliche Leckerei zurecht-
gemacht haben», bei der es ihnen «reichgottesmiBig-pudelwohls
(S. 110) ergehe. Von Konfirmation und Trauung sprach er als ein
«christliches Komédienspiel» (S. 113). Diese Bliitenlese mag ge-
niigen, um zu dokumentieren, daBl die Einstellung K.s mehr im
Ethischen als im Religiésen verankert ist, was iibrigens auch Nigg
(S. 105) zugibt.

Als Wurzel alles Uebels hetrachtete K. die Verbindung der Kirche
mit dem Staat, aber er verkennt dabei die religiosen Bediirfnisse
der breiten Volksmassen, die wenig mit ethischen und schon gar
nichts mit intellektuellen Erwigungen zu tun haben. Damit kom-
men wir auf den Kernpunkt der ganzen Frage, die weder von dem
Neurotiker® K. richtig gesehen wurde, noch in ihrer praktischen
Auswirkung von den neuzeitlichen religiosen Sozialisten voll erfafit
wird. Nigg findet es nach den vehementen Angriffen, die K. gegen
die Kirche und deren Vertreter richtete, «unverstindlich, wie die
Kirche diese schwerste Anklage gleichmiitig hinnahm» (S. 76). Und
doch war die Taktik der Kirche K. gegeniiber zweifellos richtig,
denn die Religion der Gliubigen, die sie zu betreuen hat, sieht ja
ganz, ganz anders aus, als K. es sich vorstellte; sie ist zum groften
Teil primitivster Aberglaube. K. war ein richtiger Reiniger (Ka-
tharer, woraus der Name Keizer gebildet wurde) und konstruierte
‘sich ein Idealbild vom Christentum, das in der Praxis Liigen gestraft
wird. Immerhin muBte er doch eine Ahnung von dem realen Tat-
bestand gehaht haben, denn «er war voller Argwohn gegeniiber
dem sentimentalen Kult, der mit dem kleinen Jesuskindlein in der
Krippe getrieben wird» (S. 76). Was hatte er erst fiir Augen ge-
macht, wenn er eine richtige katholische Wallfahrtskirche besucht
hitte! Da hingen wiichserne Arme und Beine, die unter dem Fin-
fluB des geweihten Ortes bewirken sollen, dali die betreffenden
lebendigen GliedmaBen ihrer Spender gesund werden. Das ist ur-
alter Zauberglaube, der mit dem von K. gepredigten ethischen
Christentum nichts, aber schon gar nichts zu tun hat. Die Kirche
schweigt wohlweislich dazu, denn hier liegen in Wahrheit die Fun-
damente ihrer «geistlichens Macht. In die gleiche Kategorie ge-
hiren Regenprozessionen, Schiffstaufen und Waffensegungen. So-
lange noch solche Zeremonien unter Zustimmung oder zumindest
stillschweigender Duldung festlich gestimmter Menschen vorgenom-
men werden, braucht der Kirche um die Erhaltung ihrer politischen
‘Macht nicht bange zu sein und sie hat von ihrem Standpunkt aus
vollstindig recht, wenn sie solche sonderbaren Schwarmer wie K.,
der ein richtiger «Narr in Christo» war, durchaus ignoriert.

SchlieBlich fiihlt sich sogar Nigg (S. 114) «genotigt, die Frage
aufzuwerfen, ob nicht Kierkegaard die historische und soziologische

* Nigg vermerkt selbst (S. 92): «Ucber scine krankhafte Veranlagung,
die zeitweise bis zum Héren von ,Stimmen” ging und ihn nahe an den
Wahnsinn brachte, kann kein ernsthafter Zweifel sein.» Daher «mischte
sich viel Krankhaftes in sein Denkens.

Bedingtheit der Kirche iibersehen habe». Aber er gelangt nicht nur
zu dem fiir die Kirche entschuldigenden SchluB, daB sie als
«menschliches Gebilde» notwendig unvollkommen sein miisse, son-
dern behauptet rundweg: «Ist nicht eine schwache, fehlerhafte Kir-
che besser als gar keine Kirche?» Damit wiren allerdings «auch die
entsetzlichen Siinden» der Kirche wund «ihre grauenhafte Ge-
schichte» (S. 115) entschuldigt. Doch es handelt sich heute nicht
mehr darum, der Kirche ihre einstigen Siinden vorzuhalten und
schon gar nicht um eine zeitgemifle Reform dieser infolge fort-
schreitender Irreligiositit der Massen iiberholten Institution, son-
dern um die Frage, inwiefern sie als typisch reaktionires Element
den sozialen Fortschritt hemmt. Nigg scheint allen Ernstes zu glau-
ben, daf} das moderne Freidenkertum sich in Bibelkritik und Reli-
gionsphilosophie erschopft, so daBl er es fiir notig findet, daran zu
erinnern, es seien «die altkirchlichen Dogmen nicht mehr als in-
tellektuelle Glaubenssdtze, sondern als symbolische Hinweise»
(S. 90) zu verstehen. Nein, alle religiosen Denker, zu denen auch
Nigg zu gehoren scheint, mogen endlich zur Kenntnis nehmen, daf}
das Freidenkertum unserer Tage nicht mehr dariiber spintisiert, ob
es einen’ Gott gibt oder nicht, ob die Religion mit den Forderungeun
der menschlichen Vernunft vereinbar ist oder gar, ob es noch
irgendwo ein sittliches Christentum gibt, sondern wir sind und
wollen nichts anderes sein als die Schrittmacher des Sozialismus,
dessen Verwirklichung allen miiligen religigsen Spekulationen ein
Ende bereiten wird.

Wohl verfolgen wir mit Aufmerksamkeit alle ideologischen Um-
lagerungen der Gegenwart, denn sie sind symptomatisch fiir den
Gang der sozialen Entwicklung und stehen oft im Dienste der poli-
tischen Reaktion. Zu den philosophischen Stromungen dieser Art
gehort der — ehenfalls aut K. zuriickgehende — Existentialismus
und es ist sehr bezeichnend, dall Nigg, der mit Vorliebe mit den
Wortchen «metaphysisch» und «existentiell> herumwirft, offen-
sichtlich mit der Auffassung von K. sympathisiert (S. 60): «Das
Christentum ist keine Lehre, sondern eine Existenzmitteilung». Nigg
fiigt an dieser Stelle hinzu: «Kierkegaards aufwiihlendem Kampf
gegen die Hegelsche Religionsphilosophie liegt das eine Motiv zu-
grunde,-das Christentumn aus der intellektuellen Kategorie, darin es
eingeschlossen wurde, zu befreien und ithm wieder seine eigene Ka-
tegorie, diejenige der Existenz, zuriickzugeben». Was mit dieser
Phrasierung gemeint ist, moge in meiner Schrift «Der Existentialis-
mus, eine politisch reaktionidre Ideologie» (Wien 1948, Verlag R.
Cerny) nachgelesen werden.

Nigg verkennt die geistige Situation der Gegenwart griindlich,
wenn er (im Vorwort) erklirt: «Das 19. und das 20. Jahrhundert
bilden vorliufig noch eine Einheit» (S. 7). Das heiit wahrlich die
sozialpolitische Bedeutung der neuzeitlichen imperialistischen
Kriege und deren gewaltigen Auswirkungen bagatellisieren! Wir
stellen historisch richtig: Das 19. Jahrhundert stand vor allem un-
ter dem Eindruck der groBen franzésischen Revolution und der
mit ihr in Zusammenhang stehenden napoleonischen Kriege. Das
Biirgertum schickte sich an, die politische Macht an sich zu reifien
und die Fesseln der feudalen Grundherrschaft zu sprengen. Der In-
dustrialismus trat seinen Siegeszug iiber die Erde an, deren Antlitz
der Kapitalismus mit seiner «alles durchwiihlenden Kraft» (Karl
Marx) zu veridndern begann. Aber er schuf sich seine eigenen Toten-
griber, indem er in den Fabriken durch Zusammenballung der Ar-
beitermassen die Voraussetzung fiir deren Organisation schuf. INoch
befand sich die kapitalistische Epoche in der aufsteigenden Linie,
aber in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurden die ersten
Anzeichen von Wirtschaftskrisen sichtbar, die dann in der Folge
zyklisch wiederkehrten. Hier (grofler europiischer Bérsenkrach
1873) befindet sich der soziologische Standort Nietzsches und es ist
irrefithrend, ihn in eine Parallele mit Kierkegaard zu setzen. Do-
stojewskij bildet ein Kapitel fiir sich, da er in dem kapitalistisch
riickstindigen Zarenreich wirkte, wo der Kampf gegen den Absolu-
tismus unter dem Schlagwort «Nihilismus» gefihrt wurde, der die
Aufhebung aller traditionellen Bindungen propagierte. Seine «Re-
ligiositit», iiber die sich iiberhaupt noch streiten liit — man denke
an seine prachtvolle Vision vom «GroBinquisitor» in den «Briidern
Karamasow» — hatte daher einen ganz anderen Charakter als jene
eines Kierkegaard. D. erkannte sehr wohl, daf alle scheinbar rein
religiosen Fragen (Gibt es einen Gott? Gibt es Unsterblichkeit?)
letzten Endes im Sozialen verwurzelt sind. Was jedoch die Kirche
betrifft, so wurde sie von den Nihilisten als «himmlische Schnaps-



22 DER FREIDENKER

Nr. 3

bude» verspottet. Darin mag man noch eine Sehnsucht nach wah-
rer Religion erblicken, doch D. sagt von sich selbst unzweideutig
in seinen Briefen: «Ich bin ein Kind dieser Zeit, ein Kind des Un-
glaubens und der Zweifelsucht, und werde es wahrscheinlich bis an

mein Lebensende bleiben» (S. 143).

Natiirlich weifl D., der groBe Psychologe, daB die meisten Men-
schen zugleich gliubig und ungliubig sind, was sich zwanglos aus
‘der Spaltung unseres Seelenlebens in einen bewuBten und unbewuB-
ten Teil erklart. Dazu kommt noch die Beeinflussung der Menschen
durch politische Erwigungen, wie sich auch bei D. verfolgen laft,
da er nationalistisch, ja chauvinistisch eingestellt war und daher
wohl gegen den Katholizismus polemisierte, aber fiir die ortho-
doxe Kirche des Ostens etwas iibrig hatte. T. G. Masaryk hatte
nicht unrecht, wenn er gegen D. den Vorwurf der Unwahrhaftig-
keit erhob: «Dostojewskij war Atheist..., aber er wollte orthodox
sein.» Dabei mochte es sich bei D. um «eine tragische Selbsttdu-
schung» (S. 173) gehandelt haben, da er betont: «Einem wirklichen
Gottlosen bin ich in meinem ganzen Leben noch nicht begegnet»
(S. 178). Auch dieser Widerspruch ist psychologisch zu erklaren,
denn D. litt an einem.tiefen Schuldgefiihl (vgl. S. Freud, «Dosto-
jewskij und die Vatertotung» im «Almanach fiir Psychoanalyse»
1930). Wo aber Schuldgefiihle bestehen, da liegt der religiose, be-

sonders der christliche Gedanke nahe: «Ohne Schuldgefiihl und die -

daraus folgende Notwendigkeit der Erlésung wiirde z. B. die
christliche Religion ihres Sinnes fast entkleidet sein» (Ernest Jones,
«Zur Psychoanalyse der christlichen Religion». Imago-Biicher XII).

Wer das nicht einsieht, der sollte in religiésen Fragen iiberhaupt
nicht mitreden diirfen, besonders dann nicht, wenn er als Meta-
physik deklariert, was sich als simple Psychologie offenbart. Um

aber auf die Streitfrage zuriickzukommen, ob es angehe, das 19..
und das 20. Jahrhundert historisch als «Einheit» zu betrachten, so -

sei hervorgehoben, was D. ahnungsvoll in den «Ménchen des Un-
glaubens», den Nihilisten, sah (S. 125f.): «Noch nie war Europa
so angefiillt von feindlichen Elementen wie in unserer Zeit: als
wire alles mit Dynamit unterlegt und wartete nur auf den ziinden-
den Funken.» Er hielt «den Ausbruch eines Weltkrieges fiir ein
nicht mehr fernes Ereignis» und sagt: «Es scheint mir namlich, daf3
auch unser Jahrhundert im alten Europa mit irgend etwas Kolos-
salem enden werde.» Dabei dachte er etwa nicht an einen revolu-
tioniren Umsturz in RuBland, obwohl er von einer «totalen Ver-
inderung des Antlitzes dieser Welt» sprach, denn er fiigte hinzu:
«wenigstens im Westen des alten Europas». Jedenfalls erkannte er
aber den Krisencharakter der damaligen Gesellschaft; so sehr hatte
sich die historische Situation in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts bereits gewandelt, daB fiir sensible Gemiiter — zu denen
auch Nietzsche gehorte — die Umrisse der im 20. Jahrhundert zu
erwartenden geschichtlichen Auseinandersetzungen in dunkeln Um-
rissen fithlbar wurden, wenn auch zunichst nur in der Form von
Kulturkrisen, da den Ideologen die — notabene: ganz unmetaphy-
sischen — 6konomischen Hintergriinde dieser Krisen nicht im ent-
ferntesten zum BewuBtsein kommen.

Jedenfalls geht die Prosperititsepoche des Kapitalismus im 20.
Jahrhundert ithrem Ende entgegen, auch in den USA (grofer Bor-
senkrach in New York 1929). Wie kann man da noch von -einer
«FEinheit> mit dem 19. Jahrhundert sprechen? Ideologisch gesehen
bezeichnet Nietzsche fiir Europa einen Wendepunkt; er beginnt,
«mit dem Hammer» zu philosophieren, sobald die Briichigkeit der
«Griinderjahre» offenbar wird. Seiner «Umwertung aller Werte»
auf geistigem Gebiet geht eine selhr reale Umwertung auf wirt-
schaftlichem Gebiet voraus, die das Ende der kapitalistischen Pro-
speritdt einleitet. Seine «Gotzendimmerung» kennzeichnet die
Gotterdimmerung der biirgerlichen Gesellschaftsordnung; sein Buch
«Der Wille zur Macht» beinhaltet eigentlich bereits den Ruf nach
der «starken Hand» in der Politik. Die Bismarckschen Ausnahms-
gesetze gegen den Sozialismus bewegten sich in der gleichen Linie.
Auch Nietzsche hatte fiir den Sozialismus nichts iibrig, den er als
«die zu Ende gedachte Tyrannei der Geringsten und Diimmsten»,
als eine «hoffnungslose, siuerliche Sache» bezeichnete, die ein
«herrenloses Limmergliick» anstrebt. Nigg fiihlt sich bemiiBigt, an
dieser Stelle dem «religiosen Denker» Nietzsche eine Riige zu er-
teilen (S. 241): «Die ungeheure Schwere der sozialen Not hat er
nicht gesehen, weil sie auBerhalb seines Lebenskreises stand. Aus
diesem Grunde hat er auch das soziale Problem viel zu leicht ge-

nommen und nicht bemerkt, daB der Sozialismus fiir zahllose Men-
schen, die durch die moderne Industrialisiecrung in unvorstellbares
Elend geraten sind, der einzige Lichtstrahl der Iloffnung war, der
sie ihr Leben iiberhaupt ertragen liel.» Es handelt sich jedoch beim
Sozialismus um mehr als nur um eine frohe Botschaft an die «Ver-
dammten dieser Erde», nimlich um eine hohere Kulturstufe der
Menschheit.

Wie aber kommt Nigg dazu, Nietzsche als religiosen Denker zu
reklamieren? Weil dieser einmal als Zwanzigjihriger ein Gedicht
«Dem unbekannten Gott» verbrochen hatte? Mit dem gleichen
Recht konnte man Goethe, der sich den Ehrentitel «der groBe
Heide» erworben hat, als religiés bezeichnen, weil er zum «Faust»
einen «Prolog im Himmel» hinzudichtete. Nein, solche Symbolis-
men beweisen gar nichts. Die Religion beinhaltet den Glauben an
eine Ueberwelt, mit der man durch gewisse Zeremonien (Gebet und
Opferhandlungen) in Verbindung treten kann. Wo finden wir der-
gleichen bei Dostojewskij und Nietzsche? Letzterer bestreitet sogar
die psychische Realitdt Gottes, indem er deklariert: «Gott ist tot.»
Das heifit: wenigstens fiir jeden halbwegs gebildeten Menschen, der
sich iiber den fiktiven Charakter der Gottesidee klar ist. Wenn er
— als Dichter — daneben metaphorisch meint, daB er nur an einen
Gott glauben konnte, der «zu tanzen verstiinde», so darf man das
nicht wortlich nehmen. Sogar Nigg findet diesen Ausspruch «etwas
grotesk» und entschuldigt ihn mit Nictzsches dionysischer Wellt-
auffassung. Schlieflich®tritt denn auch Nigg (S. 245) den Riickzug
an: «Damit soll Nietzsches Atheismus in keiner Weise abgeschwiicht
werden.» Wozu also dieses ganze Kapitel? Nein, Nietzsche war kein
religioser Dcenker: er wetterte nicht nur — ahnlich wie Kierke-
gaard — gegen die- «Kanzelraben» und «Altarkrihen», wie er die
Pfarrer nannte, sondern fiir ihn war die Gottlosigkeit einec Selbst-
verstindlichkeit, eine Frage der geistigen Sauberkeit. Im «Ecce
homo» sagt er: «Ich kenne den Atheismus durchaus nicht als Er-
gebnis, noch weniger als Ereignis; er versteht sich bei mir aus In-
stinkt ... Gott ist eine faustgrobe Antwort, eine Undelikatesse
gegen uns Denker — im Grunde sogar bloB ein faustgrobes Ver-
bot an uns; ihr sollt nicht denken!»

* *

Bleibt noch das Kapitel tiber Vincent van Gogh. Wir wollen es
dahingestellt sein lassen, ob man dessen Malkunst als «Durchbruch
zu einer neuen Religiositit» (S. 320) empfinden kann. Die bei-
gegebenen Bildreproduktionen wirken wenig iiberzeugend. Hin-
gegen lassen einige biographische Daten aufhorchen: van Gogh, der
ein Pfarrersohn war, betiitigte sich — notabene: ehe er seine Be-'
rufung zum Maler erkannt hatte — als eine Art Seelsorger in einer
Elendsgegend (unter Grubenarbeitern). Noch bezeichnender fiir
seine urchristliche Gesinnung ist sein «Erlebnis mit der Dirne», die
er hei sich aufnahm und deren (von irgend einem Liebhaber emp-
fangenes) Kind er liebevoll betreute. Aber in derartigen demon-
strativen Aktionen, die den Unwillen einer in Konventionen er-
starrten Umgebung wecken, kann ein Protest zum Ausdruck kom-
men, z. B. gegen seinen eigenen Vater, mit dessen Auffassung vom
Priesterberuf er durchaus nicht einverstanden war. Das miilite psy-
chologisch erst noch niher untersucht werden. Die vielen Brief-
stellen, die vom Autor herangezogen werden, um van Gogh als
«religiosen Denker» zu prisentieren, beweisen wenig, auch wenn
wir an der subjektiven Aufrichtigkeit des Briefschreibers nicht
zweifeln. Denn wir wissen aus der Tiefenpsychologie, wie oft unser
UnbewuBtes uns Streiche spielt. Gilt dies schon fiir uns Alltags-
menschen, um wieviel mehr fiir eine Kiinstlernatur, die bereits
im Jiinglingsalter vom «Schatten des Wahnsinns» (S. 318) berithrt
wurde. Mit psychologischen Schlagworten (Narzifimus, infantile
Bindungen und dgl.) kommt man da allein nicht durch.

Immerhin vermerkt Nigg (S. 323), daB «in dem eckigen Jiingling
das schlummernde religiose BewuBtsein in London erwachte»: «Den
unmittelbaren AnlaB} bildete seine erste ungliickliche Liebe zu der
Tochter seiner Wirtin.» Wenn ithm darnach «zur inneren Gewillheit
wurde, dafl man ohne den Glauben an einen Gott nicht leben kann»
(S. 324), so erinnert das an die «Beichte» Tolstois, der — zermiirbt
durch seine ungliickliche Ehe — zur Ueberzeugung kam, daf} das
ganze Leben keinen Sinn habe, wenn nicht ein hoheres Wesen dar-
iiber wachte. Derlei religiose Anwandiungen lagen dem jugendlichen,
sexuell befriedigten Tolstoi ganzlich fern und wieder erweist sich



Nr. 3

DER FREIDENKER 23

der tiefere Zusammenhang zwischen sexueller Brunst und religioser
Inbrunst. Man erhilt daher ein ganz falsches Bild, wenn man sich
bei der Analyse des religiosen Denkens nur an sichtbare AeufBer-
lichkeiten hilt, an Reden, Beteuerungen, Briefe, Biicher, Malereien
usf. Die psychologische Forschung hat lingst aufgedeckt, wie sehr
alle Menschen bestrebt sind, andere — und vor allem sich selbst —
iiber wahre Sachverhalte hinwegzutiuschen. Am deutlichsten er-
weist sich dies. wenn ein Neurotiker sich in die Behandlung eines
Arztes begibt. Bewullt strebt er natiirlich darnach, sein Leiden los
zu werden, aber unbewullt klammert er sich an seine Krankheit,
die ihn innerlich gleichsam vor sicl selbst rechtfertigt und setzt
dem helfenwollenden Arzt den in der Psychoanalyse wohlbekann-
ten «Widerstand» entgegen. Achnlich ist es mit der Religion, die
eine Art Neuronse darstellt — oder wenn man es lieber hort: einen
Neurosenersatz (vgl. «Psychologie und Religion» im «Freidenker»
vom Juni 1948) — und in gewissem Sinne nichts anderes ist als
eine «Flucht in die Krankheit».

Eine wahrhaft wissenschaftliche Behandlung des vorliegenden
Themas hatte dies alles heriicksichtigen miissen und man kann nach
der Lektiire des Buches von Nigg sich —- wie es in Goethes «Faust»
heiBt — des Eindrucks nicht erwehren: «Ein groBler Aufwand,
schmihlich! ist vertan.» Dies ist vor allem darauf zuriickzufiihren,
daf der Autor mit einer vorgefallten Meinung an sein Thema her-
antritt. Im Vorwort (S. 8) sagt er, daB — infolge des Aufschwungs
der Naturwissenschaften und des Absinkens der religiosen Linie
— «die fritheren Verbindungen von Religion und Welt zerbrochen
wurden, und diese Zerstorung hatte ein geistiges Chaos (!) zur
Folge». Und noch deutlicher: «Die Gottlosigkeit erwies sich als
eine metaphysische (!) Erkrankung der Menschheit, die sich in
katastrophalen Geschehnissen auf der Welthithne auswirkte.» Das
ist echt «existentiell» gedacht und Nigg bekennt sich auch hierin
als Anhinger Kierkegaards, den er als einen geistigen Gulliver hin-
zustellen sucht, gegen dessen Denkleistungen gehalten die theolo-
gischen Epigonen (gemeint sind offenbar die Vertreter der soge-
nannten «dialektischen Theologie») wie wahre Liliputaner erschei-
nen. Der Vergleich stimmt mehr als Nigg es beabsichtigt hatte, denn
bekanntlich wird Gulliver selbst zum Liliputaner, sobald er in das
Reich der Riesen gelangt. Imn Leben ist alles relativ und was in der
ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts noch als Fortschritt gelten
mochte, wird theute in der Reaktivierung durch die modernen
Existentialisten zum Schlupfwinkel lichtscheuer Elemente.

Nigg macht sich selbst zum Anwalt des geistigen Riickschritts, wenn
er die wachsende Religionslosigkeit fiir die «katastrophalen Ge-
schehnisse auf der Welthiithne» verantwortlich macht. Aus der glei-
chen ideologischen Einstellung, die es strikte ablehnt, 6konomische
Momente als Ursachen der geistigen Krisen der Gegenwart gelten
zu lassen, ergibt sich die abwegige Behauptung, dafl «die metaphy-
sischen Probleme», zu denen eben auch die religiosen gehoren,
«nicht erledigt sind», sondern sie sind fiir Nigg «da und werden
immer (!) dableiben, solange Menschen auf dieser Erde leben»
(S. 11). Nein, gerade in der Entwicklungsgeschichte der Religionen
konnen wir ganz genau verfolgen, wie mit der Wandlung des &ko-
nomischen Fundaments auch die menschlichen Ideologien sich ver-
dindern. (Vgl. meine Schrift «Soziologie und Sozialismus», Jena
1929, Urania-Verlag.) Das einst revolutionidre Biirgertum hatte die
Religion bereits vernunftmiBig iiberwunden und wenn heute das
reaktionir gewordene Biirgertum den Weg zur Religion zuriick-
findet, so ist dies nur ein Beweis dafiir, daB} dieses Biirgertum den
politischen Glauben an sich verloren hat. Da verbiindet es sich
denn mit der einst von ihm heftig bekimpften Kirche und greift in
Verleugnung seines einstigen Kampfrufes «Freiheit, Gleichheit,
Briiderlichkeit» zu faschistischen Methoden, um seine briichig ge-
wordene Herrschaft zu erhalten.

Aber auch die Kirche ist ihrer Sache nicht mehr so sicher wie
einst, da ihr der Feudalstaat noch dabei behilflich war, die Ketzer
mit Feuer und Schwert auszurotten. Hitte Nigg mit seiner Be-
hauptung von der ewigen Dauer religigser Probleme recht, dann ist
wirklich nicht einzusehen, warum die Kirche sich dem Vordringen
des «modernen Heidentums» so heftig widersetzt. Noch vermag
die Kirche ihren statistischen Besitz aufrecht zu erhalten, indem
sic mit Hilfe einer wohl organisierten Missionstitigkeit riickstindige
Vélker in ihren Machtbereich einbezieht, doch auch diese letzte
Egpansionsméglichkeit wird zusehends durch das Erwachen der Ko-

lonialvolker unterbunden. Was schlieBlich das psychologische Mo-
ment betrifft, das heute noch Millionen Menschen verahlaBt, zu

- Kreuze zu kriechen, so sei auf das so aufschluBreiche Biichlein von

S. Freud, «Die Zukunft einer Illusion» verwiesen, aus dem zur
Geniige hervorgeht, daB mit der Verwirklichung des Sozialismus,
die Religion als iiberfliissig gewordener Wunschtraum verknechteter
Menschen ven selbst verschwinden wird. Th. Hartwig.

Freiwillige Beitriige

Fiir den Pressefonds:

M. Bir, St. Gallen Fr. 2.—
Frau Schlag, Basel » 10—
Jon Moder, Liien »  5.—-
Hartmann, Rorschach »  T—
Keller, Basel . »  5.—
Herm. Siegrist, Ziirich »  5—
Ferd. Woodtli, Beinwil » 33—
Hubert Giroud, Ziirich » 20—
Hans Keller, Windisch » 33—
- E. Brandenberger, Basel » 44—
W. Bottger, Genf B
Hch. Borel, Ziirich 2 »  3—
Franz Engl, Ziirich » 33—
Karl Haller, Ziirich » 15—
Wilh. SpieB, Ziirich » 58—
Fiir die Bewegung:
Jon Moder, Liien Fr. 2.—
W. Bittner, Basel »  l—
J. Zurfliih, Biel » 1.—
Karl Haller, Ziirich » 15—

(  AUS DER BEWEGUNG )

Freidenkerbund QOesterreichs, Wien VI

Thurmburggasse 1/12.

Fréidenkerl)und QOesterreichs

Land Wien «Angelo Carraro» Wien XV. Klementinergasse 11/5.
Zusammenkunft jeden Freitag von 17—19 Uhr im Café «Eisen-
bahnerheim».

Ortsgruppen
Basel.

Auch diesen Winter wieder herrscht in unserer Ortsgruppe ein
reges Leben. Diskussionsabende, Vortrage und auch gesellige An-
lisse bringen Abwechslung und manches Belehrende fiir die Mit-
glieder. ’

So wurde am 18. Dezember 1948 die Sonnwendfeier durchgefiihrt,
an der ein groBerer Kreis Gesinnungsfreunde teilnahm. Ein unter-
haltendes Programm, dessen Hohepunkt die Darbietungen eines
siidamerikanischen Tdnzerpaares war, verhalf dem Abend zu einem
vollen Erfolg.

Am 21. Januar 1949 fand dann unsere Generalversammlung
statt, an der die iiblichen Geschifte erledigt wurden. Die Jahres-
rechnung, wenn sie auch nicht gerade einen iiberwiltigenden Ab-
schlufl ergab, sowie der Jahresbericht wurden den beiden referie-
renden Herren, unserem geschitzten Prasidenten und unserem
Kassier, bestens verdankt.

Am 26. Januar fithrten wir im Bernoullianum einen &6ffenilichen
Vortrag durch. Herr Professor A. Heim referierte an Hand von
Lichtbildern iiber «Land und Leute in Peru».

«Die Religion ist die Entzweiung des Menschen mit sich
selbst; er setzt sich Gott als ein ihm entgegengesetztes Wesen
Ludwig Feuerbach.

gegeniiber.



	Religiöse Denker

