
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 3

Artikel: Ueber die vorchristlichen Religionen (Fortsetzung folgt)

Autor: Preisser, Oswald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13 DER FREIDENKER Nr. 3

Fried angeführten, nicht gerade zahlreichen Beispiele mutigen
antifaschistischen Kampfes einzelner Geistlicher und einfacher
Katholiken, die in den Gestapokerkern zugrunde gegangen sind.

U3 * Aber diese Opfer des Faschismus haben nichts mit den Kir-
^ ft \ chenfürsten gemein, die vor Hitler unterwürfig ihre Häupter
\ j beugten, nunmehr jedoch sich den Anschein geben, als hätten

\ JS \ S^e *nm Widerstand geleistet und für die Unabhängigkeit
Oesterreichs gestritten.

Um seine wankenden Positionen zu befestigen, versichert
Fried, daß die katholische Kirche Oesterreichs sich in die
Politik weder eingemischt habe noch einmische. Aber die
Tatsachen bezeugen das Gegenteil. Es gibt eine Fülle von
Beweisen für derlei Einmischung und zwar stets für eine
einseitige: auf Seiten der schwarzen Reaktion.

Von der Kirchenfeindlichkeit
der Kommunisten

Im «Römischen Tagebuch» des italienischen Korrespondenten

der Berner Tagwacht (Nr. 291, vom 11. Dezember 1948)

ist unter dem Untertitel «Dispute» eine ergötzliche Geschichte

erzählt, die ungefähr erhärtet, daß schweizerische Kommunisten

— natürlich nicht alle — ihre Söhne und Töchter im
schweizerischen Rom, d. h. in Freiburg, erziehen lassen.

«Eine politische Groteske, charakteristisch für die so oft
übersehene Besonderheit des italienischen Nationalcharakters.

Der Pater Lombardi, ein populärer Kanzelredner und
rühriger Eiferer gegen den modernen Unglauben, vom Volksmund
«der fliegende Jesuit» oder auch «das Mikrophon Gottes»

genannt, hatte einen Vortrag in der sardinischen Hauptstadt
Cagliari angekündigt. Thema: «Die Rettung Italiens». Der
kommunistische Senator Lelio Spano (ehemals Direktor der

«Unità») witterte Angriffe gegen seine Partei und zugleich

eine günstige Gelegenheit zur Propaganda; denn zu den

Vorträgen des modernen Abraham a Santa Clara pflegen sich stets
Tausende von Zuhörern einzufinden. Er richtete also an Pater
Lombardi ein Schreiben, worin er in «ehrerbietiger Ergebenheit»

ersuchte, in Anbetracht des offenbar politischen
Charakters des Vortrages als Gegenredner sprechen zu dürfen. Pater

Lombardi wollte zunächst zehn Minuten Sprechzeit
gewähren, aber die «Unità» meinte, <îas bedeute Ablehnung,
diktiert von der puren Besorgnis, die kommunistischen
Gegenargumente könnten beim Publikum einschlagen. Das konnte
Pater Lombardi niclit auf sich sitzen lassen. Man einigte sich
also auf je eine halbe Stunde für Rede und Gegenrede, nebst
einem viertelstündigen Schlußwort des Vortragenden. Zwanzig
Kommunisten und zwanzig von Pater Lombardi bestimmte
Zuhörer durften außer einer Anzahl von Journalisten dem Rededuell

beiwohnen, das im kleinen Theatersaal einer Pfarre
ausgetragen werden sollte. Auf den Hauptplätzen der Stadt

waren Lautsprecher postiert, um den Massen, die nicht nur
aus ganz Sardinien, sondern aus allen Teilen Italiens zusammengeströmt

waren, das seltene Vergnügen dieser politischen
Disputation zu vermitteln. Lelio Spano war zunächst nach Rom

gereist; die Gegner behaupteten: um sich von dort Weisungen
zu holen. Aber nach seiner Rückkehr mußte er entdecken, daß
Pater Lombardi inzwischen vorsichtshalber ein anderes Thema

gewählt hatte. Titel: «Für das Wohl der Menschheit. Christentum

oder Kommunismus?»

Die Argumente von der einen und die Gegenargumente von
der andern Seite erbrachten wenig Neues. Aber das wirklich
Interessante und waschecht Italienische an dieser Veranstaltung

war ihr überraschender Abschluß. Pater Lombardi legte
in seinem Nachwort Gewicht auf die Versicherung, daß es ihm
nicht einfalle, reaktionären und irreligiösen Haß zu säen. Er
spreche auch im Interesse jener Kommunisten, die, wenn sie

nur wollten, so viel Gutes für die Menschheit tun könnten. Es

Der Priester stellt in letzter Instanz ohne Appellation fest, was der Wille Gottes ist
Otto von Bismarck

Ueber die vorchristlichen Religionen
II.

Kungfutse oder richtiger Konfuzius war ein gelehriger Schüler
seines Vorgängers Laotse und hat diesen mit seinen klassischen
Weisheiten weit übertroffen, weshalb sein Name unsterblich
geworden ist. Als Zeuge hartnäckiger Kämpfe zwischen altchinesischen

Dynastien, der Verwirrung aller Vorstellungen von Recht
und Gerechtigkeit, fortwährender Bürgerkriege, Plünderungen usw.
erhob er seine Stimme zur Befriedung und Einigkeit, bis er endlich

gehört und anerkannt wurde.
Auch um ihn flocht später die Volksphantasie religiöse Legenden,

obwohl er kein Religionsgründer war, um die Reinheit, Größe
und Tatkraft dieser großen Persönlichkeit in überzeugender Weise
darzustellen. Seine Mutter soll vor seiner Geburt im Traum die
wunderbarsten Erscheinungen gesehen haben, u. a. auch ein
Einhorn, das in seinem Maul ein Juwel hielt, auf dem sie deutlich die
Worte gelesen habe: «Der Sohn des wasserklaren Kristalls wird
der verfallenden Dynastie Tschen nachfolgen und als ein König
ohne Thron herrschen.»

Als junger Mann bekleidete Konfuzius verschiedene untergeordnete

Stellungen in der B.esidenz Lu der damaligen Dynastie Tschen
und erhielt somit Einblick und Zugang zur alten Tradition Chinas.
Mit 35 Jahren verließ er seinen Kanton, um in einem benachbarten
Kanton unter dem dortigen Fürsten in Staatsgeschäften zu dienen.
Später kehrte er aher wieder nach Lu zurück und übte dort 15

Jahre lang unter anhaltenden Studien eine hervorragende Lehr¬

tätigkeit aus. Hier versuchte er durch das lebendige Wort zu
wirken, insbesondere die Jugend zu beeinflussen und so seine
Weisheiten in die Gemüter der kommenden Generationen zu tragen.

Später übernahm er hohe Staatsämter bis zum Justizminister. In
dieser Stellung konnte er dann endlich durch seine Unbestechlichkeit

zum allgemeinen Wohl in der Ausübung von Becht und
Gerechtigkeit seine hohen Ideale verwirklichen. Dies erweckte jedoch
den Neid und die Mißgunst seiner Ministerkollegen sowie das
Mißfallen der reichen Geschäftemacher. Durch allerlei Ränkespiele
geriet er schließlich mit dem Fürsten von Lu in gespannte Beziehungen.

Deshalb dankte er ab und zog sich, wie sein Lehrmeister
Laotse, in die Einsamkeit zurück.

In freiwilliger Armut lebend, vertiefte er sich nun in die Texte
der alten chinesischen Bücher. Dieser lange andauernden Arbeit
verdankt China die endgültige Ausgestallung seiner fünf «heiligen»
Bücher, der sogenannten «King», nämlich des Buches der
Wandlungen, des Geschichtsbuches, des Buches der chinesischen Sitten
und Gebräuche, des Liederbuches und des von ihm selbst herrührenden

Buches der Anualen des Frühlings und des Herbstes.
So übte Konfuzius lange Jahre in den verschiedensten Gegenden

Chinas, umgehen von treuen Schülern, denen sich immer wieder
neue anschlössen, eine einflußreiche Lehrtätigkeit aus, die ihm
nicht nur große Anhänglichkeit, sondern auch Abneigung eintrug,
so daß er oft sogar in Lebensgefahr geriet, wie dies fast allen
Weltverbessern bis in die jüngste Zeit ergangen ist.

Nach seinem Tode im Alter von 70 Jahren begann sein Ansehen
stetig zu wachsen. Sogar der Fürst von Lu zollte ihm später un-



Nr. 3 DER FREIDENKER 19

sei Pflicht jedes Christen, den Nächsten zu lieben, vor allem,
seinen Feind zu lieben und sein Heil anzustreben. Es wäre ihm
das Schrecklichste, so schloß er unter allgemeiner Heiterkeit
der Versammelten, dem Senator Spano einmal in der Hölle
begegnen zu müssen.

Dann kam die groteske Krönung dieses grotesken
Redegefechtes: die beiden Duellanten umarmten und küßten sich.

Die politischen Gegner schieden in christlichem Einvernehmen
als persönliche Freunde. —

Und da sage noch einer, Amerika und nicht Italien sei das

Uand der unbegrenzten Möglichkeiten! mar.»

Resolution
Die Delegiertenversammlung der Freigeistigen Vereinigung

der Schweiz, die Sonntag, den 20. Februar 1949 in der Stadt-
halle in Zürich getagt hat, war von .sämtlichen Ortsgruppen
beschickt. Nach der Beendigung des geschäftlichen Teiles und
der Aufnahme der neugegründeten Ortsgruppe Schaffhausen in
die FVS. befaßte sich die Versammlung auch mit dem Fall
Mindszenty. Sie gab ihrem Befremden darüber Ausdruck, daß
sowohl die Schweizerpresse als auch der schweizerische
Rundspruch in dieser Frage eine einseitige Stellung eingenommen
und damit einer Geistesrichtung Vorschub geleistet haben, die
nie für menschliche Freiheitsrechte, sondern stets für ihre
totalitären Machtansprüche eingetreten ist.

Die vorstellende Resolution wurde der Schweizerischen
Depeschenagentur zur Verbreitung durch ihren Pressedienst
übergeben.

«Wie der Mensch denkt, wie er gesinnt ist, so ist sein Gott,
so viel Wert und nicht mehr hat sein Gott Aus seinem
Gotte erkennst du den Menschen und wiederum aus dem
Menschen seinen Gott.» Ludwig Feuerbach.

begrenzte Anerkennung, indem er ihm nachrief, durch sein Ab:
leben sei er selbst ohne Vorbild und der Staat ohne geistige
Führung. Ueber sein Grab ließ der Fürst einen Gedenktempel bauen,
um den Anhängern des großen Meisters die Möglichkeit zu geben,
ihn als Beispiel echter Tugenden und lebenswahrer Weisheiten zu
verehren.

Somit wurde Konfuzius ein Vorbild und der Schöpfer moralischer
Lebenswerte und Lebensweisheiten, wie wir ihnen später in den
Werken der großen griechischen Philosophen Sokrates und Piaton
erneut begegnen. Alle kommenden Fürsten, Würdenträger und
Anhänger pilgerten jn fast religiöser Verehrung zu seinem Grabe.
Bald gab es kaum noch eine größere Stadt Chinas, die nicht auch
einen Gedenktempel zu seinen Ehren gebaut hätte, so daß die
Verehrung Konfutses zu einem anerkannten Brauch wurde, denn
er galt schließlich als der chinesische Heilige, als der Lehrer von
ungezählten Generationen, ja sogar als der Meister der chinesischen
Religion, des späteren Buddhismus.

Konfuzius hat es in seiner Schlichtheit fertig gebracht, den Sitten

und Gebräuchen dieses ungeheuer großen Landes ein bestimmtes

Gepräge aufzudrücken. Um zu zeigen, wie schlicht und einfach
er alles klarzulegen verstand, lasse ich einige markante -Sätze seiner
berühmten Lebensweisheiten folgen:

«Ist denn Sittlichkeit etwas so Fernliegendes? Ich brauche nur
den Wunsch zu haben, sittlich zu sein, und schon ist sie da. Denn
das Streben nach Tugend ist den Menschen angeboren, ebenso
unerläßlich wie das Atmen. Da im sittlichen Handeln die eigentliche

Religiöse Denker

Die Büchergilde Gutenberg (Zürich) hat unter diesem Titel ein
Buch herausgebracht ", das in sich recht widerspruchsvoll ist, da der
Begriff «Religion» darin nicht genügend differenziert wird. Es geht
uns damit im Alltag etwa so wie mit dem Wörtchen «Liebe», das
in so mancher Hinsicht mißbraucht wird. Die Religion ist ein
psychisches Gebilde und man kann beinahe behaupten, daß es ebenso
viele Religionen gibt wie Menschenköpfe, in denen sie noch immer
— trotz aller Aufklärung — herumgeistert. Die einzelnen
Glaubensbekenntnisse beweisen nicht das Gegenteil, denn sie werden von
den Frömmlern gedankenlos heruntergeleiert. In Wahrheit begnügt
sich jeder einzelne Gläubige nicht einmal mit jener Religionsstufe,
die er in seiner seelischen Entwicklung glücklich erklommen hat
oder die ihm von Kindheit an eingebläut wurde, sondern lebt
gleichzeitig auf verschiedenen Kulturstufen, da in seinem
Unterbewußtsein noch zahlreiche Rudimente aus der Vergangenheit
lebendig sind; seine Religion ist daher eigentlich ein Sammelsurium
von Zwangsvorstellungen, die vom wüstesten Aberglauben bis zu
vergeistigten Symbol formen reichen. (Wobei es oft nur auf die
jeweilige äußere Lebenssituation ankommt, welche Religionsstufe
gelegentlich die Oberhand gewinnt.)

Unter solchen Umständen ist es nur selbstverständlich, daß der
landläufige Begriff «Religion» in allen möglichen Farben schillert
und daß die Menschen so leicht aneinander vorbeireden, sobald sie
über dieses heikle Thema diskutieren. Der Verfasser sagt selbst
(S. 81) — unter Bezugnahme auf ein Zitat aus Kierkegaards Werk
«Furcht und Zittern»: «Der echte Glaube fängt dort an, wo das
Denken aufhört». Darnach verleitet schon der Titel seines Buches
zu Mißverständnissen, denn das religiöse «Denken» unterscheidet sich
wesentlich vom Alltagsdenken und erst recht vom wissenschaftlichen

Denken, das mit scharf formulierten Begriffen operiert, während

in den Religionen das traumhafte und symbolisierende Denken
dominiert. Der Mensch denkt überhaupt nicht allzu gern, sondern
nur, wenn er muß, d. h. durch bestimmte Bedürfnisse dazu
veranlaßt wird. Sogar unser wissenschaftliches Denken ist affektbetont,
denn auch hinter ihm steckt irgendein Interesse, materieller oder
geistiger Natur. Nicht zu vergessen," daß auch hinter manchem
Nichtdenken ein bestimmtes Interesse stecken kann, was gerade
beim religiösen Denken deutlich hervortritt. Das wußte schon La
Rochefoucauld: «Das Interesse, das die einen mit Blindheit schlägt,
steckt den anderen ein Licht auf.»

"Walter Mgg, «Religiöse Denker» (420 Seiten).

Bestimmung des Menschen liegt, so wäre es unbegreiflich, daß sie
der Mensch als vernunftbegabtes Wesen nicht auch betätigen würde.

Das Laster ist nur eine Verwirrung und Trübung des vernünftigen

Teiles im Menschen. Die Vernunft allein kann uns unsere
Bestimmung als Mensch zeigen und uns die Pflichten gegen uns selbst,
gegen unsere Zeitgenossen und gegen unsere Nachkommenschaft
lehren. Denn die Tugend ist lehrbar, wenn auch nicht jeder Mensch
eine hohe Stufe darin erklimmen kann.»

Konfuzius war überzeugt, daß der menschliche Wille, gerichtet
auf das Echte und Gute, alles erreichen könne, um das Schlechte zu
überwinden. Nur auf die gütige Gesinnung komme es im
Zusammenleben der Menschen an. Menschengüte bewirke man nur, wenn
man sich selbst überwinde und sich den Gesetzen der Gerechtigkeit

und Schönheit zuwende. Erst müsse man mit der Verbesserung
der eigenen Fehler beginnen, bevor man die der andern verbessern
wolle.

Als ihn ein Schüler fragte, was er unter Menschengüte verstehe,
antwortete er kurz: «Liebe zu den Menschen.» Und befragt nach
dem Wesen der Weisheit: «Kenntnis des Menschen und der Pflicht,
sich für die Mitmenschen zu weihen. Weisheit maxht frei von Zweifeln,

Güte macht frei von Trauer und Entschlossenheit macht frei
von Furcht. Nur der Gütige wisse, wo man lieben und hassen soll.
Woher sollte auch Trauer und Furcht kommen, wenn wir wissen,
daß wir unsern Mitmenschen nichts Schlechtes angetan haben?»

Vor drei Dingen nehme sich der Mensch besonders in acht: In
seiner Jugend vor der Sinnlichkeit, im Mannesalter vor der Streitsucht

und im vorgerückten Alter vor dem Geiz. Die Merkmale der



20 DER FREIDENKER Nr. 3

Natürlich ist auch unser normales Denken noch vielfach von
archaischen (urtümlichen) Vorstellungen durchsetzt, aber beim
religiösen Denken überwiegen durchaus zwangsneurotische Wahnformen,

so daß man bei dessen Beurteilung ohne ständige psychologische

Durchleuchtung nicht durchkommt. Dies gilt auch für jene
vier Persönlichkeiten, die Nigg als typische Vertreter religiösen
Denkens ausgewählt hat: Sören Kierkegaard, F. M. Doslojeivshij, Fr.
Nietzsche und Vincent van Gogh; sie alle haben einen seelischen
Defekt: Zwei von ihnen (Nietzsche und van Gogh) endeten in
Wahnsinn, Dostojewski] war — abgesehen von sonstigen Abnormitäten

— Epileptiker und Kierkegaard war sexuell impotent, womit
auch seine tiefe Schwermut zusammenhängen mochte. Auch Nigg
betont (S. 90), daß «Kierkegaards Auffassung vom Christentum
letztlich Schwermut» war. Aber er verkennt den Charakter dieser
Schwermut, wenn er K. «auf den Spuren Don Juans» wandeln
läßt. Wenn sieh K. an der Gestalt des großen Verführers begeistert,
so entspringt dies einem Wunschtraum; seine Impotenz war
vermutlich nur seelischer Art (vgl. Dr. Edmund Bergler, «Die psychische

Impotenz des Mannes», Bern 1937, Medizinischer Verlag
Hans Huber) und so ist er — wie Stefan Ziveig von Stendhal sagt
— als ein «Would-be-Casanova» zu bezeichnen. Seine sexuellen
Wunschträume wurden durch sein Erlebnis mit der jugendlichen
Regine Olsen ausgelöst; mit dieser war er verlobt, löste aber das

Verhältnis, als er sich seiner Unfähigkeit bewußt wurde, zu einem
normalen Liebesleben zu gelangen '. Damit würde nicht «sein
angeblicher jugendlicher Bordellbesuch (S. 46) im Widerspruch
stehen, denn die psychische Impotenz, die zumeist auf eine
überstarke Mutterbindung zurückzuführen ist, kann überwunden werden,

sobald es sich um Uiehesobjekte handelt, bei denen die störende
Identifikation mit der eigenen Mutter nicht gelingt. Das ist sogar
schon Stendhal (vgl. dessen Buch «Ueber die Liebe») aufgefallen,
obwohl er den Tatbestand psychologisch nicht zu deuten wußte.

Es ist demnach keine Nuditätenschnüffelei, wenn wir solchen
Fragen nachgehen, sondern die einzige Möglichkeit, hier zu einer
gedanklichen Klarheit zu gelangen. Es besteht nun einmal ein
Zusammenhang zwischen Religion und Sexualität (vgl. «Freidenker»
vom Mai 1947) und wir können nur dann zu einem tieferen
Verständnis dieser Zusammenhänge gelangen, wenn wrir den unbewußten

Ursachen religiöser Wahnformen nachgehen. Nigg bleibt da zu
sehr an der Oberfläche haften; wohl erkennt er, daß für K. «das

* Um seine Flucht vor der Ehe zu maskieren, schrieb er das «Tagebuch

eines Verführers», wo es aber immerhin deutlich genug heißt: «Mein
Verhältnis zu ihr ist eigentlich ein Nichts; es ist ein rein geistiges
Verhältnis und eben darum als Verhältnis zu einem jungen Mädchen ein
Nichts.»

Sittlichkeit sind Treue in der Durchführung dessen, was dem
Menschen das Pflichtgefühl in jetler Lehenslage gebietet; vor allem
Selbstbescheidung in allen seinen Aeußerungen und feines
Taktgefühl in allen seinen Handlungen. Während der gemeine Mensch
nur auf Gewinn und Eigennutz ausgeht, läßt sich der edle
Charakter nur von der Pflicht leiten. Beim wahrhaft sittlichen
Menschen ist seine Tat mehr wert als Worte.

Auf die Frage, ob es ein Wort gäbe, nach dem man sein ganzes
Leben einrichten könne, antwortete Konfuzius: «Nächstenliebe». —
Was du selbst nicht wünschest, tu auch nicht dem andern. Nichts
ist so geeignet, Reibungen zwischen Menschen und Unfrieden im
Leben zu stiften, wie der Mangel an Takt und Feingefühl. Aus
Feingefühl dürfen wir sogar unsittliche Menschen nicht verleugnen,
wenn wir bessernd auf sie einwirken wollen. Nicht durch Strafen
und Erlasse, sondern durch Vertiefung des Gewissens, durch Wek-
kung des Gefühls der Menschlichkeit kann die Tugend eines Volkes
gehoben werden.

Der rechte Sinn sollte tief im Bewußtsein des Volkes Wurzel
schlagen und zwar so tief, daß er ihm mehr als alle Gesetze

zusammengenommen bedeuten sollte. Zuverlässigkeit verbreiten und
Frieden stiften adelt die Menschen. Edle, gute und sittlich
denkende Menschen meiden jede Unsauberkeit und Heuchelei in ihren
Gedanken und Worten und zugleich auch jede Ungenauigkeit.

Konfutses Lebensweisheiten sind fast unerschöpfliche Quellen •

für Menschen, die sich selbst und ohne metaphysische Hintergründe
die Welt bzw. die Menschheit verbessern wollen. Denn sie fußen
nicht auf übernatürlichen Theorien, sondern sie sind auf das Zu¬

qualvollste Erleben seines Lebens, die Auflösung der Verlobung
mit der jungen Regine Olsen» (S. 22) war, aber er meint, daß
dadurch nur «sein Dichtertum entbunden wurde». Und doch hätte
ihn stutzig machen müssen, daß K. in seinen Studentenjahren «von
einer unverkennbaren Abneigung gegen das Christentum erfüllt»
(S. 45) war, von dem ihm eine «wunderlich stickige Luft» entgegenschlug;

daher war er «gar nicht willens, sieh in dessen geistigen
Schnürleib hineinpressen zu lassen. Voll Antipathie gegen diese
engbrüstigen, asthmatischen Vorstellungen', die alles für sündhaft
erklären, rief er in jenen Jahren aus: ,Darum nicht länger
Erbauungsschriften, die uns lehren, das Gegenwärtige zu verachten und
in die Ewigkeit hineinzuhasten'».

Es war ähnlich wie bei Tolstoi, der in seiner Jugend von der Religion

nichts wissen wollte; er wurde erst Gottsucher, als er durch
eine unglückliche Ehe zermürbt worden war. (Vgl. meine Schrift
«Die Tragödie des Schlafzimmers», Wien 1947, Verlag R. Cerny.)
Bei K. war das entscheidende Moment für seine religiöse Bekehrung

der erwähnte seelische Schock, den die Erkenntnis seiner
Impotenz auslöste. Auch Dostojewskij war — wenn auch anders —
sexuell nicht normal veranlagt, wie am deutlichsten aus seinem
Roman «Die Dämonen» hervorgeht. Solche unglücklich disponierte
Menschen sind von einem eigenartigen Kompensationsdrang
besessen; sie wollen sich gleichsam anderweitig schadlos halten. So

kann jede Organminderwertigkeit zu einer Sublimierung führen,
wobei nebenbei religiöse Ideologien als untermalende Begleiterscheinungen

auftreten mögen. Gerade dies ist in dem vorliegenden Buch,
dessen Material ansonst mit großem Fleiß und gewissenhaft
zusammengetragen ist, nicht genügend herausgearbeitet.

Der Leitgedanke des Buches liegt vielmehr in einer ganz anderen
Richtung, wie aus folgendem Zitat (S. 84) hervorgeht, das dem

Kapitel «Der heroische Christ» entnommen ist, wo der gegen die

Verlogenheit der Kirchen kämpfende Kierkegaard gleichsam
verherrlicht wird: «Wie anders stünde das Christentum in der modernen

Welt da, wenn diese heroische Seite an ihm immer in dieser
eindrucksvollen Weise betont worden wäre! Welch andere
Anziehungskraft wäre von einem solch heroisch aufgefaßten Christentum

auf die neuzeitliche Jugend ausgegangen an Stelle jener sich
wie das heulende Elend gebärdenden Armesündertheologie, die
den Menschen zu einem Klotz erniedrigt, von dem nichts erwartet
werden kann!»

Das klingt verdammt nach religiösem Sozialismus, der vermeint,
ein richtig verstandenes Christentum müsse notwendig einen
sozialen Fortschritt herbeiführen. Nach dieser Auffassung brauchte
man «nur» die christliche Kirche von innen zu reformieren, um sie

zum Schrittmacher des Sozialismus zu machen. Welche arge

Versammenleben der Mensehen miteinander abgestimmt. Das macht
uns seine Lebensweisheiten ebenfalls lieb und wert, weil wir in
unserm ethischen Denken, Fühlen und Empfinden gleichgesinnt sind.

(Fortsetzung folgt.) Oswald Prcißer.

LITERATUR
Solange Vorrat, offeriert die Literaturstelle der FVS. die

nachstehend genannte Literatur zu stark ermäßigten Preisen:

Skrbensky, Leo Heinrich: Franz Brentano als Religionsphilosoph.
Fr. 1.—.

— Die Kirche segnet den Eidbruch. Fr. —50.

Blum, E.: Lebt Gott noch. Krise der Weltanschauung. 525 Seiten.
Fr. 3.—.

Akert, Ernst: Gottfried Kellers Weltanschauung. Fr. 3.50.

Gschwind, Hermann: Staat und Kirche, ihr Zusammenhang und ihre
Trennung. Fr. —.80.

Schmidt, Heinrich: Mensch und Affe. Fr. —.50.

Ferner: «Ein- und Ausblicke in der Erziehung freier Menschen».
Fünf Vorträge, gehalten an der 1. und 2. Arbeitstagung der
FVS. Preis Fr. 2.90.

Geliefert wird mit Verrechnung der Portospesen gegen
Nachnahme oder Vorauszahlung auf Postscheckkonto Basel V 19 305.

Bestellungen an die Literaturstelle der FVS., Postfach 16, Basel 12.


	Ueber die vorchristlichen Religionen (Fortsetzung folgt)

