
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: (1): Bausteine : zu einer freigeistigen Weltanschauung und
Lebensgestaltung

Artikel: August Forel : sein Leben, seine Welt- und Lebensanschauung

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B A U S T E
ZU EINER FREIGEISTIGEN WELTANSCHAUUNG UND LEBENSGESTALTUNG

Beilage zu «Der Freidenker», Organ der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

AARAU, den 1. Januar 1949 Erscheint in zwangloser Folge Nr. 1, 1949

August Forel Sein Leben,

seine Welt- und Lebensanschauung

1. Sein Leben.

Jeder Mensch bedarf in seinem Leben, besonders in Zeiten und
Lagen, die für seine Verhaltensweise, für seine körperliche und
geistige Entwicklung entscheidend sind, eines aufrichtigen Beraters
und Freundes. Es ist nicht gleichgültig, welchen Lenker wir uns
für das Erdenwallen auswählen, ob einen Psychopathen und Scharlatan,

der uns namentlich in den kritischen jungen Jahren in sein
Netz zu verstricken sucht, oder ob einen verantwortungsbewußten
Menschen, einen freien und unabhängigen Geist, dem wir Glauben
schenken und Vertrauen entgegenbringen dürfen. Es kommt darauf

an, ob wir auf alten, ausgetretenen Geleisen weitertappen, an
Krücken gehen, uns gefügig und willenlos Maximen unterordnen,
die von weltlichen und geistlichen Autoritäten ausgehen und uns
aufgezwungen werden, oder ob wir uns den Weg durchs Leben
selber zu bahnen suchen und den Mut aufbringen, die Richtung aus
eigener Kraft zu bestimmen. Aber auch die Mutigen bedürfeii eines
Kompasses, eines geistigen und in Lebensfragen erfahrenen Führers.
Welche Wahl man trifft, ist oft für den Verlauf eines Menschenlebens

von entscheidender Bedeutung.
So klein unser Land auch ist, an ernsten Wissenschaftern,

bedeutenden Erziehern und andern leuchtenden Vorbildern ist unsere
Vergangenheit nicht arm. Zwar genießen nicht alle die Ehre, in die
Galerie der «Großen Schweizer» aufgenommen zu werden,
darunter solche, die mit ihrem unvergleichlichen Lebenswerk turmhoch

über andern stehen, deren Wirken keine dauernden Spuren
hinterlassen hat. So suchen wir in dem im Jahre 1938 vom Atlantis-
Verlag in Zürich herausgegebenen Werk «Große Schweizer», das

110 Bildnisse zur eidgenössischen Geschichte und Kultur enthält,
umsonst nach dem Namen August Forel.

Auf den Verfasser hat kein oder doch selten ein Mensch einen
solchen Eindruck gemacht und einen so nachhaltigen Einfluß
ausgeübt wie August Forel, dessen 100. Geburtstag wir am 1. September

1948 feierten. Diesem Manne wollen wir hier einige Worte der
Anerkennung und des Dankes widmen.

Das Geburtsjahr Foreis — 1848 — hat beinahe etwas Symbolisches;

wir können in seinem Wirken und Wollen jenen Geist
herausfühlen, der das Jahr 1848 besonders erfüllte und auszeichnete.

Die erste Kindheit und die ersten Schuljahre verbrachte Forel in
Morges, die spätem Schuljahre in Lausanne, die Universitätsjahre
in Zürich, wo er 1872 zum Doktor der Medizin promovierte. 1873
übersiedelte er nach München, wo er 1877—1878 als Privatdozent
der Psychiatrie wirkte; dort lernte er auch seine spätere Gattin
kennen. Nach einem längern Aufenthalt in Westindien kehrte er
1879 in die Schweiz zurück und wurde schon als 31jähriger zum
Direktor der kantonalen zürcherischen Irrenanstalt Burghölzli und
zum Professor der Psychiatrie an der Universität Zürich ernannt.
In dieser Doppelstellung wirkte er 19 Jahre mit einer an
Selbstaufopferung grenzenden Hingabe. Darüber lesen wir in Muralts
Biographie: »16—18 Stunden im Tag war Forel in Tätigkeit, einen
Sonntag kannte er nicht, kaum daß er sich Ferien gönnte, die im
Waadtland oder auf weit reichenden Ameisenreisen verbraucht
wurden. Neben der Anstaltsleitung lag ihm als Professor der Psy¬

chiatrie der Unterricht der Studenten ob, dem er sich mit großem
Eifer und großem Erfolg widmete. Der Hörsaal vermochte oft
kaum die Scharen der auch aus andern Fakultäten zuströmenden
Hörer zu fassen.»

1898 finden wir Forel wieder in seiner waadtländisehen Heimat.
1907 kaufte er in der Nähe von Yvorne ein Landhaus, das von
seiner Frau mit dem Namen «La Fourmilière» (der Ameisenhaufen)
getauft wurde. Hier verbrachte er seine letzten Lebensjahre; er
widmete sich ausschließlich wissenschaftlich-publizistischen,
propagandistischen, humanistischen und sozialreformerisehen
Aufgaben und Zielen. Selbst ein im Jahre 1912 erlittener Schlaganfall,
der eine dauernde völlige Lähmung seines rechten Armes und eine
lästige Sprachstörung zur Folge hatte, vermochte diesen Mann
nicht zu beugen. Dr. Muralt schildert seinen damaligen Zustand mit
folgenden Worten: «Mit zäher Energie nahm er den Kampf gegen
sein Gebrechen auf, er lernte mit der linken Hand schreiben, mit
der linken Hand allein zu essen, sich anzuziehen, einen Rucksack
zu schultern, ja während einiger Monate — bis eine Verschlimmerung

des Leidens eintrat — ist er wieder mit seinem Velo
herumgefahren.»

Angesichts des eisernen Willens, mit dem Forel trotz dieser
Behinderungen sich seiner hohen Mission hingab, müssen sich die
Menschen, die so schlecht und recht ihren berufliehen Pflichten
nachkommen, tief beschämt fühlen ob des wenigen, das sie zum
Wohle ihrer nächsten Umgebung zu tun gewillt sind.

Das literarische Werk Foreis zählt über 500 Bücher und
Broschüren und ebensoviele kleinere und größere Zeitungsartikel. Das

erfolgreichste, von reaktionären und konservativen Kreisen am
meisten angefochtene und von ihnen scharf abgelehnte Buch
ist das seiner Frau gewidmete Werk «Die sexuelle Frage». In 17

Auflagen erschienen und in 16 Sprachen übersetzt, fand es in über
100 000 Exemplaren in der ganzen Welt Verbreitung. Foreis
Vorträge in allen europäischen Staaten und seine Kongreß- und
Versammlungsbesuche gehen ebenfalls in die Hunderte. Daß damit an
seine Kraft und an seine Gesundheit oft fast übermenschliche
Anforderungen gestellt wurden, dürfte vor allem jedem geistig
Schaffenden zum Bewußtsein kommen.

Trotz all dieser rastlosen Arbeit ist Forel nicht einmal
wohlhabend geworden. Nach seinem 19jährigen Wirken am Burghölzli,
für das er keinen Rappen Pension bezog, war er gezwungen, neuen
Erwerbsquellen nachzugehen. In einem gemieteten einfachen Landhaus

in Chigny bei Morges errichtete er eine kleine Nervenheilanstalt.

Er nahm leichtere Patienten auf, die ihm aus allen
Ländern zuströmten. Auch hier blieb er der große Philanthrop; für
Konsultationen, die er in seiner Anstalt erteilte, verlangte er ein
Entgelt, das eher einem Trinkgeld gleichkam. — Bei seinen
Vortragsreisen, die meistens nicht nur mit Strapazen, sondern auch
mit Enttäuschungen aller Art verbunden waren, erhielt er oft nicht
einmal ein Honorar. Das großelterliche Landgut «La Gracieuse»
bei Morges, an das ihn so viele schöne Jugenderlebnisse erinnerten,
konnte er nicht kaufen, weil er die nötigen Mittel hierzu nicht
besaß. Daß auch in der «Fourmilière» kein Ueberfluß herrschte,
illustriert uns am besten eine Stelle aus den Memoiren Foreis: «Die



2 BAUSTEINE Nr. 1/1949

Preise der Kohlen stiegen dermaßen, daß ich bei meinen verminderten

Einkünften unsere Zentralheizung aufgeben mußte. Für
den Winter 1918 auf 1919 mußten wir uns mit unserem einzigen
Kamin begnügen, das drei übereinanderliegende Zimmer heizen
konnte. Im übrigen mußten wir uns üben, in ungeheizten Zimmern
zu schlafen.» Forel war damals bereits 70 Jahre alt.

Angriffe oft gehässigster Art, auch Schioksalsschläge blieben
Forel nicht erspart. Im Jahre 1906 verlor er sein jüngstes Kind im
Alter von 10 Jahren, vier Jahre später seinen ältesten hoffungs-
vollen Sohn im Alter von 26 Jahren, nachdem dieser kurz vorher
die medizinische Prüfung bestanden hatte. Forel schreibt über
diese Verluste: «Nun war er inmitten des medizinischen
Staatsexamens einem tückischen Typhus erlegen und alles wurde
zunichte. .Das geschah einen Monat, nachdem mein Schwiegersohn,
und fünf Monate, nachdem mein zweiter Sohn Oskar dem Tode
nahe gekommen waren. Es war zu viel, und ich wäre ganz in
meinen alten Jugendpessimismus zurückgefallen, wenn meine
standhafte, edle Frau mich nicht aufgerichtet und mich an meine
Lebenspflichten gemahnt hätte.» Forel hat dieser Frau in seinem
«Testament» ein bleibendes Denkmal aufrichtigster Verehrung und
Dankbarkeit gesetzt. Er schreibt dort von ihr, daß sie ihm durch
ihr beständiges Beispiel von Entsagung und allseitiger
Zuvorkommenheit die kostbarsten Güter des Daseins beschert habe: die
Liebe und den Optimismus. Er verdankt ihr sein Glück und bittet
sie um Verzeihung dafür, daß er ihre Zartheit und die Lauterkeit

ihrer Gefühle so oft mit Barschheiten und Aeußerungen der
Ungeduld verletzt habe.

Forel lebte nach seinem Schlaganfall noch 19 Jahre. Er starb
im Juli 1931 im Alter von 83 Jahren. Kurz nach seinem Schlaganfall

(1912) verfaßte er sein Testament oder, wie er selber sagte,
seine eigene Leichenrede, die anläßlich der Kremation in
Lausanne von seinem jüngern Sohn verlesen wurde. Sie ist ein Dokument,

wie wrir es nur selten zu sehen bekommen.
In einer Ecke seines Gartens hatte Forel ein kleines Kolumbarium

für die Asche seiner Angehörigen bauen lassen. Im Schatten

der Zypressen, in einem einfachen Urnenhäuschen, wo auch
die Asche seines Sohnes beigesetzt ist, ruhen die leiblichen Ueberreste

August Foreis.
Mit dieser Darstellung dürfte das Wesentlichste aus dem äußern,.

Lebenslauf dieses großen Menschenfreundes hervorgehoben sein.
Wer sich mit dieser Skizze nicht begnügen möchte, dem seien
folgende Schriften, aus denen in der Hauptsache auch die vorliegenden

Ausführungen geschöpft sind, zur Lektüre empfohlen:
Forel August, Rückblick auf mein Leben. Büchergilde Gutenberg,

1935. Diese freimütig geschriebene Autobiographie Foreis gibt uns
auch einen Einblick in das intimere Leben des unerschrockenen
Kämpfers.

Muralt, Dr. med. Alex, August Forel. Schweizerköpfe, Heft 4/5.
Verlag Orell Füßli, Zürich. Eine sachliche und umfassende Studie
über Forel und sein Werk.

Volkart Otto, August Forel. Eine Darstellung für das Schweizervolk.

Verlag Genosseuschaftsdruckerei Arbon.
Wartenweiler Fritz, August Forel. Ein Lebenskampf für die

Gesundheit von Leib und Seele. Herausgegeben vom Schweiz. Verein

abstinenter Lehrer und Lehrerinnen.
In den folgenden Ausführungen kann es sich nicht um die

Darstellung dessen handeln, was man als einer «Weltschau», als einem
«Weltbild» zugehörig bezeichnet, z. B. die Ansichten über das
Weltall und über die letzten Dinge, über Wirtschaft und Gesellschaft

usw. Wir beschränken uns vielmehr darauf, Foreis philo-,
sophische Konzeption über den Sinn unseres Daseins und über
die dem Menschen gestellte Aufgabe in den Vordergrund zu
rücken; wir versuchen sodann die Auffassungen Foreis über alle
die von ihm gemachten Beobachtungen kritisch, zu beleuchten und
zu würdigen. AuCh von den Erlebnissen und Erfahrungen, die
seine Art, das Leben zu sehen und zu erklären, beeinflußten oder
bestimmten, soll einiges gesagt werden.

2. August Foreis Welt- und Lebensanschauung.

Wenn wir die Menschen der letzten fünfzig Jahre, also diejenigen,

die wir als unsere Zeitgenossen in ihrem Tun und Lassen
selber beobachten konnten, etwas näher betrachten und über sie

urteilen wollen, so müssen wir feststellen, daß sich bei ihnen vieles,
und zwar im negativen Sinne, verändert hat. Wer wollte z. B.
behaupten, daß die beiden Weltkriege zu einer Verinnerlichung, zu
tieferem Nachdenken über Sinn und Bedeutung des Lebens etwas
beigetragen hätten? Das Gegenteil ist eingetreten: an Stelle des
ehrlichen und strebenden Suchens um die Problematik unseres
Lebens trat vielmehr eine geistige Verflachung und Hohlheit, eine
Ichbezogenheit und ein egoistisches, nur auf das Subjekt
gerichtetes Auslebenwollen. Es ist falsch, wie immer betont werden
muß, die Ursachen dieser Zeiterscheinungen einzig und allein auf
die Disharmonie und auf das Widersinnige im wirtschaftlichen
Geschehen zurückführen zu wollen. Die Zerfallserscheinungen
unserer Gesellschaft, unserer Kultur und Religion sind offenbar.
Wenn wir uns die Frage stellen: Sind es Persönlichkeiten oder
Ideen, Gesinnungen und Taten, die über das Schicksal einer
Zeit entscheiden, so lehrt uns die Geschichte, daß eine bestimmte
Welt- und Lebensanschauung nicht bloß in den materiellen
Faktoren begründet, sondern auf Persönlichkeiten zurückzuführen ist,
die eine Periode mit ihren Ideen zu befruchten vermochten (die
Philosophen des alten Griechenlands, des Mittelalters, der
Renaissance, der Aufklärung, die Dichter der Klassik usw.). Der
Einzelne wie die Gesellschaft lebt bewußt oder unbewußt von dem,
was im Denken der Zeit gelegen ist und was die Denker dieser
Zeit hervorgebracht haben.

Da es aber auf dem Gebiete der Weltanschauung wie auf allen
andern Gebieten Führende und Geführte, Selbstdenkende und
Naoh-Denkende gibt, so kommt es sehr darauf an, ob der Führende
zur Selbständigkeit zu erziehen beabsichtige oder auf
Unselbständigerhaltung, geistige Bevormundung und Knechtung ausgehe.

Strömen von einer Weltanschauung wertvolle Ideen unter die
Menschen, so bedeutet das Fortschritt und Entwicklung zur
Wahrhaftigkeit; ist aber eine Weltanschauung falsch und unvermögend,
so führt das in den meisten Fällen zur Dekadenz, zur Reaktion
und zu Zuständen, die für viele Menschen zu einer unerträglichen
Qual werden.

Wir können nicht behaupten, daß die Gegenwart an mutigen
und konsequenten Denkern besonders reich sei. Wenn auch die
letzten Jahrzehnte von einigen tüchtigen Geistern dann und wann
eine Aufhellung erfuhren, so steht doch fest, daß die neuen
weltanschaulichen Ideen bloß einen engen akademischen Kreis
beschäftigten, dem Volke aber unverständlich blieben und es
deshalb nicht zu begeistern vermochten. Man muß dabei aber auch die
Stumpfheit und die Gedankenlosigkeit in Betracht ziehen, die überhand

genommen hat und mitschuldig ist an der Not und an dein
Elend unserer Zeit. Ein Bedürfnis nach einer Weltanschauung ist
kaum mChr vorhanden; man wird vielmehr von einem Zustand
der Weltanschauungslosigkeit sprechen müssen. Das berufliche
Leben der Menschen ist ausgefüllt von einer Hast nach Besitz und
Geld; das Streben der Intellektuellen geht nach Anpassung und
Beschaulichkeit oder besteht in einem feigen Auskneifen vor allen
heikleren Fragen weltanschaulichen Charakters. In den bürgerlichen

Familien redet man sich ein, ohne Weltanschauung
auskommen zu können. Die Arbeiterfamilie ist in ihrer geistigen
Haltung meistens sehr widerspruchsvoll; der Arbeiter schimpft über
die Pfaffen und Kapitalisten, läßt es aber meistens dabei bewenden

und sucht so gut wie die Bürgerlichen Ablenkung im Sport
oder in sinnlosen Vergnügungen.

Zugleich werden die Geister immer seltener, die sich dem Strom
einer solchen Entwicklung mutig entgegehwerfen; nur vereinzelte
streben höheren Idealen nach und sind stark genug, ihre Gesinnung

in Worte und Taten umzusetzen und das Wagnis einer
Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit auf sich zu nehmen.

In August Forel finden wir einen dieser wenigen; ihn dürfen
wir zu der geistigen Auslese der Menschheit zählen. «Stark an
triebhafter Lebenskraft, stark an Persönlichkeit, aber auch stark
in der Sehnsucht nach einem reinem Sein», so können wir diesen
Mann Charakterisieren, der ebenso selbstlos wie leidenschaftlich in
das soziale, geistige und kulturelle Geschehen seiner Zeit eingegriffen

und stets nur das Beste gewollt hat.
Es ist kaum anzunehmen, daß das Fundament zu Foreis Welt-

und Lebensanschauung im Elternhaus gelegt wurde. Von seiner
Mutter schreibt er, daß sie wie sein Vater dem Protestantismus
angehörte. «Sie war tiefernst, sehr fromm, von grübelnder, nervöser



Nr. 1/1949 BAUSTEINE 3

Natur, eher" zu Schwermut neigend, aber dabei von ungemein
gesundem und überlegtem Urteilsvermögen. Sie beschäftigte sich in
jungen Jahren viel mit Lektüre, Religion und Philosophie. Ihr
Pflichteifer, ihr ethisches Fühlen überhaupt, war fast bis ins Krankhafte

gesteigert. Sie litt mit allen Menschen und für alle Menschen.»
Trotz ihres strengen Glaubens war sie nicht unkritisch und die von
ihr erkannte Unlogik des Christentums versetzte sie oft in Zweifel.
Von seinem Vater, einem Landwirt und Geometer, sagt Forel ebenfalls

viel Vorteilhaftes. Wenn diesem auch ein eigenartiger
Widerspruchsgeist eigen war und er sich weniger durch eine besonders
starke Urteilskraft auszeichnete, so zeigte er anderseits eine
erstaunliche Gewandtheit in allen praktischen Fragen und eine
scharfe Beobachtungsgabe. Er war ein fleißiger, bedürfnisloser
Mann, der sich redlich durchs Leben brachte. Im Gegensatz zu
seiner Frau beschäftigten ihn Fragen des Glaubens nicht. Er wurde
92 Jahre alt und blieb zeitlebens ein biederer Waadtländer von gut
konservativer Gesinnung.

Vom jungen Forel könnte man wohl sagen, daß sich bei ihm vom
Vater die Statur, von der Mutter dagegen die charakterlichen
Eigenschaften, besonders deren ernster und grüblerischer Sinn vererbten,

wenn wir von ihrem Hang zur Frömmigkeit absehen.

Religiöse Zweifel und weltanschauliche Fragen beschäftigen Forel

schon in seinen Schuljahren in Lausanne, also im Alter von
kaum 15 Jahren. Er berichtet von seinem Konfirmandenunterricht
und von dem Pfarrer, an den er einige verfängliche Fragen über
die Erbsünde und die Verantwortung des Menschen gestellt hatte.
Dieser Pfarrer, den Forel als einen oberflächlichen Schönredner
charakterisiert, gab dem kritischen Forel nur unmutige und
ausweichende Antworten. Mit Phrasen ließ sich dieser aber nicht
abfertigen und damit verlor er auch den letzten Rest seines Glaubens.

Forel fand mit seinen Ansichten über Leben und Tod, über
Religion, Gott und Jenseitsglauben bei seinen Zeitgenossen nur wenig

Verständnis, am wenigsten in jenen Kreisen, die von der
Unantastbarkeit ihrer religiösen Vorstellungen oder von der Güte
und Richtigkeit der idealistischen Philosophie überzeugt waren.
Die Beschäftigung mit Forel erfordert innere Freiheit "und
undogmatisches Denken.

Der Bruch mit der Kirche und mit der von dieser vertretenen
christlichen Tradition, den Forel in seinen jungen Jahren vollzog,
war für die in seinem spätem Leben zu treffenden Entscheidungen
endgültig und richtunggebend. Auch entwickelte sich in ihm schon
frühzeitig eine konsequente pazifistische Gesinnung. Er verfluchte
schon damals die Diplomaten, all die Militaristen und Agenten der
blutigen Rüstungsinternationale, die die Völker auf die Schlachtbank

trieben und damit unsägliches Leid und Elend über die
Menschen brachten. Gefestigt wurde seine Welt- und Lebensanschauung

namentlich durch das Studium .des Lebens der Ameisen und
des tierischen und menschlichen Gehirns. Die Studien über Gehirn
und Seele bildeten die eigentlichen Grundlagen für seine
philosophischen Abhandlungen. Durch diese Forschungsarbeiten und
durch die Lektüre der modernen Psychologen wie Spencer, Wundt,
Höffding u. a. wurde er zum überzeugten Monisten, d. h. zum
Anhänger jener Lehre, die besagt, daß es nur eine einzige Weltpotenz
gibt, die die Materie und das Leben schafft und die sich in
bestimmten Fällen in den Formen des Bewußtseins äußert. Seinen
Monismus hat er in folgendes Bekenntnis zusammengefaßt, das in
seiner Schrift über «Gehirn und Seele» enthalten ist. Wir lesen
dort:

In den uns bekannten Geschehnissen des Jetzt und der Vergangenheit

ist alles ursächlich verkettet, und die nächste Zukunft berechnen

wir auf dieser Grundlage, soweit es unsere bisherigen Kenntnisse

gestatten. Ob und inwiefern diese Zukunft nur teilweise oder
ganz an sich prädeterminiert ist, können wir nicht wissen. Wir können

mindestens so gut verschiedene Zukunftsmöglichkeiten als eine
fatalistische Vorausbestimmung annehmen, weil wir die hinter den
uns bekannten Geschehnissen vermuteten Ursachen absolut nicht
kennen können. Diese können z. B. ebensogut Vielheiten als eine
Einheit sein. Lassen wir somit doch endlich einmal diese Frage in
Ruhe und hören wir auf, das vermutete X, die geträumte
«Weltallmacht», den unbekannten und unerkennbaren «Gott»
immerwährend erkennen und mit menschlichen Eigenschaften ausstaffieren

zu wollen, da wir doch keine anderen denken können. Seien
wir mit einem Wort, wie Charles Darwin, bescheidene Agnostiker

in allem, was transzendent, d. h. dem menschlichen Erkenntnisvermögen

unzugänglich ist. Die Wissenschaft wird ohne Zweifel in
Zukunft noch manche Rätsel lösen, die uns heute noch metaphysisch

erscheinen; warten wir geduldig ab! Aber dadurch werden
erst recht neue Unbekannte an unseren menschlichen Horizonten
erscheinen. Lassen wir jedoch nie und nimmer den Satz gelten, daß
der Glaube da anzufangen habe, wo das Wissen aufhört. Behalten
wir vielmehr unseren Glauben für das Erkennbare, für das menschlich

Erreichbare! Von einer eChten, rein menschlichen Ethik
getragen, gestalten wir ferner denselben zum idealen Glauben an
eine bessere und glücklichere künftige Menschheit, in deren Dienst
wir unser Wissen einsetzen. So wird sich unser Gehirn, d. h. unsere
individuelle Seele zweckentsprechend ausleben und im Bewußtsein
erfüllter Pflicht in ihren Nachfolgern ihr zukünftiges Leben
erblicken. Dieser Kultus ist fruchtbarer als derjenige der Ahnen,
der Götzen und des unerkennbaren Gottes.

Forel war, wie er hier bekennt, Agnostiker, also Anhänger jener
philosophischen Richtung, die das Erkennen und die
Erkenntnismöglichkeit auf das Endliche, Begrenzte, dem menschlichen
Verstand Zugängliche beschränkt, eine Entscheidung über metaphysische

Fragen und auch die Diskussion darüber als unnütz ablehnt.
In allen Situationen des Lebens zeichnete sich Forel dadurch aus,
daß er sieh bescheiden zu einem Ignorahimus* bekannte, wenn es

darum ging, zu den letzten Fragen Stellung zu beziehen. Jeder
Gelehrtendünkel war ihm fremd und er gestand gern mit Sokrates:
«Ich weiß, daß ich nichts weiß.»

Bei Disputen über Foreis Welt- und Lebensanschauung wird oft
darüber gestritten, ob Forel ein Atheist oder Pantheist war, ein
Materialist oder Idealist (im philosophischen Sinne verstanden).
Von Muralt zählt ihn zu den Pantheisten, d. h. zu einem Vertreter
der Lehre, welche das All, die Natur zu Gott macht und außer
diesem keinen Gott, in keinem Falle den von den meisten
Gottgläubigen vermenschlichten Gott anerkennt. Bekanntlich nannte
Schopenhauer den Pantheismus einen höflichen Atheismus.

Den Gottesbegriff der Religionen lehnt Forel entschieden ab:
Gott ist unvorstellbar und hat nichts zu tun mit dem rächenden,
bestrafenden oder belohnenden Gott der Christenheit, den sich
diese nach echt egoistischen Motiven konstruiert hat.

Beurteilen wir Forel nach Gesichtspunkten des theoretischen
(philosophischen) Materialismus, so ist er entschiedener Materialist,

wenn auch nicht Anhänger des grob mechanistischen Materialismus

eines Vogt, Moleschott oder Büchner. Ein Wissenschafter,
der wie Forel feststellt, daß alles bewußte Seelenleben an ein
Gehirn gebunden ist, daß es keine Seele ohne Gehirn gibt, und der
das Gehirn mit einer Dynamomaschine oder mit einem elektrischen

Akkumulator vergleicht, dem die Fähigkeit zukomme,
beständig Neues zu erzeugen, kann kaum als ein Idealist angesprochen

werden, der die Materie als eine Erscheinungsform des Geistes

betrachtet. Der Materialismus Foreis hat aber nichts gemeinsam

mit jener philosophischen Anschauung, wonach der Wert des

Geistigen herabgesetzt und verachtet oder sogar geleugnet, die
Bedeutung des eigenen Körpers und seine sinnlichen Bedürfnisse

dagegen in einer Art überschätzt wird, daß für ideales Streben

kein Sinn und kein Raum mehr übrig bleibt. Der philosophische

Materialismus, wie ihn Forel vertrat, leugnet wohl, daß der
Geist das Wesen der Wirklichkeit ausmàche, er leugnet aber durchaus

nicht, daß die Wirklichkeit uns unter Umständen auCh als

Geist, als das «höhere» Seelenleben, erscheine, und daß diese
Erscheinung für das Leben des Menschen eine große Bedeutung habe.
Das eigentliche Merkmal eines konsequenten Materialisten besteht
darin, daß er sich von den überirdischen, unmateriellen Vorstellungen

religiöser, spiritualistischer oder spiritistischer Art abwendet.
Darüber hat uns Forel kaum je im Zweifel gelassen, und doch ist
gegen seinen Pantheismus vom Standpunkt des Atheismus aus
verschiedenes einzuwenden. Vor allem wendet sich der Atheismus

gegen jene Schlußfolgerungen des Pantheismus, nach welchen der
Zusammenhang der Welt als göttlich zu erkennen und eine Weltseele

anzunehmen wäre, wie dies z. B. auch Ernst Häckel in seinen
Studien über monistische Philosophie tut. Der Pantheismus führt
zu verwirrenden Spielereien. Wir müssen auch hier wieder
Schopenhauer beistimmen, wenn er schreibt: «Gegen den Pantheismus
habe ich hauptsächlich nur dieses, daß er nichts besagt. Die Welt

* Ignorabimus zz wir werden es nicht wissen.



4 BAUSTEINE Nr. 1/1949

Gott nennen heißt sie nicht erklären, sondern nur die Sprache mit
einem überflüssigen Synonym sinnverwandtes oder
gleichbedeutendes Wort) des Wortes Welt bereichern.»

Ein Kritiker des Pantheismus bemerkt sehr zutreffend, daß
durch die Hinzufügung des Wortes Gott in unsern Köpfen eine oft
unheilvolle Verwirrung angerichtet wurde. Ein Uebersetzer der
Werke Spinozas, in denen das Wort Gott an vielen Stellen
vorkommt, sah sich veranlaßt, das Wort Natur dafür zu setzen, um
zum richtigen Verständnis der Gedanken Spinozas zu gelangen. In
unserm Sprachbewußtsein ist eben Gott nicht von der Persönlichkeit

zu trennen. Trotzdem es einem innern Widerspruch
gleichkommt, von einer unpersönlichen Persönlichkeit zu sprechen,
finden sich immer und überall noch Philosophen und Wissenschafter,

die mit dem Begriff und Wort Gott jonglieren und damit das

Begreifen der Welt bewußt oder unbewußt erschweren oder
verhindern. Wenn daher an Stelle des Begreifens ein uferloses
Phantasieren tritt, so ist das nicht zu verwundern. Mag der Pantheismus

in vielen Menschen ein Gefühl der Befreiung und Erlösung
aus der Enge religiöser Anschauungen bedeuten, so haben diese
nach einer neuen Weltanschauung Suchenden doch Reste lieb
gewordener Gottesvorstellungen hinübergenommen. Es ist vielleicht
nicht ganz abwegig, wenn der Pantheismus als die Weltanschauung

derjenigen bezeichnet wird, denen die Religion nicht genügt,
die sich aber scheuen, mit Gott ganz zu brechen. Der Atheismus
wird sich daher immer weigern, dem schöpferischen Gott des Theismus

wie dem unklaren pantheistischen Gottesbegriff seine
Anerkennung zu zollen; er wird sich anstrengen, eine fester um-
rissene Weltanschauung zu verkünden, eine Weltanschauung, die
nicht Anspruch auf Absolutheit erhebt und die bereit ist, ihr Weltbild

zu korrigieren und mit neuen Einsichten zu durchsetzen, wenn
diese neuen Erkenntnisse über die alten hinausgewachsen sind.

Nach diesen kritischen Bemerkungen zum Pantheismus wenden
wir uns wieder den Elementen zu, welche zu den Bestandteilen
Forel'scher Welt- und Lebensanschauung gehören.

Eine der ersten Feststellungen, die wir zu machen gewohnt sind,
wenn wir vom philosophischen Standpunkt eines Menschen reden
wollen, ist die Orientierung darüber, ob sich dieser zum
Determinismus oder zum Indeterminismus bekenne, d. h. zu der
Lehre, daß unser Wollen und Handeln durch äußere oder innere
Ursachen allseitig bestimmt sind, oder zu der Lehre vom freien
Ablauf der Willenshandlungen und der Unbestimmtheit der physischen

Vorgänge. Forel steht auf Grund seiner psychologischen
Studien zu der Auffassung eines streng deterministischen Ablaufs
alles seelischen Lebens; er ist also ein überzeugter Determinist.
Seine Anschauungen hierüber lassen sich etwa in folgende Sätze

zusammenfassen:

Wenn der Mensch glaubt, einen freien Willen zu besitzen, so

trügt er sich. Wohl werden uns viele neben- und unterbewußte
Motive unseres Wollens nicht bewußt. Wir haben wohl die relative
Freiheit, unser Denken, Fühlen und Handeln an alle äußern und
innern Verhältnisse möglichst entsprechend und geordnet
anzupassen. Jene Anpassung geschieht zwar nicht ohne Ursache, sie

wird durch eine Kombination der äußern Umstände mit dem in
unserm Gehirn aufgespeicherten Schatz der Erinnerungen und
Vernunftsüberlegungen bedingt. Aber sie erscheint nur frei im Gegensatz

zur unmittelbaren Gebundenheit der groben Instinkthandlungen.

«Der Wille», schreibt Forel, «ist nicht der Entschluß einer
freien Seele. Er ist bedingt, determiniert, mögen auch seine Ziele
und Zwecke so entfernt liegen und seine Entschlüsse so viele Jahre
zu ihrer Vollführung erfordern.» Forel weist auf den im 17.

Jahrhundert lebenden pantheistischen und monistischen Philosophen
Spinoza hin, der sich über die Willensfreiheit mit dem bündigen
und kurzen Satz ausdrückte: «Die Illusion der menschlichen
Willensfreiheit beruht auf der Unkenntnis der Beweggründe, die unser
Handeln verursachen.»

Zu den Determinanten, d. h. zu den das Ziel und die Richtung
bestimmenden Faktoren zählt Forel:

1. Die Gesamtheit der von unsern Vorfahren ererbten Anlagen
(die sogenannten Temperamente, das sind die ererbten
Gefühlskomplexe samt Triebintensität und Triebrichtungen);

2. die Gefühle und Triebe überhaupt (zum größten Teil
unbewußt) ;

3. den ganzen individuell erworbenen, mnemischen Engramm-
sChatz, m. a. W. : den Gesamtbestand an dauernden, durch Reize
bewirkten Veränderungen (Engramme);

4. die Originalerregungen und Empfindungen. Letztere werden
meistens durch äußere Reize verursacht und bedeuten vielfach
direkte Antagonismen, d. h. von außen kommende Hemmungen .des
Willens.

Forel warnt davor, den Determinismus mit dem Fatalismus
zu verwechseln, wie dies vielfach geschieht. Ueber die «ersten
Ursachen» nachzugrübeln, scheint ihm ein müßiges Unterfangen zu
sein. Unser Wissen und unsere menschlichen Kenntnisse sind relativ,

und es ist klüger, es jedem einzelnen zu überlassen, sich mit
dem bis heute Erforschten abzufinden oder sich in unfruchtbare
Begriffs- und Wortstreitigkeiten einzulassen. Immerhin ist auf die
Bedeutung hinzuweisen, welche der Psychologie zukommt, deren
Erkenntnisse auch im Strafrecht zur Anwendung gelangen, wo
Begriffe wie «Freier Wille», «Absolute Verantwortlichkeit»,
«Zurechnungsfähigkeit», «Sühne« usw. unter Umständen eine gewichtige

Bolle spielen.

Ueber die die Welt- und Lebensanschauung eines Menschen stark
bestimmenden religiösen Probleme hat Forel sehr ernsthaft
nachgedacht und sich darüber in vielen Schriften geäußert. Wohl die
meisten Anfeindungen sind ihm aus dieser Stellungnahme heraus
erwachsen, denn er hat ohne Rücksicht auf sein Ansehen an der
Kirche und Geistlichkeit scharfe Kritik geübt. Die hauptsächlichsten

kritischen Gedanken über die Religion sind zusammengefaßt
in der vor 40 Jahren erschienenen kleinen Schrift «Die Rolle der
Heuchelei, der Beschränktheit und der Unwissenheit in der
landläufigen Moral.» Es handelt sich um einen Vortrag, den Forel im
Jahre 1907 für den Freidenkerverein des Kantons Waadt in
Lausanne gehalten hat. Diese Ausführungen sind heute noch so aktuell
und zutreffend, daß wir auch hier daraus die Kernpunkte wiedergeben

wollen. Forel führte aus:
«Die Religion ist ein Gemisch ganz ungleichartiger Dinge: Moral,

Dogma, schwärmerisches Gefühl, Aberglauben usw.; sie ist der
VerzweiflungssChrei eines Menschen, der verzagt und am Leben
verzweifelt. Im Aufschwung zum Idealen überschreitet sie die
Schwelle des Unerkennbaren und nimmt zum Mystizismus ihre
Zuflucht, der angeblich alle Schleier lüftet und uns in unserm Elend
durch übersinnliche Offenbarung tröstet. Ein großer Teil der
Religion hat seinen Ursprung in der Furcht oder dem Reiz des
Geheimnisvollen: im Schrecken der Nacht, im Rauschen der Wälder,
im Gebrüll des Donners, im Schauer der Einsamkeit, im Glauben
an Geisterspuk und Totenzauber.»

Trotz dieser Angriffe auf das dogmatisierte und mystifizierte
Christentum war Forel weder areligiös noCh antireligiös. Seine
religiöse Konzeption wird vielleicht am besten mit derjenigen eines
Giordano Bruno, eines Spinoza oder Goethe verglichen. Forel
bejaht diejenige Seite der Religion, die Moral und Nächstenliebe
anstrebt, verneint aber die verdummende, fanatische und dogmatische

Seite, besonders das Dogma der Erbsünde und die Verdammnis

aller «Ungläubigen» und «Gottlosen». Die christliche Religion
befiehlt uns, den Nächsten zu lieben, Gutes zu tun, selbst denen,
die uns verfolgen; sie befiehlt uns, das goldene Kalb zu verachten,
zu arbeiten und zu opfern zum Wohle der Mitmenschen. Wenn sie

uns versichert, daß wir für das Gute, das wir hier auf Erden
vollbringen, im ewigen Leben belohnt, dagegen für das Schlechte mit
dem Feuer der Hölle bestraft werden, so lehrt sie ein ganz und gar
unmoralisches Dogma. Sie gründet die Moral auf eine Art Wechsel,
ausgestellt auf unsere Selbstsucht.

Diese und andere Anklagen richtet Forel gegen das Christentum.
Einem christlichen Theologen dürfte es nicht leicht fallen, diese
Tatsachen zu widerlegen. Forel verlangt von der Religion, daß sie

aufrichtig und wahrhaftig, frei von Irrtümern, Aberglauben,
Widersprüchen und daß ihre Moral frei von Heuchelei sei. Den Religionsbegriff

Foreis lernen wir am besten durch folgenden Ausspruch
kennen: «Erst wenn man einer menschlichen, auf Tatsachen
gegründeten und ehrenhaften Moral den Namen ,ReIigion' geben
wird, einer Moral, die von jedem metaphysischen Dogma befreit, in
praktischer Ausübung auf die altruistischen Gefühle und
Handlungen der Menschen einwirkt, die in Uebereinstimmung mit der
Wissenschaft und speziell mit der Psychologie, die allgemeine Men-



Nr. 1/1949 BAUSTEINE 5

schenliebe immer mehr zu heben sucht, dann — aber nicht eher —
werde ich auch religiös' sein.» Foreis Religion war also reine Ethik.

Im Alter von 72 Jahren lernte Forel die Bahailehre kennen, d. i.
eine von einem Perser im Jahre 1852 gegründete Universalreligion.
Er faßt sie auf als eine Synthese alter Ethik, die im Buddhismus,
im Islam, im Judentum, bei den Brahmanen und bei den Christen
aller Schattierungen enthalten ist; er nennt sie eine wahre Religion

der sozialen Wohlfahrt, ohne Dogma, ohne Priester, ohne
Klerus, die von allen gut und edel Gesinnten, auch von Monisten
und Darwinisten, angenommen werden könne.

Forel bekannte sich zu dieser Religion und viele seiner Freunde
und Anhänger, besonders die Atheisten, haben in diesem Bekenntnis

eine Abkehr Foreis von seinen frühern Auffassungen und einen
Sprung in die Metaphysik erblickt. Geht man dem Inhalt und den
Lehren der Bahaireligion nach, so muß man bei vorurteilsloser
Betrachtung zugeben, daß diese mit dem Atheismus und auch mit
dem agnostischen Monismus nicht identifiziert werden kann.
Gewiß können auch Monisten, Darwinisten und Freidenker den meisten

der zwölf Gebote, die die Grundlage der Bahaireligion bilden,
zustimmen, da diese vorwiegend kulturelle und soziale Probleme
erfassen und verwirklichen wollen. Aber abgesehen davon, daß
diese Gebote einen ziemlich utopischen Charakter tragen, enthält
diese Religion doch auch mystische und rituelle Beigaben, denen
sich z. B. ein atheistischer Freidenker niemals unterziehen könnte.
So wird in einem «Gebet aller Nationen» zu einem Gott und gütigen

Vater gesprochen und gefleht, der sich vom Ohristengott, vom
Schöpfer, Beherrscher und Beschützer aller Kreatur nicht im
geringsten unterscheidet. Eine Religion kann den Anhängern des
Atheismus allein dadurch, daß sie die Dogmen ablehnt und keine
Priester als Mittelsmänner zwischen Gott und die Menschen setzt,
kaum sympathischer gemacht werden. Auch wenn wir uns nicht
an jene Definition des Begriffes Religion hielten, nach welcher
Religion Bindung des Menschen an ein höheres Wesen und
Verehrung desselben bedeutet, sondern uns mit dem Religionsbegriff
Foreis befreunden könnten, wonach das von uns unerkennbare
Weltall selbst Gott und Religion eine Lehre für das soziale Wohl
der Menschen ist, erscheint uns dieser Bahaigott als ein Phantasieprodukt,

das weder dem Gefühl noch dem Verstand eines
entschiedenen Antimetaphysikers entsprechen dürfte.

Da Forel Sozialist war, wird es im Hinblick auf das Verhalten
vieler Sozialisten und sozialistischer Parteien der Religion gegenüber

nicht ganz überflüssig sein, hier einige Worte darüber ein-
zuflechten.

In einer Beziehung werden sowohl von antireligiösen Sozialisten
als von denen, welche von einer Kritik der Religion überhaupt
nichts wissen wollen, oft schwere Fehler begangen. Wenn z. B. ein
Marxist sagt: «Religion ist Opium für das Volk», so könnte er bei
einer tieferen und ernsteren religionskritischen oder
religionspsychologischen Auseinandersetzung mit diesem etwas lapidaren
Ausspruch kaum bestehen oder überzeugen. Ohne Zweifel ist in
der materialistischen Betrachtungsweise des Religionsproblems viel
Zutreffendes enthalten, aber so einfach ist es doch nicht, namentlich

wenn wir die mannigfachen psychologischen Faktoren
berücksichtigen, die besonders hei wahrhaft religiösen Menschen
mitspielen. Hier dürfte die Marx'sche Auffassung über das Wesen

und die Rolle der Religion nicht genügen. Denken wir z. B. an die
vielen Märtyrer und an die wegen ihrer Weltanschauung von der
Kirche Verfolgten, so an den böhmischen Reformator Johannes
Hus (1369—1415), den Eiferer gegen kirchliche Mißstände, oder

an den frommen Dominikaner Savonarola (1452—1498), der die

Kirche von ihren Gebrechen reinigen wollte. Erinnern wir an
einen der größten und mutigsten Denker seiner Zeit, an den

einstigen Dominikanermönch Giordano Bruno (1548—1600), der

so stark auf Spinoza, Leibniz, Herder, Goethe u. a. wirkte.
Bekanntlich wurden alle drei Opfer des religiösen Fanatismus. Hus
wurde eingekerkert und verbrannt, Savonarola als Ketzer
gefoltert und ebenfalls verbrannt; das gleiche Schicksal erreichte
Giordano Bruno, der nach siebenjähriger Kerkerhaft den Feuertod
erlitt. Wer möchte bezweifeln, daß diesen Helden der Gesinnung
und der Ueberzeugung Religion offenbar etwas anderes bedeutete
als Opium für das Volk!

Auch wenn wir uns an die Definition des Begriffes Religion
halten wollten, wie sie der evangelische Theologe Schleiermacher

gegeben hat, müßten wir etwas tiefer in die Geheimnisse der
menschlichen Seele und des menschlichen Gefühlslebens eindringen,

als dies bei Karl Marx und seinen Epigonen der Fall war.
Schleiermacher gründet die Religion auf die Anschauung, daß der
Kern aller religiösen Gefühle ein Ganzsicheinsfühlen mit der Natur

und der Menschheit sei.
Auch die Erklärung der Religion zur Privatsache ist unhaltbar,

ja beinahe ein Unsinn. Als im Jahre 1891 diese Forderung ins
Erfurter Programm aufgenommen wurde,, bezweckte man damit
offenbar, weltanschaulichen Auseinandersetzungen möglichst aus
dem Wege zu gehen. Ein holländischer Religionskritiker (Domela
Nieuwenhuis) schreibt über diese in sozialistischen Kreisen viel
umstrittene Frage u. a. folgendes: «Die Religion ist kein abgetrenntes

Gebiet, welches sich nach Belieben ausscheiden oder anschneiden

läßt, nein, sie ist die Grundlage, der Ausgangspunkt der Lebensund

Weltanschauung. Man kann unterscheiden zwischen der
metaphysischen oder, vielleicht besser ausgedrückt, spiritualistischen
und materialistischen Weltanschauung. Der Ausdruck ,Religion ist
Privatsache' ist philosophisch-logisch unrichtig. Wohl kann man
sagen: Kirchenlehre, Dogmatismus, Kirchengemeinschaft ist Privatsache,

da man diese Dinge beiseite und unbesprochen lassen kann,
aber Religion ist ein integrierender Bestandteil des menschlichen
Wesens, insoweit wir die Lebensanschauung darunter verstehen,
gleichgültig, ob sie auf religiöser oder auf unreligiös-philosophischer
Grundlage ruht.» Nieuwenhuis betont allerdings, daß der Satz des

Erfurter Programms (Forderung) «Erklärung der Religion zur
Privatsache» fälschlicherweise mit dem Ausdruck «Religion ist
Privatsache» verwechselt werde. Engels hat gegen die opportunistische

Ansicht, daß die Religion als Privatsache zu betrachten
sei, entschieden Stellung genommen und erklärt, daß die
Sozialdemokratie dem Staat gegenüber die Religion als Privatsache
betrachte, keineswegs aber sich selbst und auch nicht der Arbeiterschaft

gegenüber.
Daß auch die Religionsgemeinschaften die Religion nicht als

eine Privatsache aufgefaßt und behandelt wissen wollen, erkennen
wir schon in der Einstellung des sogenannten christlichen Staates.
Kardinal Faulhaber forderte im Jahre 1910 am Katholikentag in
München, daß der Staat dem religiös-kirchlichen Leben die Freiheit

und den staatlichen Schutz nicht versage und die Religion als
die stärkste unter allen geistigen Mächten gelten lasse. Faulhaber
betonte dabei, daß sich die Kirche nicht bloß dann wie eine
Gehilfin der Polizei dem Staate zur Verfügung stelle, wenn die
öffentliche Ordnung wieder hergestellt werden soll. — Auch bei
uns ist das gegenseitige Verhältnis von Kirche und Staat nicht
wesentlich anders. Das von religiösen Gefühlen kaum stark
geplagte Gewissen der besitzenden und herrschenden Schichten hat
sich noch selten empört, wenn sich KirChe und Staat im brüderlichen

Geist zum Schutze und zur Erhaltung des christlichen Glaubens

zusammenfanden, zum Zwecke, bei den unkritischen und
denkfaulen Menschen die Religion dazu zu benützen, das

Untertanengefühl gegenüber Gott, der weltlichen und geistlichen Obrigkeit

wach zu halten und zu fördern.
Wenn auch sicher ist, daß Forel gerade aus diesen Erwägungen

heraus das Heuohlerische und Duckmäuserische an allen Religionen
immer und überall rücksichtslos bekämpfte, so blieb doch vielen
seinen Anhängern die Wendung zur Bahailehre ein mehr oder
weniger großes Rätsel. Die Beweggründe hiezu sind wahrscheinlich
von seinen nächsten Angehörigen leichter zu erfassen und zu
erklären als von uns Außenstehenden. Im allgemeinen kann festgestellt

werden, daß das Gefühls- und Gemütsieiben der alternden
Menschen ein anderes ist als dasjenige- des jungen oder in der
Vollkraft der Jahre stehenden Mannes. Möglicherweise sind auch die
Begleiterscheinungen eines Schlaganfalles an Forel -nicht spurlos
vorübergegangen. Die Funktion eines halbseitig gelähmten Gehirns
ist in der Regel eine andere als diejenige des gesunden Gehirns.

Einer der einleuchtendsten Gründe für die Hinneigung Foreis
zur Bahaireligion dürfte eher darin zu suchen sein, daß der Krieg
mit seinen unheilvollen Auswirkungen beim Ethiker und Pazifisten
Forel eine Geisterverfassung förderte, die auf eine möglichst
weitgehende Versöhnung und Zusammenfassung aller Völker gerichtet
war. In seiner Biographie finden wir eine Stelle, in der er die
Menschen auffordert, für das soziale Wohl und für den
Weltvölkerbund tätig zu sein und alle konfessionèPfen und Parteizänkereien

im Interesse des Ganzen beiseite zu lassen.



6 BAUSTEINE Nr. 1/1949

Nicht mit Unrecht sagen die Atheisten, das Bekenntnis Foreis
zu der mystische Elemente enthaltenden Bahailehre bedeute einen
Atavismus in das Denken und Fühlen seiner Ahnen. Wenn wir auf
die calvinistische Gesinnung seiner Eltern und Großeltern, nament-
lich.auf den religiös-spekulativen Sinn seiner Mutter hinweisen, so
ist diese Annahme durchaus berechtigt. Forel selber hat in seinen
Schriften mehrmals von der Bedeutung der Erbfaktoren geschrieben.

Bekanntlich hat der alternde Kant in seiner «Kritik der
praktischen Vernunft» sozusagen zerstört, was er in der «Kritik

der reinen Vernunft» vertreten hatte. Forel ging allerdings
nicht so weit, das zu widerrufen oder zu modifizieren, was er als
Wissenschafter und Forscher als richtig erkannt hatte.

Auf keinen Fall wird der Wert des eigentlichen Lebenswerkes
Foreis, am wenigsten der seiner Verdienste auf dem Gebiete der
Psychologie und seiner sozialreformerischen Tätigkeit geschmälert
dadurch, daß er in seinem Alter einen Schritt getan hat, dessen

Beweggründe vielen seiner Freunde unverständlich sind.

Uebrigens läßt sein im Jahre 1912 verfaßtes und im Jahre 1921

ergänztes Testament keinen Zweifel darüber aufkommen, daß ihm
(Forel) Jenseits- und Unsterblichkeitsglauben und alle übersinnlichen

Spekulationen nicht nur fremd, sondern geradezu verhaßt
waren. Das zeigt uns sehr deutlich seine Einstellung zum Tode. In
seiner Schrift «Lehen und Tod» (1908) lesen wir darüber u. a.:

«Der individuelle Tod ist nur ein partieller Tod, der Tod einer
Zellengruppe, die ihre ontogenetische (entwicklungsgeschichtliche)

Rolle erfüllt hat, und die ihr Leben durch die Keimzellen
den fernem Generationen überträgt. Interessant ist es,
festzustellen, daß der Tod bei den Christen, die an ein ewiges Leben
glauben, als der König der Schrecken betrachtet wird, während
sogar viele wilde Heidenvölker, z. B. die Neger, gar keine Angst
vor dem Tod haben und sozusagen mit demselben spielen. Lernen
wir den Tod als einen ewigen Schlaf des Individuums, als die nach
einem arbeitsvollen Leben wohlverdiente Ruhe zu betrachten. Es

ist sinnlos, mit müßigen sowohl als egoistischen Fragen sich zu
plagen, da das Rätsel der Welt unlösbar ist. Statt daß wir uns
in den phantastischen Bildern des Jenseits und eines eingebildeten
persönlichen Gottes selbst idealisieren, sollen wir unsere Liebe
denen zuwenden, die wirklich existieren, unsern Nächsten und
Nachkommen. Erfreuen wir uns über alles Schöne und Gute, das

das Leben besitzt. Freuen wir uns über unsere Arbeit und über
die Freude und das Glück der andern.»

Forel gibt den Rat, uns demütig und einfach als vorübergehende
Mieter des Lebens, als flüchtige Meteore zu betrachten. Ferner
wünscht er, daß wir niemals der Vergangenheit nachgrübeln und
unsere Kräfte mit müßigen Selbstvorwürfen, Jammer und Schmerz
über vergangene Dinge vergeuden, die man weder ändern noch
ungeschehen machen kann. «Leben wir für die Lebendigen und
die Zukunft!», so ruft er uns zu, und «beweinen wir nicht die
Toten, die nicht mehr leiden!» Trotzdem auch er den Verlust
zweier Kinder nur schwer überwunden hat, hat er sich nicht
verbittert zurückgezogen und nicht in ausschließlicher Liebe zu den
nächsten Angehörigen weitergelebt. «Unsern Ehrgeiz müssen wir
daran setzen», so belehrt er uns weiter, «der menschlichen Gesellschaft

nützlich zu sein, auch wenn es uns der elenden Schwächen,
der Laster und des gemeinen Egoismus wegen, von denen viele
ihrer Mitglieder behaftèt sind, oft schwer fällt.» Die Lebens- und
Verhaltensregeln, die uns Forel empfiehlt, zielen nach einem
höflichen und ritterlichen Benehmen den Nebenmenschen gegenüber.
Wir sollen uns hüten, bei andern Sohlechtes zu vermuten und
boshafte Absichten zu unterlegen, solange wir keinen klaren
Beweis dafür haben. Bemühen wir uns vielmehr, milde und
wohlwollend über andere zu urteilen, ohne deshalb schwach oder
heuchlerisch zu werden.

Foreis Bedeutung als Pädagoge darf nicht unterschätzt werden.
Er war sich bewußt, daß derjenige, der für eine sinnvolle und
vernünftige Lebensgestaltung Grundsätze aufstellt, diese persönlich
in die Tat umsetzen muß. Nützlich und wertvoll dürfte für uns
z. B. folgender Ratschlag sein:

«Beobachte aufmerksam und zwar sowohl dich selbst als auch
die andern Menschen und die ganze Natur. Ueberlege sodann
sorgfältig diese Beobachtungen, suche zu erkennen und zu unterscheiden,

ob du richtig rftid ohne Irrtümer beobachtet hast und ob die
Gedanken und erst recht die Handlungen, die deinen Beobachtun¬

gen folgen, wirklich für die Einzelmenschen, vor allem für die
Menschheit im allgemeinen, nützlich und nicht etwa schädlich sind.
Bemühe dich stets, die in dir selbst beständig die Wahrheit störenden

und fälschenden Affekte zu bekämpfen und überwinden.»
Es ist kein Moralisieren, keine Drohung mit Fegfeuer und Hölle,

mit Untergang und Verdammnis nach den Gepflogenheiten der
offiziellen Vertreter Gottes auf Erden, der Geistlichkeit. Foreis
Ethik, deren Leitsätze vielen oder den meisten Menschen schwer
fallen, hat imperativen Charakter. Dabei vergißt Forel in keiner
Weise den individuell erblichen Charakter des Gewissens, der sich
sowohl positiv als negativ auswirken kann. Er weiß wohl, daß die
Menschen durch die Befolgung seiner Lebensregeln noch nicht
vollkommen werden, aber er glaubt und hofft, daß sie dadurch doch
langsam besser werden. Zu diesem Glauben gehört viel Optimismus.
Damit dieser gesund und dauerhaft bleibe, muß er, wie bei Forel
selber, in einem mutigen Pessimismus geläutert worden sein, in
dem man das Uebel scharf ins Auge gefaßt und gelernt hat, von
den anderen Menschen nichts, von seinen eigenen Anstrengungen
alles zu erwarten.

Foreis. Forderungen sind: Die Ethik ist vom traditionellen
religiösen Glauben zu befreien. Durch eine richtige ethische und
intellektuelle Erziehung der Jugend und durch eugenische
Maßnahmen* lassen sich die Voraussetzungen hierfür schaffen. Forel
appelliert dabei namentlich an jene, die ihrer «Ungläubigkeit»
und «Gottlosigkeit» wegen am meisten den Angriffen und
Verächtlichmachungen durch die «gläubige» und «christliche» Welt
ausgesetzt sind. Gerade von diesen «Zerstörern der Religion» erwartet

er eine einwandfreie gesunde Lebensführung und einen Lebensstil,

der sie berechtigt, gegen die liederliche Moral genußsüchtiger
Egoisten anzukämpfen und an einer gründlichen Revision falscher,
veralteter Moralbegriffe mitzuarbeiten. Er weist dabei auf Darwin,
auf den 1905 verstorbenen bedeutenden Anarchisten Elisée Reclus
und auf zahlreiche Philosophen und einfache Arbeiter hin, die
durch ihr Leben bewiesen haben, daß man Freidenker sein und
tadellose Sitten haben kann, während es anderseits leicht ist, aus
der Geschichte der Menschheit zahlreiche Beweise dafür zu
erbringen, daß unter der Maske der Religion und der Askese sehr
viel Unmoralisches verborgen war.

Daß ein Wissenschafter, der seine Auffassungen über Religion
und Moral so freimütig und unerschrocken kundtat, ohne auf die
Tradition eines verknöcherten Spießertums zu achten, zahlreichen
offenen und versteckten unflätigen und wütenden Angriffen ausgesetzt

war, ist ohne weiteres klar. Die Mucker und Eiferer, die
«Hüter» der Ordnung, die «Stützen» der Gesellschaft haben sein
Werk abgelehnt; sie lehnen es heute noch ab als die Ausgeburt
eines fanatischen Menschen, des Verkünders und Apostels einer
unchristlichen, alles Hohe und Edle zerstörenden Lebensanschauung.

Und diese Verunglimpfung und Herabwürdigung erfolgte,
trotzdem Forel in seinem Leben zahllose Beispiele weitherziger
Toleranz und eines unbeirrbaren Verantwortungsbewußtseins gegeben
hat. Diese Darstellung wäre daher lückenhaft, wenn wir hiefür nicht
einige Beispiele gäben.

Menschen mit andern Ueberzeugungen brachte er Verständnis
und Achtung entgegen, sofern sie ehrlich zum Glaubensinhalt ihrer
Weltanschauung standen und rechte Menschen waren. So stand
der Schuhmacher Jakob Bossart, durch den er zur Abstinenz
gekommen war, bei ihm in hohem Ansehen, obwohl er ein frommer
Christ war. Er hat ihn sogar als ersten Hausvater in der im Jahre
1888 gegründeten Trinkerlheilstätte Ellikon auserkoren. Wenn er
aber in der Abstinenzbewegung oder in andern Kulturbestrebungen

bedroht oder gehindert wurde, oder wo seine Kollegen aus
irgend einem Grunde versagten, ließ er seinem Unwillen und seinen
Gefühlen der Enttäuschung freien Lauf. So protestierte er gegen
das Vorgehen des Königs Friedrich August von Sachsen, als dieser
am Leipziger Universitätsjubiläum die Trinkkommerse der
Studenten in Schutz nahm und dabei erklärte, ein Student, der immer
nur Himbeerlimonade trinke, sei überhaupt kein Student. In
seinen Anstrengungen um soziale Reformen begegnete Forel, wie er
selber schreibt, oft Widerständen und Ablehnungen von christ-

* Eugenik Rassenhygiene, d. i. die Lehre von den Bedingungen, die
zur Erzeugung körperlich und geistig wohlgeratener Nachkommen
führen, resp. die Erzeugung ungeratener Nachkommen verhindern; auch
die Bestrebungen, solche Bedingungen zu schaffen.



Nr. 1/1949 BAUSTEINE 7

licher Seite aus. So beklagte er sich u. a. darüber, daß im katholischen

Oesterreich alle Versuche, eine Gruppe des Internationalen
Ordens für Ethik und Kultur zu gründen, an der Feindseligkeit
der Behörde scheiterten, die bis zur Verfolgung zu gehen drohte.

Auf seinen Vortragsreisen im In- und Ausland konstatierte Forel
immer wieder, daß die wenigen «Intellektuellen», mochten sie auch

gut und aufrichtig sein, selten den Mut oder «die Zeit» fanden,
gegen die verderbliche Wirkung metaphysischer Dogmen oder
gegen das offizielle Christentum vorzugehen; bei einfachen
Menschen stieß er meistens entweder auf Mangel an gutem Willen
oder auf Verständnislosigkeit.

Einen Einblick in sein Familienleben und in seine weitgehende
Duldsamkeit gewährt uns folgende Stelle aus der Selbstbiographie:

«Nun hatte ich mit meiner Frau in der Frage der religiösen
Erziehung einen Kompromiß abgeschlossen, damit unser schöner
Ehefriede und unsere Liebe nicht gestört würden. Ich war der
Ansicht, daß Mann und Frau ganz die gleichen Rechte haben
müßten, und daß die Kinder der Mutter näher als dem Vater
stünden. Folglich fühlte ich mich gar nicht dazu berechtigt, meine
Frau, die es als eine Gemütspflicht empfand, die Kinder christlich

taufen zu lassen, darin irgendwie zu stören. Dagegen erklärte
ich ihr ganz offen, auf Grund der beidseitigen Freiheit, daß ich
mich in der Kundgebung meiner freidenkerischen Ansichten den
Kindern gegenüber durch nichts hindern lassen würde. Die Kinder
sollten beim Heranwachsen ganz nach freiem Ermessen wählen.
Auch später, bei einer event. Konfirmation, sollte die gleiche Freiheit

herrschen. Hier, bei dem bekannten furchtbaren moralischen
Druck, der durch Sitte und Nachahmung auf die Kinder ausgeübt
zu werden pflegt, ging ich sogar etwas weiter. Ich müsse vom
bezüglichen Pfarrer fordern, daß er nicht den mindesten Druck
auf die Kinder ausübe, vielmehr umgekehrt ihre volle Wahlfreiheit

betone. Meine Frau hatte einige Bedenken, konnte aber der
Richtigkeit meines Standpunktes nichts Wesentliches entgegenhalten.

Ich wollte auch redlich verfahren, und alle unsere Kinder
wurden zunächst getauft.» Forel erzählt dann weiter, daß seine
Töchter trotz ihrem freien Denken den Konfirmandenunterricht
besuchten, dadurch aber nicht frömmer geworden seien. Die beiden

Söhne verweigerten die Konfirmation.
Nach einer Richtung, und besonders dort, wo es sich um rein

persönliche und um wissenschaftliche Fragen handelte, ging Forel
keine Kompromisse ein. Wer aus irgend einem Grunde nicht zu
den letzten Konsequenzen des Denkens vorzudringen wagte, konnte
seine Zustimmung oder Freundschaft nicht erlangen. Es seien hier
zwei solcher Fälle angeführt: F. W. Förster und der Jesuitenpater

Wasmann. Ersterer, der Sohn des berühmten Berliner
Astronomen, huldigte s. Z. Bestrebungen, die von durchaus freidenkenden

ethischen Gesellschaften ausgingen. Um 1900 erteilte Förster
in Zürich ethischen Unterricht, der auch von Foreis ältern Kindern
besucht wurde. Nach der Scheidung von der ersten Frau wählte
sich Förster eine katholische Gattin, was zur Folge hatte, daß
er sich wenigstens innerlich dem autoritär-dogmatischen Katholizismus

zuwandte. Forel weist auf diesen Fall 'hin, um zu zeigen,
daß nicht nur weltanschaulich indifferente Leute, sondern sogar
Hochgebildete durch die Ehe in unterbewußter Suggestion eine
Wandlung erfahren können.

Von Wasmann berichtet Forel an verschiedenen Stellen seiner
Schriften. Er hatte diesen Gelehrten, der auf dem Gebiete der
Entwicklungslehre Bedeutendes geleistet hat, was Forel durchaus
anerkannte, in Zürich kennen gelernt. Wasmann bestritt die
wissenschaftlichen Resultate der Entwicklungslehre nicht. Aber er
kam mit seinen Bemühungen, die Ergebnisse der neueren
wissenschaftlichen Forschungen im Gebiet der Evolutionslehre, der
Psychologie und der Gehirnforschung mit der katholischen Kirchenlehre

in Einklang zu bringen, nicht über die Schranken hinaus,
die ihm von Rom gesetzt waren. Er wies auf die in der Wissenschaft

noch bestehenden Lücken hin und bezeichnet den Fels
Petri als das einzig Feste in der Erscheinungen Flucht. Der Agnostiker

Forel, der nie vom Wahn besessen war, alles zu wissen, und
dort, wo die Wissenschaft noch nicht endgültig -entscheiden kann,
ein Fragezeichen setzte, erkannte selbstverständlich Wasmanns
Versuche als ein aussichtsloses Unterfangen. Forel war nicht der
Mann, sich selbst und den andern Sand in die Augen zu streuen, und
als Wasmann ihn bat, für ihn beten zu dürfen, erklärte ihm dies
der Freidenker Forel als eine vergebliche Liebesmühe. Lamarck

und Darwin, die dem Dualismus zwischen Körper und Seele den
Todesstoß versetzt hatten, sagten ihm méhr als die Kasuistik
Spitzfindigkeit, Sophistik) und das Wortgebäude der unter kirchlichem
Zwang stehenden und in einer formellen Logik stecken gebliebenen

Forscher katholischer Herkunft, die mit Advok^tenkniffen
und der ihr anhaftenden Sophistik den Rätseln der Welt und des
Lebens ausweichen.

Forel hat später in einem scharfen Aufsatz «Naturwissenschaft
und Köhlerglaube» in unzweideutiger Weise auf den Widerspruch
und auf die Früchte der von Kindsbeinen an eingesaugten
dialektischen Scholastik mittelalterliche Wissenschaft und
Philosophie) der Jesuiten hingewiesen. Forel erblickte in Wasmann
einen Gelehrten, vor dessen Schärfe und Gewissenhaftigkeit er
eine hohe Meinung hatte, der aber als Jesuit in der Zwangsjacke
steckt, und nur soweit frei und er selbst sein kann, als er in
seinem wissenschaftlichen Denken mit den Grundlehren des
Jesuitismus nicht in Konflikt gerät. Arme «Freiheit»!

Aus dieser Darstellung kann kaum ein Zweifel darüber
aufkommen, daß Forel ein überzeugter Freidenker war. Er gehörte
übrigens his zu seinem Tode der schweizerischen Freidenkerbewegung

an, und auch sein Testament ist ein Zeugnis für seine frei-
geistige Welt- und LebensansChauung. Sein Freidenkertum war
durchaus positiv; die notwendige Ablehnung unhaltbarer religiöser

Begriffe, Vorstellungen und kirchlicher Dogmen schuf Raum
für den Aufbau eines neuen, wissenschaftlichen Denkens und einer
auf dem Gesellschaftsleben begründeten Ethik. Vom Freidenkertum

erwartete er, daß es sich sammle, organisiere und dasjenige
zu verwirklichen suche, was gut, wahr und gerecht ist. Der Krieg,
ein Ergebnis zweitausendjähriger Kulturarbeit des Christentums,
erfüllte ihn mit schmerzlichem Ingrimm, und die Menschen, die
mit ihren religiösen oder ethischen Grundsätzen nicht ernst machten,

ekelten ihn an. Aber er erkannte und anerkannte das Wertvolle

im Christentum wie in den heidnischen Religionen und in
den philosophischen Lehren aller Zeiten, und er empfahl den

Freidenkern, den guten Kern und die wahre menschliche Moral
aller Religionen und Philosophie vom Unkraut, d. h. von der
Tyrannei alter barbarischer, unsinniger oder falscher Dogmen zu
trennen und sie wieder auf jene Gedanken und Forderungen
zurückzuführen, von denen die Gründer und Stifter derselben

ausgegangen sind: auf Gerechtigkeit und Menschenliebe.
Forel blieb, das zeigt uns der zweite Weltkrieg und das Chaos

der Gegenwart sehr drastisch,' ein Rufer in der Wüste. Trotzdem
kommt ihm für die Gegenwart und Zukunft eine Bedeutung zu,
über die ich im letzten Abschnitt noch einige Worte sagen möchte.

3. August Forel,
seine Bedeutung für die Gegenwart und Zukunft.

In der Skizze über das Leben August Foreis wurde das Buch
«Große Schweizer» erwähnt und gesagt, daß darin der Name
Forel nicht zu finden sei. Es wird aber in diesem Werk eine
Definition gegeben darüber, was man unter «Größe» zu verstehen
habe. Es heißt dort u. a.: «Von Größe wird jedenfalls gesprochen
werden können, wo ein Gelehrter der Wissenschaft neue Wege,
neue Kenntnisse erschlossen hat, z. B. wie die Bernoulli, Bachofen,
Agassiz, Kocher, Heim.» Bedeutung kann also nach dieser Auffassung

ein Gelehrter dadurch bekommen, daß er mit einer großen

wissenschaftlichen Leistung eine nationale, erzieherische,
gesetzgeberische Mission erfüllt hat. Warum nun gerade August
Forel aus der Reihe «Großer Schweizer» ausgeschieden, als

unwürdig oder als nicht hineinpassend befunden wurde, können wir
hier nicht untersuchen. Aber eines darf behauptet werden, und
damit dürfte für uns die Größe Foreis gegeben sein: Durch sein
Leben, durch seinen Charakter und durch seine Leistungen wird er
für Generationen von Bedeutung sein. Einer seiner Biographen,
Otto Volkart, schreibt in seiner lesenswerten Skizze über das
Wirken Foreis: «Als Begründer, Leiter, Mitarbeiter von vielen
wissenschaftlichen und gemeinnützigen Gesellschaften hat Forel
eine immense Energie im persönlichen Leben durch mündliche
Propaganda usw. entfaltet. Er ist, obgleich ihm alle persönlichen
Ehrungen zuwider waren, obgleich ihm das Ehrendoktorat der
Rechte (an der Clark Universität in den Vereinigten Staaten
Amerikas) zuteil wurde und das Ehrendoktorat der Philosophie



8 BAUSTEINE Nr. 1/1949

(an der Universität Zürich), obgleich er ferner zum Ehrenmitglied
etwa eines Dutzends hervorragender wissenschaftlicher Verbände
in verschiedenen Staaten: Italien, Holland, England, Rußland,
Belgien, Deutschland, Frankreich ernannt wurde, immer einfach und
in einem Maße bescheiden geblieben, daß er Goethes Worte vollauf

bestätigte: «Die Tat ist alles, nichts ist der Ruhm.» Zürich wird
Forel, wenn auch etwas spät, dadurch ehren, indem es noch dieses
Jahr vor dem Kantonsspital einen Forel-Brunnen erstellt. Eine
Forel-Straße gibt es schon lange. Auf Grund seines Lebenswerkes
dürfen wir Forel mit Fug und Recht zu den größten und mutigsten

Denkern und Wissenschaftern unseres Landes zählen. Als
Volkserzieher hatte er wie Pestalozzi ein hohes Menschenziel vor
Augen, dem er aufopferungsfreudig sein Leben weihte. In der
Bekundung persönlichen Mutes können ihn nur wenige übertreffen.

Der Drang zur Wahrhaftigkeit und der Freimut gehören zu
den hervorstechendsten Eigenschaften Foreis. An Selbstkritik
fehlte es bei ihm keineswegs; wir finden in seinen Erinnerungen
Stellen, in denen er von seinen menschlichen Unzulänglichkeiten,
seinen Fehlgriffen und den unsozialen Eigenschaften seiner Jugend
unverblümt erzählt.

Als Wissensehafter hat er internationalen Ruf bekommen und
war als solcher im Ausland höher geschätzt als in der Schweiz,
wo er der Gegner genug besaß. In der Abstinenzbewegung gehört
er zu den Pionieren. Seine Sexual- und Ehereform, die geradezu
revolutionäre Forderungen enthält, ist zeitgemäßer denn je. Als
Gesellschaftskritiker hat neben Pestalozzi und Ragaz kaum einer
so bittere Wahrheiten gesagt wie Forel. Als Pazifist stand er,
besonders in und nach den Jahren des ersten Weltkrieges, an der
Spitze der Friedensbewegung in der Schweiz. Seine für den
Sozialismus geleistete Arbeit und seine soziale Ethik wird man erst
erfassen, wenn die sozialistische Bewegung ihre derzeitigen Mängel

und Schwächen überwunden haben wird und sie von Leuten
frei ist, die die Bewegung und das Kulturideal des Sozialismus
bloßstellen und verunehren. Für die Welt- und Lebensanschauung
Foreis, die oft mißverstanden oder entstellt wurde, werden offenbar

die kommenden Generationen mehr Verständnis besitzen als
die sozial und geistig vielfach noch zu sehr gebundenen Menschen
der Gegenwart.

Aber Forel hat so gut für die Gegenwart gelebt und gewirkt
wie für die Zukunft. Er hat, wie von Muralt am Schlüsse seiner
Biographie schreibt, in den letzten Jahrzehnten seines Lebens mit
allen Problemen unserer Zeit gerungen und in prophetischen
Visionen der Menschheit die Wege zu einem freien, friedlichen,
geeinten und glücklichen Dasein gewiesen. Er hat aber alles, was
er vertrat, immer auch selber gelebt. Kein Geringerer als Romain
Rolland, mit dem Forel geistig eng verbunden war und der ihn
mehrmals besuchte, hat Foreis Größe und Bedeutung richtig
erfaßt. Wir setzen die Würdigung, die er Forel zu seinem 70. Geburtstag

zuteil werden ließ, an den Schluß unserer Darstellung und
wünschen, dieser große Menschenfreund und Kämpfer möchte von
unsern Zeitgenossen mehr als bisher beachtet und durch Nachfolge

gewürdigt werden.
«Der Jubilar gehört zu jenen Ausnahmemenschen, welche ein

Land ehren, nicht nur durch ihre gewaltige Arbeitskraft, durch ihre
wissenschaftlichen Werke, durch ihren Weltruhm, sondern auch
durch die Geradheit ihres Lebens, durch den Adel des Charakters,
durch ihr hohes Gewissen, durch ihre beständige Sorge für das

öffentliche Wohl. Bei Forel gibt die Wissenschaft der Tat die
Hand, sie führt sie und erleuchtet sie. Die Wahrheit wird nicht
vom Guten getrennt. Es sei einem Franzosen, der seit vier Jahren
Asyl auf dem Boden der Freiheit gefunden hat, gestattet, seine

warme Dankbarkeit zu bekunden für die- moralische Unterstützung,
welche für ihn das bloße Wissen um die Existenz in der
französischen Schweiz eines großen freien Geistes, wie des Weisen von
Yvorne, bedeutet hat. Forel erscheint heute als das Symbol, als der
vollkommene Typus der Schweiz, wie sie sein soll. Forel vereinigt
in einem einzigen Bündel die zerstreuten Lichter, welche in den
heute sich bekämpfenden europäischen Zivilisationen erstrahlen.
Dieser gute Schweizerbürger ist zur selben Zeit einer der Gründer

der zukünftigen Welt, welche sich auf den Ruinen erheben und
welche das Heim der versöhnten Welt sein wird.»

In vornehmerer Art und Weise hätte ein freier Denker von
einem freien Geist nicht sprechen können. Der Weltmann der
Franzosen und der Weltmann der Schweizer haben uns unschätz¬

bare und unvergängliche Werte hinterlassen. Sorgen wir dafür,
daß diese zu unserem Erbe und Gedankengut werden. Suchen wir
überall und bei jeder Gelegenheit jenen unbeugsamen Willen zum
Frieden und jenen Geist der Versöhnung zu wecken, den August
Forel selber verkörperte und für den er sich so leidenschaftlich
und unermüdlich eingesetzt hat. Dann, und erst dann können wir
hoffen, daß der soziale und kulturelle Aufbau der menschlichen
Gesellschaft nicht mehr durch Kriege gestört werde und die
Menschheit endlich als Gesamtheit sich ihres Daseins freuen könne.

J. Wanner.

BIBLIOGRPHIE
Verschiedene der hier angeführten Schriften Foreis sind vergriffen.

Sie sind aber jedenfalls in den größern fortschrittlichen Bibliotheken
erhältlich.

Im Verlag von Ernst Reinhardt in München:
Die sexuelle Frage. Gekürzte Volksausgabe. 91.—111. Tausend. VIII, 312

Seiten. In Leinen M. 4.—
Sexuelle Ethik. Mit einem Anhang: Beispiele ethisch-sexueller Konflikte

aus dem Leben. 34.—35. Tausend. 58 Seiten. Brosch. M. 1.—
Malthusianismus oder Eugenik. Vortrag. 30 Seiten. Brosch. M. —.50.

Kulturbestrebungen der Gegenwart. Vortrag. 4.—5. Tausend. 51 Seiten.
Brosch. M. —.50.

Leben und Tod. Vortrag. 26 Seiten. Brosch. M. —.50.

Ueber die Zurechnungsfähigkeit des normalen Menschen. Vortrag. 7. Aufl.
27 Seiten. Brosch. M. —.80.

Verbrechen und konstitutionelle Seelenabnormitäten. Die soziale Plage der
Gleichgewiehtslosen im Verhältnis zu ihrer verminderten Verantwortlichkeit.

(Die Anarchisten. — Luccheni. — Impulsivität. — Querulanten.

— Pathologische Schwindler. —¦ Fehlen des ethischen Gefühls. •—¦

Die Alkoholiker.) Unter Mitwirkung von Prof. A. Mahaim, Direktor der
Irrenanstalt in Céry. IV, 179 Seiten. Brosch. M. 2.50.

Gesammelte hirnanatomische Abhandlungen mit einem Aufsatz über die
Aufgaben der Neurobiologie. IV, 247 S. mit 12 Tafeln. Brosch. M. 6.—.

Das Sinnesleben der Insekten. Eine Sammlung von experimentellen und
kritischen Studien über Insektenpsychologie. Vom Verfasser
durchgesehene und durch zahlreiche Zusätze vermehrte Uebersetzung von
Maria Semon. Mit 2 lithographischen Tafeln. XVI, 393 Seiten. Brosch.
M. 7.—, Leinen M. 9.50.

Clouston, Prof. T. S., Die Gesundheitspflege des Geistes. Mit Vorwort,
Anmerkungen und einem neuen Kapitel versehen von Prof. Aug. Forel.
4.—5. Tausend. VIII, 319 Seiten. Brosch. M. 3.—, Leinen M. 4.—

Jugend, Evolution, Kultur und Narkose.

Kulturbestrebungen der -Gegenwart.

In anderen Verlagen:
Der Hypnotismus oder die Suggestion und die Psychotherapie. Ihre

psychologische, psychophysiologische und medizinische Bedeutung mit
Einschluß der Psychoanalyse sowie der Telepathiefrage. Ein Lehrbuch für
Studierende sowie für weitere Kreise. 12. Aufl. VIII, 386 Seiten. Verlag

Ferdinand Enke, Stuttgart. Brosch. M. 10.— geb. M. 12.—
Hygiene der Nerven und des Geistes im gesunden und kranken Zustande.

Für gebildete Laien und Studierende. 7. erweiterte Auflage. 352 Seiten
mit 4 Tafeln. Verlag Ernst Heinrich Moritz, Stuttgart. Brosch. M. 4.—
geb. M. 5.50.

Gehirn und Seele. 13. ergänzte Auflage. 100 Seiten. Verlag Alfred Kröner,
Leipzig. Brosch. M. 2.—

Alkohol und Geistesstörungen. Vortrag. Neue durchgesehene Auflage.
24 Seiten. Verlag der Schriftstelle des Alkoholgegnerbundes, Basel.
Brosch. M. —.10.

Der Mensch und die Narkose. Vortrag. 24 Seiten. Neuland-Verlag, Berlin.
Brosch. M. —.30.

Der Weg zur Kultur. Gesammelte Aufsätze. 163 Seiten. Geb. M. 3.—
Die Trinksitten, ihre hygienische und soziale Bedeutung. Vortrag. Neue

umgarbeitete Auflage. 24 S. Neuland-Verlag, Berlin. Brosch. M. —.25.

La boisson dans nos mœurs. Valeur hygiénique et sociale de l'alcool. Ses

relations avec les mœurs universitaires. Discours. Nouvelle édition
revue. 32 Seiten. Secrétariat Antialcoolique, Lausanne. Brosch. M. —.25.

Morale hypothétique et morale humaine théorique et pratique. Conférence.
32 Seiten. F. Payot & Co., Lausanne. Brosch. M. —.40.

Die sexuelle Frage. 16. Auflage. Vollkommen neu bearbeitet von Dr. med.
Rainer Fetscher, Professor der Hygiene in Dresden. Eugen Rentsch Verlag

iu Erlenbach-Zürich. 1931.

Die Rolle der Heuchelei, der Beschränktheit und der Unwissenheit in der
landläufigen Moral. 1908. Deutsch-schweizer. Freidenkerbund Zürich.

Beobachtung und Ûeberlegung. Anzengruber-Verlag, Wien-Leipzig.
Genug zerstört! Wiederaufbauen. 1916. Verlag: Schweiz. Freidenkerbund

Zürich.
Mensch und Ameise. 1922. Rikola Verlag Wien-Berlin-Leipzig.
Die Welt der Ameisen. Neu herausgegeben und übersetzt von H. Kutter.

1948. Rotapfel Verlag Zürich.


	August Forel : sein Leben, seine Welt- und Lebensanschauung

