Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: (1): Bausteine : zu einer freigeistigen Weltanschauung und
Lebensgestaltung

Artikel: August Forel : sein Leben, seine Welt- und Lebensanschauung

Autor: Wanner, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BAUSTEINE

ZU EINER FREIGEISTIGEN WELTANSCHAUUNG UND LEBENSGESTALTUNG

Beilage zu «Der Freidenker», Organ der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

AARAU, den 1. Januar 1949

Erscheint in zwangloser Folge

Nr. 1, 1949

August Forel

1. Sein Leben.

Jeder Mensch bedarf in seinem Leben, besonders in Zeiten und
Lagen, die fiir seine Verhaltensweise, fiir seine korperliche und
geistige Entwicklung entscheidend sind, eines aufrichtigen Beraters
und Freundes. Es ist nicht gleichgiiltig, welchen Lenker wir uns
fiir das Erdenwallen auswihlen, ob einen Psychopathen und Schar-
latan, der uns namentlich in den kritischen jungen Jahren in sein
Netz zu verstricken sucht, oder ob einen verantwortungsbewuBten
Menschen, einen freien und unabhingigen Geist, dem wir Glauben
schenken und Vertrauen entgegenbringen diirfen. Es kommt dar-
auf an, ob wir auf alten, ausgetretenen Geleisen weitertappen, an
Kriicken gehen, uns gefiigig und willenlos Maximen unterordnen,
die von weltlichen und geistlichen Autorititen ausgehen und uns
aufgezwungen werden, oder ob wir uns den Weg durchs Leben
selber zu bahnen suchen und den Mut aufbringen, die Richtung aus
eigener Kraft zu bestimmen. Aber auch die Mutigen bediirfen eines
Kompasses, eines geistigen und in Lebensfragen erfahrenen Fiihrers.
Welche Wahl man trifft, ist oft fiir den Verlauf eines Menschen-
lebens von entscheidender Bedeutung.

So klein unser Land auch ist, an ernsten Wissenschaftern, be-
deutenden Erziehern und andern leuchtenden Vorbildern ist unsere
Vergangenheit nicht arm. Zwar genieen nicht alle die Ehre, in die
Galerie der «GroBlen Schweizer» aufgenommen zu werden, dar-
unter solche, die mit threm unvergleichlichen Lebenswerk turm-
hoch iiber andern stehen, deren Wirken keine dauernden Spuren
hinterlassen hat. So suchen wir in dem im Jahre 1938 vom Atlantis-
Verlag in Ziirich herausgegebenen Werk «Grofle Schweizer», das
110 Bildnisse zur eidgendssischen Geschichte und Kultur enthilt,
umsonst nach dem Namen August Forel.

Auf den Verfasser hat kein oder doch selten ein Mensch einen
solchen Eindruck gemacht und einen so nachhaltigen EinfluB aus-
geiibt wie August Forel, dessen 100. Geburtstag wir am 1. Septem-
ber 1948 feierten. Diesem Manne wollen wir hier einige Worte der
Anerkennung und des Dankes widmen.

Das Geburtsjahr Forels — 1848 — hat beinahe etwas Symboli-
sches; wir konnen in seinem Wirken und Wollen jenen Geist her-
ausfiihlen, der das Jahr 1848 besonders erfiillte und auszeichnete.

Die erste Kindheit und die ersten Schuljahre verbrachte Forel in
Morges, die spitern Schuljahre in Lausanne, die Universititsjahre
in Ziirich, wo er 1872 zum Doktor der Medizin promovierte. 1873
ibersiedelte er nach Miinchen, wo er 1877—1878 als Privatdozent
der Psychiatrie wirkte; dort lernte er auch seine spitere Gattin
kennen. Nach einem lingern Aufenthalt in Westindien kehrte er
1879 in die Schweiz zuriick und wurde schon als 31jihriger zum

Direktor der kantonalen ziircherischen Irrenanstalt Burghtlzli und

zum Professor der Psychiatrie an der Universitit Ziirich ernannt.

In dieser Doppelstellung wirkte er 19 Jahre mit einer an Selbst-

aufopferung grenzenden Hingabe. Dariiber lesen wir in Muralts
Biographie: »16—18 Stunden im Tag war Forel in Titigkeit, einen
Sonntag kannte er nicht, kaum da er sich Ferien gonnte, die im
Waadtland oder auf weit reichenden Ameisenreisen verbraucht
wurden. Neben der Anstaltsleitung lag ihm als Professor der Psy-

Sein Leben,

seine Welt- und Lebensanschauung

chiatrie der Unterricht der Studenten ob, dem er sich mit grofSem
Eifer und groBem Erfolg widmete. Der Horsaal vermochte oft
kaum die Scharen der auch aus andern Fakultiten zustrémenden
Hoérer zu fassen.»

1898 finden wir Forel wieder in seiner waadtlindischen Heimat.
1907 kaufte er in der Nihe von Yvorne ein Landhaus, das von
seiner Frau mit dem Namen «La Fourmiliére» (der Ameisenhaufen)
getauft wurde. Hier verbrachte er seine letzten Lebensjahre; er
widmete sich ausschlieBlich wissenschaftlich-publizistischen, pro-
pagandistischen, humanistischen und sozialreformerischen Auf-
gaben und Zielen. Selbst ein im Jahre 1912 erlittener Schlaganfall,
der eine dauernde véllige Lihmung seines rechten Armes und eine
lastige Sprachstorung zur Folge hatte, vermochte diesen Mann
nicht zu beugen. Dr. Muralt schildert seinen damaligen Zustand mit
folgenden Worten: «Mit zaher Energie nahm er den Kampf gegen
sein Gebrechen auf, er lernte mit der linken Hand schre.ben, mit
der linken Hand allein zu essen, sich anzuziehen, einen Rucksack
zu schultern, ja wihrend einiger Monate — bis eine Verschlimme-
rung des Leidens eintrat — ist er wieder mit seinem Velo herum-
gefahren.»

Angesichts des eisernen Willens, mit dem Forel trotz dieser Be;
hinderungen sich seiner hohen Mission hingab, miissen sich die
Menschen, die so schlecht und recht ihren beruflichen Pflichten
nachkommen, tief beschamt fithlen ob des wenigen, das sie zum
Wohle ihrer niachsten Umgebung zu tun gewillt sind.

Das literarische Werk Forels zihlt iiber 500 Biicher und Bro-
schiiren und ebensoviele kleinere und groere Zeitungsartikel. Das
erfolgreichste, von reaktioniren und konservativen Kreisen am
meisten angefochtene und von ihnen scharf abgelehnte Buch
ist das seiner Frau gewidmete Werk «Die sexuelle Frage». In 17
Auflagen erschienen und in 16 Sprachen iibersetzt, fand es in iiber
100 000 Exemplaren in der ganzen Welt Verbreitung. Forels Vor-
triage in allen europidischen Staaten und seine KongreB- und Ver-
sammlungsbesuche gehen ebenfalls in die Hunderte. Dali damit an
seine Kraft und an seine Gesundheit oft fast iibermenschliche An-
forderungen gestellt wurden, diirfte vor allem jedem geistig Schaf-
fenden zum BewulBtsein kommen.

Trotz all dieser rastlosen Arbeit ist Forel nicht einmal wohl-
habend geworden. Nach seinem 19jihrigen Wirken am Burghilzli,
fiir das er keinen Rappen Pension bezog, war er gezwungen, neuen
Erwerbsquellen nachzugehen. In einem gemieteten einfachen Land-
haus in Chigny bei Morges errichtete er eine kleine Nervenheil-
anstalt. Er nahm leichtere Patienten auf, die ithm aus allen Lin-
dern zustromten. Auch hier blieb er der grofle Philantbrop; fiir
Konsultationen, die er in seiner Anstalt erteilte, verlangte er ein
Entgelt, das eher einem Trinkgeld gleichkam. — Bei seinen Vor-
tragsreisen, die meistens nicht nur mit Strapazen, sondern auch
mit Enttduschungen aller Art verbunden waren, erhielt er oft nicht
einmal ein Honorar. Das groBelterliche Landgut «La Gracieusen
bei Morges, an das ihn so viele schone Jugenderlebnisse erinnerten,
konnte er nicht kaufen, weil er die notigen Mittel hierzu nicht be-
saBl. DaB auch in der «Fourmiliére» kein UeberfluB herrschte, illu-
striert uns am besten eine Stelle aus den Memoiren Forels: «Die



2 . BAUSTEINE

Nr. 1/1949

Preise der Kohlen stiegen dermafBien, dafl ich bei meinen vermin-
derten Einkiinften unsere Zentralheizung aufgeben muBte. Fiir
den Winter 1918 auf 1919 mufBiten wir uns mit unserem einzigen
Kamin begniigen, das drei iibereinanderliegende Zimmer heizen
konnte. Im iibrigen muBten wir uns iiben, in ungeheizten Zimmern
zu schlafen.» Forel war damals bereits 70 Jahre alt.

Angriffe oft gehissigster Art, auch Schicksalsschlige blieben
Forel nicht erspart. Im Jahre 1906 verlor er sein jiingstes Kind im
Alter von 10 Jahren, vier Jahre spiter seinen idltesten hoffungs-
vollen Sohn im Alter von 26 Jahren, nachdem dieser kurz vorher
die medizinische Priifung bestanden hatte. Forel schreibt iiber
diese Verluste: «Nun war er inmitten des medizinischen Staats-
examens einem tiickischen Typhus erlegen und alles wurde zu-
nichte. .Das- geschah einen Monat, nachdem mein Schwiegersohn,
und fiinf Monate, nachdem mein zweiter Sohn Oskar dem Tode
nahe gekommen waren. Es war zu viel, und ich wire ganz in
meinen alten Jugendpessimismus zuriickgefallen, wenn meine
standhafte, edle Frau mich nicht aufgerichtet und mich an meine
Lebenspflichten gemahnt hitte.» Forel hat dieser Frau in seinem
«Testament» ein bleibendes Denkmal aufrichtigster Verehrung und
Dankbarkeit gesetzt. Er schreibt dort von ihr, daB sie ihm durch
ihr bestindiges Beispiel von Entsagung und allseitiger Zuvor-
kommenheit die kostbarsten Giiter des Daseins beschert habe: die

. Liebe und den Optimismus. Er verdankt ihr sein Gliick und bittet
sie um Verzeihung dafiir, daB8 er ihre Zartheit und die Lauter-
keit ihrer Gefiihle so oft mit Barschheiten und AeuBerungen der
Ungeduld verletzt habe.

Forel lebte nach seinem Schlaganfall noch 19 Jahre. Er starb
im Juli 1931 im Alter von 83 Jahren. Kurz nach seinem Schlag-
anfall (1912) verfalite er sein Testament oder, wie er selber sagte,
seine eigene Leichenrede, die anliBlich der Kremation in Lau-
sanne von seinem jiingern Sohn verlesen wurde. Sie ist ein Doku-
ment, wie wir es nur selten zu sehen bekommen.

In einer Ecke seines Gartens hatte Forel ein kleines Kolumba-
rium fiir die Asche seiner Angehdrigen bauen lassen. Im Schat-
ten der Zypressen, in einem einfachen Urnenhiuschen, wo auch
die Asche seines Sohnes beigesetzt ist, ruhen die leiblichen Ueber-
reste August Forels. -

Mit dieser Darstellung diirfte das Wesenthchste aus dem duBern
Lebenslauf dieses groBen Menschenfreundes hervorgehoben sein.
Wer sich mit dieser Skizze nicht begniigen méchte, dem seien fol-
gende Schriften, aus denen in der Hauptsache auch die vorliegen-
den Ausfithrungen geschopft sind, zur Lektiire empfohlen:

Forel August, Riickblick auf mein Leben. Biichergilde Gutenberg,
1935. Diese freimiitig geschriebene Autobiographie Forels gibt uns
auch einen Einblick in das intimere Leben des unerschrockenen
. Kiampfers.

Muralt, Dr. med. Alex, August Forel. Schweizerkopfe, Heft 4/s5.
Verlag Orell FiiBli, Ziirich. Eine sachliche und umfassende Studie
iiber Forel und sein Werk.

Volkart Otto, August Forel. Eine Darstellung fiir das Schweizer-
volk. Verlag Genossenschaftsdruckerei Arbon.

Wartenweiler Fritz, August Forel. Ein Lebenskampf fiir die
Gesundheit von Leib und Seele. Herausgegeben vom Schweiz. Ver-
ein abstinenter Lehrer und Lehrerinnen.

In den folgenden Ausfithrungen kann es sich nicht um die Dar-
stellung dessen handeln, was man als einer «Weltschau», als einem
«Weltbild» zugehorig bezeichnet, z. B. die Ansichten iiber das
Weltall und iiber die letzten Dinge, iiber Wirtschaft und Gesell-

schaft usw. Wir beschrinken uns vielmehr darauf, Forels philo-.

sophische Konzeption iiber den Sinn unseres Daseins und iiber
die dem Menschen gestellte Aufgabe in den Vordergrund zu
riicken; wir versuchen sodann die Auffassungen Forels iiber alle
die von ihm gemachten Beobachtungen kritisch, zu beleuchten und
zu wiirdigen. Auch von den Erlebnissen und Erfahrungen, die
seine Art, das Leben zu sehen und zu erkliren, beeinfluten oder
bestimmten, soll einiges gesagt werden.

2. August Forels Welt- und Lebensanschauung.

Wenn wir die Menschen der letzten fiinfzig Jahre, also diejeni-
gen, die wir als unsere Zeitgenossen in ihrem Tun und Lassen
selber beobachten konnten, etwas niher betrachten und iiber sie

urteilen wollen, so miissen wir feststellen, daB sich bei ihnen vieles,
und zwar im negativen Sinne, verindert hat. Wer wollte z. B. be-
haupten, dal die beiden Weltkriege zu einer Verinnerlichung, zu
tieferem Nachdenken iiber Sinn und Bedeutung des Lebens etwas
beigetragen hitten? Das Gegenteil ist eingetreten: an Stelle des
ehrlichen und strebenden Suchens um die Problematik unseres
Lebens trat vielmehr eine geistige Verflachung und Hohlheit, eine
Ichbezogenheit und ein egoistisches, nur auf das Subjekt ge-
richtetes Auslebenwollen. Es ist falsch, wie immer betont werden
mul}, die Ursachen dieser Zeiterscheinungen einzig und allein auf

die Disharmonie und auf das Widersinnige im wirtschaftlichen Ge-

schehen zuriickfithren zu wollen. Die Zerfallserscheinungen un-
serer Gesellschaft, unserer Kultur und Religion sind offenbar.
Wenn wir uns die Frage stellen: Sind es Personlichkeiten oder
Ideen, Gesinnungen und Taten, die iiber das Schicksal einer
Zeit entscheiden, so lehrt uns die Geschichte, daB8 eine bestimmte
Welt- und Lebensanschauung nicht blo in den materiellen Fak-
toren begriindet, sondern auf Personlichkeiten zuriickzufiihren ist,
die eine Periode mit ihren Ideen zu befruchten vermochten (die
Philosophen des alten Griechenlands, des Mittelalters, der Re-
naissance, der Aufkldrung, die Dichter der Klassik usw.). Der
Einzelne wie die Gesellschaft lebt bewuBt oder unbewuB3t von dem,
was im Denken der Zeit gelegen ist und was die Denker dieser
Zeit hervorgebracht haben.

Da es aber auf dem Gebiete der Weltanschauung wie auf allen
andern Gebieten Fiihrende und Gefiihrte, Selbstdenkende und
Nach-Denkende gibt, so kommt es sehr darauf an, ob der Fiihrende
zur Selbstindigkeit zu erziehen beabsichtige oder auf Unselb-
stindigerhaltung, geistige Bevormundung und Knechtung ausgehe.

Stromen von einer Weltanschauung wertvolle Ideen unter die
Menschen, so bedeutet das Fortschritt und Entwicklung zur Wahr-
haftigkeit; ist aber eine Weltanschauung falsch und unvermégend,
so fithrt das in den meisten Fillen zur Dekadenz, zur Reaktion
und zu Zustinden, die fiir viele Menschen zu einer unertriglichen
Qual werden.

Wir konnen nicht behaupten, daBl die Gegenwart an mutigen
und konsequenten Denkern besonders reich sei. Wenn auch die
letzten Jahrzehnte von einigen tiichtigen Geistern dann und wann
eine Aufhellung erfuhren, so steht doch fest, daB die neuen welt-
anschaulichen Ideen blof einen engen akademischen Kreis be-
schiftigten, dem Volke aber unverstindlich blieben und es des-
halb nicht zu begeistern vermochten. Man mul} dabei aber auch die
Stumpfheit und die Gedankenlosigkeit in Betracht ziehen, die iiber-
hand genommen hat und mitschuldig ist an der Not und an dem
Elend unserer Zeit. Ein Bediirfnis nach einer Weltanschauung ist
kaum mehr vorhanden; man wird vielmehr von einem Zustand
der Weltanschauungslosigkeit sprechen miissen. Das berufliche Le-
ben der Menschen ist ausgefiillt von einer Hast nach Besitz und
Geld; das Streben der Intellektuellen geht nach Anpassung und
Beschaulichkeit oder besteht in einem feigen Auskneifen vor allen
heikleren Fragen weltanschaulichen Charakters. In den biirger-
lichen Familien redet man sich ein, ohne Weltanschauung aus-
kommen zu konnen. Die Arbeiterfamilie ist in ihrer geistigen Hal-
tung meistens sehr widerspruchsvoll; der Arbeiter schimpft iiber
die Pfaffen und Kapitalisten, la8t es aber meistens dabei bewen-
den und sucht so gut wie die Biirgerlichen Ablenkung im Sport
oder in sinnlosen Vergniigungen.

Zugleich werden die Geister immer seltener, die sich dem Strom
e:ner solchen Entwicklung mutig entgegenwerfen; nur vereinzelte
streben hoheren Idealen nach und sind stark genug, ihre Gesin-
nung in Worte und Taten umzusetzen und das Wagnis einer Aus-
einandersetzung mit der Wirklichkeit auf sich zu nehmen.

In August Forel finden wir einen dieser wenigen; ihn diirfen
wir zu der geistigen Auslese der Menschheit zihlen. «Stark an
triebhafter Lebenskraft, stark an Personlichkeit, aber auch stark

‘in der Sehnsucht nach einem reinern Sein», so konnen wir diesen

Mann charakterisieren, der ebenso selbstlos wie leidenschaftlich in
das soziale, geistige und kulturelle Geschehen seiner Zeit eingegrif-
fen und stets nur das Beste gewollt hat.

Es ist kaum anzunehmen, daB das Fundament zu Forels Welt-
und Lebensanschauung im Elternhaus gelegt wurde. Von seiner
Mutter schreibt er, daB sie wie sein Vater dem Protestantismus an-
gehorte. «Sie war tiefernst, sehr fromm, von griibelnder, nervoser



Nr. 1/1949

BAUSTEINE 3

Natur, eher zu Schwermut neigend, aber dabei von ungemein ge-
sundem und iiberlegtem Urteilsvermogen. Sie beschiftigte sich in
jungen Jahren viel mit Lektiire, Religion und Philosophie. Ihr
Pflichteifer, ihr ethisches Fiihlen iiberhaupt, war fast bis ins Krank-
hafte gesteigert. Sie litt mit allen Menschen und fiir alle Menschen.»
Trotz ihres strengen Glaubens war sie nicht unkritisch und die von
ihr erkannte Unlogik des Christentums versetzte sie oft in Zweifel.
Von seinem Vater, einem Landwirt und Geometer, sagt Forel eben-
falls viel Vorteilhaftes. Wenn diesem auch ein eigenartiger Wider-
spruchsgeist eigen war und er sich weniger durch eine besonders
starke Urteilskraft auszeichnete, so zeigte er anderseits eine er-
staunliche Gewandtheit in allen praktischen Fragen und eine
scharfe Beobachtungsgabe. Er war ein fleiliger, bediirfnisloser
Mann, der sich redlich durchs Leben brachte. Im Gegensatz zu
seiner Frau beschiftigten ihn Fragen des Glaubens nicht. Er wurde
92 Jahre alt und blieb zeitlebens ein biederer Waadtldnder von gut
konservativer Gesinnung.

Vom jungen Forel konnte man wohl sagen, daf} sich be1 ihm vom
Vater die Statur, von der Mutter dagegen die charakterlichen Eigen-
schaften, besonders deren ernster und griiblerischer Sinn vererb-
ten, wenn wir von ithrem Hang zur Frommigkeit absehen.

Religiose Zweifel und weltanschauliche Fragen beschiftigen Fo-
rel schon in seinen Schuljahren in Lausanne, also im Alter von
kaum 15 Jahren. Er berichtet von seinem Konfirmandenunterricht
und von dem Pfarrer, an den er einige verfingliche Fragen iiber
die Erbsiinde und die Verantwortung des Menschen gestellt hatte.
Dieser Pfarrer, den Forel als einen oberflachlichen Schonredner
charakterisiert, gab dem kritischen Forel nur unmutige und aus-
weichende Antworten. Mit Phrasen lieB sich dieser aber nicht ab-
fertigen und damit verlor er auch den letzten Rest seines Glau-
bens.

Forel fand mit seinen Ansichten iiber Leben und Tod, iiber Re-
ligion, Gott und Jenseitsglauben bei seinen Zeitgenossen nur we-
nig Verstindnis, am wenigsten in jenen Kreisen, die von der Un-
antastbarkeit ihrer religiosen Vorstellungen oder von der Giite
und Richtigkeit der idealistischen Philosophie iiberzeugt waren.
Die Beschiftigung mit Forel erfordert innere Freiheit -und un-
dogmatisches Denken.

Der Bruch mit der Kirche und mit der von dieser vertretenen
christlichen Tradition, den Forel in seinen jungen Jahren vollzog,
war fiir die in seinem spitern Leben zu treffenden Entscheidungen
endgiiltig und richtunggebend. Auch entwickelte sich in ihm schon
frithzeitig eine konsequente pazifistische Gesinnung. Er verfluchte
schon damals die Diplomaten, all die Militaristen und Agenten der
blutigen Riistungsinternationale, die die Volker auf die Schlacht-
bank trieben und damit unsidgliches Leid und Elend iiber die Men-
schen brachten. Gefestigt wurde seine Welt- und Lebensanschau-
ung namentlich durch das Studium .des Lebens der Ameisen und
des tierischen und menschlichen Gehirns. Die Studien iiber Gehirn
und Seele bildeten die eigentlichen Grundlagen fiir seine philo-
sophischen Abhandlungen. Durch diese Forschungsarbeiten und
durch die Lektiire der modernen Psychologen wie Spencer, Wundt,
Hoffding u. a. wurde er zum iiberzeugten Monisten, d. h. zum An-
hinger jener Lehre, die besagt, dal es nur eine einzige Weltpotenz
gibt, die die Materie und das Leben schafft und die sich in be-
stimmten Fillen in den Formen des BewuBtseins duflert. Seinen
Monismus hat er in folgendes Bekenntnis zusammengefaf3t, das in
seiner Schrift iiber «Gehirn und Seele» enthalten ist. Wir lesen
dort:

In den uns bekannten Geschehnissen des Jetzt und der Vergangen-
heit ist alles ursichlich verkettet, und die nichste Zukunft berech-
nen wir auf dieser Grundlage, soweit es unsere bisherigen Kennt-
nisse gestatten. Ob und inwiefern diese Zukunft nur teilweise oder
ganz an sich priadeterminiert ist, kénnen wir nicht wissen. Wir kon-
nen mindestens so gut verschiedene Zukunftsméoglichkeiten als eine
fatalistische Vorausbestimmung annehmen, weil wir die hinter den
uns bekannten Geschehnissen vermuteten Ursachen absolut nicht
kennen konnen. Diese konnen z. B. ebensogut Vielheiten als eine
Einheit sein. Lassen wir somit doch endlich einmal diese Frage in
Ruhe und héren wir auf, das vermutete X, die getriumte «Welt-
allmacht», den unbekannten und unerkennbaren «Gott» immer-
wihrend erkennen und mit menschlichen Eigenschaften ausstaffie-
ren zu wollen, da wir doch keine anderen denken konnen. Seien
wir mit einem Wort, wie Charles Darwin, bescheidene Agnostiker

in allem, was transzendent, d. h. dem menschlichen Erkenntnisver-
mogen unzuginglich ist. Die Wissenschaft wird ohne Zweifel in
Zukunft noch manche Ritsel l6sen, die uns heute noch metaphy-
sisch erscheinen; warten wir geduldig ab! Aber dadurch werden
erst recht neue Unbekannte an unseren menschlichen Horizonten
erscheinen. Lassen wir jedoch nie und nimmer den Satz gelten, daf}
der Glaube da anzufangen habe, wo das Wissen aufhort. Behalten
wir vielmehr unseren Glauben fiir das Erkennbare, fiir das mensch-
lich Erreichbare! Von einer echten, rein menschlichen Ethik ge-
tragen, gestalten wir ferner denselben zum idealen Glauben an
eine bessere und gliicklichere kiinftige Menschheit, in deren Dienst
wir unser Wissen einsetzen. So wird sich unser Gehirn, d. h. unsere
individuelle Seele zweckentsprechend ausleben und im BewuBtsein
erfiillter Pflicht in ihren Nachfolgern ihr zukiinftiges Leben er-
blicken. Dieser Kultus ist fruchtbarer als derjenige der Ahnen,
der Gotzen und des unerkennbaren Gottes.

Forel war, wie er hier bekennt, Agnostiker, also Anhédnger jener
philosophischen Richtung, die das Erkennen und die Erkenntnis-
moglichkeit auf das Endliche, Begrenzte, dem menschlichen Ver-
stand Zugingliche beschrankt, eine Entscheidung iiber metaphy-
sische Fragen und auch die Diskussion dariiber als unniitz ablehnt.
In allen Situationen des Lebens zeichnete sich Forel dadurch aus,
daB er sich bescheiden zu einem Ignorabimus® bekannte, wenn es
darum ging, zu den letzten Fragen Stellung zu beziehen. Jeder Ge-
lehrtendiinkel war thm fremd und er gestand gern mit Sokrates:
«Ich weiB8, daB ich nichts wei3.»

Bei Disputen iiber Forels Welt- und Lebensanschauung wird oft
dariiber gestritten, ob Forel ein Atheist oder Pantheist war, ein
Materialist oder Idealist (im philosophischen Sinne verstanden).
Von Muralt z#hlt ihn zu den Pantheisten, d. h. zu einem Vertreter
der Lehre, welche das All, die Natur zu Gott macht und auBer
diesem keinen Gott, in keinem Falle den von den meisten Gott-
gliubigen vermenschlichten Gott anerkennt. Bekanntlich nannte
Sc¢hopenhauer den Pantheismus einen héflichen Atheismus.

Den Gottesbegriff der Religionen lehnt Forel entschieden ab:
Gott ist unvorstellbar und hat nichts zu tun mit dem richenden,
bestrafenden oder belohnenden Gott der Christenheit, den sich
diese nach echt egoistischen Motiven konstruiert hat.

Beurteilen wir Forel nach Gesichtspunkten des theoretischen
(philosophischen) Materialismus, so ist er entschiedener Materia-
list, wenn auch nicht Anhinger des grob mechanistischen Materia-
lismus eines Vogt, Moleschott oder Biichner. Ein Wissenschafter,
der wie Forel feststellt, daB alles bewuBte Seelenleben an ein Ge-
hirn gebunden ist, daBl es keine Seele ohne Gehirn gibt, und der
das Gehirn mit einer Dynamomaschine oder mit einem elektri-
schen Akkumulator vergleicht, dem die Fihigkeit zukomme, be-
stindig Neues zu erzeugen, kann kaum als ein Idealist angespro-
chen werden, der die Materie als eine Erscheinungsform des Gei-
stes betrachtet. Der Materialismus Forels hat aber nichts gemein-
sam mit jener philosophischen Anschauung, wonach der Wert des
Geistigen herabgesetzt und verachtet oder sogar geleugnet, die
Bedeutung des eigenen Korpers und seine sinnlichen Bediirf-
nisse dagegen in einer Art iiberschitzt wird, dal} fiir ideales Stre-
ben kein Sinn und kein Raum mehr iibrig bleibt. Der philosophi-
sche Materialismus, wie ihn Forel vertrat, leugnet wohl, daf} der
Geist das Wesen der Wirklichkeit ausmache, er leugnet aber durch-
aus nicht, daB die Wirklichkeit uns unter Umstinden auch als
Geist, als das «hohere» Seelenleben, erscheine, und dafl diese Er-
scheinung fiir das Leben des Menschen eine grofle Bedeutung habe.
Das eigentliche Merkmal eines konsequenten Materialisten besteht
darin, daB er sich von den iiberirdischen, unmateriellen Vorstellun-
gen religioser, spiritualistischer oder spiritistischer Art abwendet.
Dariiber hat uns Forel kaum je im Zweifel gelassen, und doch ist
gegen seinen Pantheismus vom Standpunkt des Atheismus aus ver-
schiedenes einzuwenden. Vor allem wendet sich der Atheismus
gegen jene SchluBfolgerungen des Pantheismus, nach welchen der
Zusammenhang der Welt als géttlich zu erkennen und eine Welt-
seele anzunehmen wire, wie dies z. B. auch Ernst Hackel in seinen
Studien iiher monistische Philosophie tut. Der Pantheismus fiihrt
zu verwirrenden Spielereien. Wir miissen auch hier wieder Scho-
penhauer beistimmen, wenn er schreibt: «Gegen den Panthelsmm
habe ich hauptsichlich nur dieses, daB er nichts besagt Die Welt

* Ignorabimus — wir werden es nicht wissen.



4 BAUSTEINE

Nr. 1/1949

Gott nennen heif3t sie nicht erklidren, sondern nur die Sprache mit
einem iiberfliissigen Synonym (= sinnverwandtes oder gleichbe-
deutendes Wort) des Wortes Welt bereichern.»

Ein Kritiker des Pantheismus bemerkt sehr zutreffend, daB
durch die Hinzufiigung des Wortes Gott in unsern Kopfen eine oft
unheilvolle Verwirrung angerichtet wurde. Ein Uebersetzer der
Werke Spinozas, in denen das Wort Gott an vielen Stellen vor-
kommt, sah sich veranlaBt, das Wort Natur dafiir zu setzen, um
zum richtigen Verstindnis der Gedanken Spinozas zu gelangen. In
unserm SprachbewuBtsein ist eben Gott nicht von der Personlich-
keit zu trennen. Trotzdem es einem innern Widerspruch gleich-
kommt, von einer unpersonlichen Personlichkeit zu sprechen,
finden sich immer und iiberall noch Philosophen und Wissenschaf-
ter, die mit dem Begriff und Wort Gott jonglieren und damit das
Begreifen der Welt bewuBit oder unbewullt erschweren oder ver-
hindern. Wenn daher an Stelle des Begreifens ein uferloses Phan-
tasieren tritt, so ist das nicht zu verwundern. Mag der Pantheis-
mus in vielen Menschen ein Gefiithl der Befreiung und Erlosung
aus der Enge religioser Anschauungen bedeuten, so haben diese
nach einer neuen Weltanschauung Suchenden doch Reste lieb ge-
wordener Gottesvorstellungen hiniibergenommen. Es ist vielleicht
nicht ganz abwegig, wenn der Pantheismus als die Weltanschau-
ung derjenigen bezeichnet wird, denen die Religion nicht geniigt,
die sich aber scheuen, mit Gott ganz zu brechen. Der Atheismus
wird sich daher immer weigern, dem schopferischen Gott des Theis-
mus wie dem unklaren pantheistischen Gotteshegriff seine An-
erkennung zu zollen; er wird sich anstrengen, eine fester um-
rissene Weltanschauung zu verkiinden, eine Weltanschauung, die
nicht Anspruch auf Absolutheit erhebt und die bereit ist, ihr Welt-
bild zu korrigieren und mit neuen Einsichten zu durchsetzen, wenn
diese neuen Erkenntnisse iiber die alten hinausgewachsen sind.

Nach diesen kritischen Bemerkungen zum Pantheismus wenden
wir uns wieder den Elementen zu, welche zu den Bestandteilen
Forel’scher Welt- und Lebensanschauung gehoren.

Eine der ersten Feststellungen, die wir zu machen gewohnt sind,
wenn wir vom philosophischen Standpunkt eines Menschen reden
wollen, ist die Orientierung dariiber, ob sich dieser zum Deter-
minismus oder zum Indeterminismus bekenne, d. h. zu der
Lehre, daBB upser Wollen und Handeln durch duflere oder innere
Ursachen allseitig bestimmt sind, oder zu der Lehre vom freien Ab-
lauf der Willenshandlungen und der Unbestimmtheit der physi-
schen Vorginge. Forel steht auf Grund seiner psychologischen
Studien zu der Auffassung eines streng deterministischen Ablaufs
alles seelischen Lebens; er ist also ein iiberzeugter Determinist.
Seine Anschauungen hieriiber lassen sich etwa in folgende Sitze
zusammenfassen: :

Wenn der Mensch glaubt, einen freien Willen zu besitzen, so
triigt er sich. Wohl werden uns viele neben- und unterbewuBte
Motive unseres Wollens nicht bewuBit. Wir haben wohl die relative
Freiheit, unser Denken, Fithlen und Handeln an alle duflern und
innern Verhiltnisse moglichst entsprechend und geordnet anzu-
passen. Jene Anpassung geschieht zwar nicht ohne Ursache, sie
wird durch eine Kombination der @uBlern Umstdinde mit dem in
unserm Gehirn aufgespeicherten Schatz der Erinnerungen und Ver-
nunfisiiberlegungen bedingt. Aber sie erscheint nur frei im Gegen-
satz zur unmittelbaren Gebundenheit der groben Instinkthandlun-
gen. «Der Wille», schreibt Forel, «ist nicht der Entschlufl einer
freien Seele. Er ist bedingt, determiniert, mégen auch seine Ziele
und Zwecke so entfernt liegen und seine Entschliisse so viele Jahre
zu ihrer Vollfiihrung erfordern.» Forel weist auf den im 17. Jahr-
hundert lebenden pantheistischen und monistischen Philosophen
Spinoza hin, der sich iiber die Willensfreiheit mit dem biindigen
und kurzen Satz ausdriickte: «Die Illusion der menschlichen Wil-
lensfreiheit beruht auf der Unkenntnis der Beweggriinde, die unser
Handeln verursachen.»

Zu den Determinanten, d. h. zu den das Ziel und die Richtung
bestimmenden Faktoren zihlt Forel:

1. Die Gesamtheit der von unsern Vorfahren ererbten Anlagen
(die sogenannten Temperamente, das sind die ererbten Gefiihls-
komplexe samt Triebintensitit und Triebrichtungen);

2. die Gefiihle und Triebe iiberhaupt (zum gréBten Teil unbe-
wuBt);

3. den ganzen individuell erworbenen, mnemischen Engramm-
schatz, m. a. W.: den Gesamthestand an dauernden, durch Reize
bewirkten Verinderungen (Engramme);

4. die Originalerregungen und Empfindungen. Letztere werden
meistens durch dullere Reize verursacht und bedeuten vielfach di-
rekte Antagonismen, d. h. von auBen kommende Hemmungen .des

Willens.

Forel warnt davor, den Determinismus mit dem Fatalismus
zu verwechseln, wie dies vielfach geschieht. Ueber die «ersten Ur-
sachen» nachzugriibeln, scheint ihm ein miiBiges Unterfangen zu
sein. Unser Wissen und unsere menschlichen Kenntnisse sind rela-
tiv, und es ist kliiger, es jedem einzelnen zu iiberlassen, sich mit
dem bis heute Erforschten abzufinden oder sich in unfruchtbare
Begriffs- und Wortstreitigkeiten einzulassen. Immerhin ist auf die
Bedeutung hinzuweisen, welche der Psychologie zukommt, deren
Erkenntnijsse auch im Strafrecht zur Anwendung gelangen, wo Be-
griffe wie «Freier Wille», «Absolute Verantwortlichkeit», «Zu-
rechnungsfahigkeit», «Sithne« usw. unter Umstinden eine gewich-
tige Rolle spielen.

Ueber die die Welt- und Lebensanschauung eines Menschen stark
bestimmenden religiosen Probleme hat Forel sehr ernsthaft nach-
gedacht und sich dariiber in vielen Schriften geduBert. Wohl die
meisten Anfeindungen sind thm aus dieser Stellungnahme heraus
erwachsen, denn er hat ohne Riicksicht auf sein Ansehen an der
Kirche und Geistlichkeit scharfe Kritik geiibt. Die hauptsichlich-
sten kritischen Gedanken iiber die Religion sind zusammengefaBt
in der vor 40 Jahren erschienenen kleinen Schrift «Die Rolle der
Heuchelei, der Beschrinktheit und der Unwissenheit in der land-
ldufigen Moral.» Es handelt sich um einen Vortrag, den Forel im
Jahre 1907 fiir den Freidenkerverein des Kantons Waadt in Lau-
sanne gehalten hat. Diese Ausfiihrungen sind heute noch so aktuell
und zutreffend, daBl wir auch hier daraus die Kernpunkte wieder-
geben wollen. Forel fiihrte aus:

«Die Religion ist ein Gemisch ganz ungleichartiger Dinge: Moral,
Dogma, schwirmerisches Gefithl, Aberglauben usw.; sie ist der
Verzweiflungsschrei eines Menschen, der verzagt und am Leben
verzweifelt. Im Aufschwung zum Idealen iiberschreitet sie die
Schwelle des Unerkennbaren und nimmt zum Mystizismus ihre Zu-
flucht, der angeblich alle Schleier liiftet und uns in unserm Elend
durch iibersinnliche Offenbarung tréstet. Ein groBier Teil der Re-
ligion hat seinen Ursprung in der Furcht oder dem Reiz des Ge-
heimnisvollen: im Schrecken der Nacht, im Rauschen der Wilder,
im Gebriill des Donners, im Schauer der Einsamkeit, im Glauben:
an Geisterspuk und Totenzauber.»

Trotz dieser Angriffe auf das dogmatisierte und mystifizierte
Christentum war Forel weder areligios noch antireligids. Seine
religiose Konzeption wird vielleicht am besten mit derjenigen eines
Giordano Bruno, eines Spinoza oder Goethe verglichen. Forel be-
jaht diejenige Seite der Religion, die Moral und Nichstenliebe an-
strebt, verneint aber die verdummende, fanatische und dogmati-
sche Seite, besonders das Dogma der Erbsiinde und die Verdamm-
nis aller «Ungldubigen» und «Gottlosen». Die christliche Religion
befiehlt uns, den Nichsten zu lieben, Gutes zu tun, selbst denen,
die uns verfolgen; sie befiehlt uns, das goldene Kalb zu verachten,
zu arbeiten und zu opfern zum Wohle der Mitmenschen. Wenn sie
uns versichert, dal wir fiir das Gute, das wir hier auf Erden voll-
bringen, im ewigen Leben belohnt, dagegen fiir das Schlechte mit
dem Feuer der Hélle bestraft werden, so lehrt sie ein ganz und gar
unmoralisches Dogma. Sie griindet die Moral auf eine Art Wechsel,
ausgestellt auf unsere Selbstsucht.

Diese und andere Anklagen richtet Forel gegen das Christentum.
Einem christlichen Theologen diirfte es nicht leicht fallen, diese
Tatsachen zu widerlegen. Forel verlangt von der Religion, dal} sie
aufrichtig und wahrhaftig, frei von Irrtiimern, Aberglauben, Wider-
spriichen und daB ihre Moral frei von Heuchelei sei. Den Religions-
begriff Forels lernen wir am besten durch folgenden Ausspruch
kennen: «Erst wenn man einer menschlichen, auf Tatsachen ge-
griindeten und ehrenhaften Moral den Namen ,Religion’ geben
wird, einer Moral, die von jedem metaphysischen Dogma befreit, in
praktischer Ausiibung auf die altruistischen Gefiithle und Hand-
lungen der Menschen einwirkt, die in Uebereinstimmung mit der
Wissenschaft und speziell mit der Psychologie, die allgemeine Men-



Nr. 1/1949

BAUSTEINE 5

schenliebe immer mehr zu heben sucht, dann — aber nicht eher —
werde ich auch ,religios’ sein.» Forels Religion war also reine Ethik.

Im Alter von 72 Jahren lernte Forel die Bahailehre kennen, d. i.
eine von einem Perser im Jahre 1852 gegriindete Universalreligion.
Er faflt sie auf als eine Synthese alter Ethik, die im Buddhismus,
im Islam, im Judentum, bei den Brahmanen und bei den Christen
aller Schattierungen enthalten ist; er nennt sie eine wahre Reli-
gion der sozialen Wohlfahrt, ohne Dogma, ohne Priester, ohne
Klerus, die von allen gut und edel Gesinnten, auch von Monisten
und Darwinisten, angenommen werden kénne.

Forel bekannte sich zu dieser Religion und viele seiner Freunde
und Anhinger, besonders die Atheisten, haben in diesem Bekennt-
nis eine Abkehr Forels von seinen frithern Auffassungen und einen
Sprung in die Metaphysik erblickt. Geht man dem Inhalt und den
Lehren der Bahaireligion nach, so mufl man bei vorurteilsloser
Betrachtung zugeben, daB diese mit dem Atheismus und auch mit
dem agnostischen Monismus nicht identifiziert werden kann. Ge-
wil konnen auch Monisten, Darwinisten und Freidenker den mei-
sten der zwolf Gebote, die die Grundlage der Bahaireligion bilden,
zustimmen, da diese vorwiegend kulturelle und soziale Probleme
erfassen und verwirklichen wollen. Aber abgesehen davon, dal}
diese Gebote einen ziemlich utopischen Charakter tragen, enthilt
diese Religion doch auch mystische und rituelle Beigaben, denen
sich z. B. ein atheistischer Freidenker niemals unterziehen konnte.
So wird in einem «Gebet aller Nationen» zu einem Gott und giiti-
gen Vater gesprochen und gefleht, der sich vom Christengott, vom
Schopfer, Beherrscher und Beschiitzer aller Kreatur nicht im ge-
ringsten unterscheidet. Eine Religion kann den Anhingern des
Atheismus allein dadurch, daB sie die Dogmen ablehnt und keine
Priester als Mittelsminner zwischen Gott und die Menschen setzt,
kaum sympathischer gemacht werden. Auch wenn wir uns nicht

an jene Definition des Begriffes Religion hielten, nach welcher.

Religion Bindung des Menschen an ein hoheres Wesen und Ver-
ehrung desselben bedeutet, sondern uns mit dem Religionsbegriff
Forels befreunden konnten, wonach das von uns unerkennbare
Weltall selbst Gott und Religion eine Lehre fiir das soziale Wohl
der Menschen ist, erscheint uns dieser Bahaigott als ein Phantasie-
produkt, das weder dem Gefiihl noch dem Verstand eines ent-
schiedenen Antimetaphysikers entsprechen diirfte.

Da Forel Sozialist war, wird es im Hinblick auf das Verhalten
vieler Sozialisten und sozialistischer Parteien der Religion gegen-
iiber nicht ganz iiberfliissig sein, hier einige Worte dariiber ein-
zuflechten.

In einer Beziehung werden sowohl von antireligiosen Sozialisten
als von denen, welche von einer Kritik der Religion iiberhaupt
nichts wissen wollen, oft schwere Fehler begangen. Wenn z. B. ein
Marxist sagt: «Religion ist Opium fiir das Volk», so konnte er bei
einer tieferen und ernsteren religionskritischen oder religions-
psychologischen Auseinandersetzung mit diesem etwas lapidaren
Ausspruch kaum bestehen oder iiberzeugen. Ohne Zweifel ist in
der materialistischen Betrachtungsweise des Religionsproblems viel
Zutreffendes enthalten, aber so einfach ist es doch nicht, nament-
lich wenn wir die mannigfachen psychologischen Faktoren beriick-
sichtigen, die besonders bei wahrhaft religiosen Menschen mit-
spielen. Hier diirfte die Marx’sche Auffassung iiber das Wesen
und die Rolle der Religion nicht geniigen. Denken wir z. B. an die
vielen Mirtyrer und an die wegen ihrer Weltanschauung von der
Kirche Verfolgten, so an den bohmischen Reformator Johannes
Hus (1369—1415), den Eiferer gegen kirchliche Mifstinde, oder
an den frommen Dominikaner Savonarola (1452—1498), der die
Kirche von ihren Gebrechen reinigen wollte. Erinnern wir an
einen der groffiten und mutigsten Denker seiner Zeit, an den
einstigen Dominikanerménch Giordano Bruno (1548—1600), der
so stark auf Spinoza, Leibniz, Herder, Goethe u. a. wirkte. Be-
kanntlich wurden alle drei Opfer des religiosen Fanatismus. Hus
wurde eingekerkert und verbrannt, Savonarola als Ketzer ge-
foltert und ebenfalls verbrannt; das gleiche Schicksal erreichte
Giordano Bruno, der nach siebenjihriger Kerkerhaft den Feuertod
erlitt. Wer mdchte bezweifeln, daBl diesen Helden der Gesinnung
und der Ueberzeugung Religion offenbar etwas anderes bedeutete
als Opium fiir das Volk!

Auch wenn wir uns an die Definition des Begriffes Religion
halten wollten, wie sie der evangelische Theologe Schleiermacher

gegeben hat, miilten wir etwas tiefer in die Geheimnisse der
menschlichen Seele und des menschlichen Gefiihlslebens eindrin-
gen, als dies bei Karl Marx und seinen Epigonen der Fall war.
Schleiermacher griindet die Religion auf die Anschauung, daB der
Kern aller religiosen Gefiihle ein Ganzsicheinsfiihlen mit der Na-
tur und der Menschheit sei. )

Auch die Erkldarung der Religion zur Privatsache ist unhalthar,
ja beinahe ein Unsinn. Als im Jahre 1891 diese Forderung ins Er-
furter Programm aufgenommen wurde, bezweckte man damit
offenbar, weltanschaulichen Auseinandersetzungen méglichst aus
dem Wege zu gehen. Ein hollindischer Religionskritiker (Domela
Nieuwenhuis) schreibt iiber diese in sozialistischen Kreisen viel
umstrittene Frage u. a. folgendes: «Die Religion ist kein abgetrenn-
tes Gebiet, welches sich nach Belieben ausscheiden oder anschnei-
den laBt, nein, sie ist die Grundlage, der Ausgangspunkt der Lebens-
und Weltanschauung. Man kann unterscheiden zwischen der meta-
physischen oder, vielleicht besser ausgedriiekt, spiritualistischen
und materialistischen Weltanschauung. Der Ausdruck ,Religion ist
Privatsache’ ist philosophisch-logisch unrichtig. Wohl kann man
sagen: Kirchenlehre, Dogmatismus, Kirchengemeinschaft ist Privat-
sache, da man diese Dinge beiseite und unbesprochen lassen kann,
aber Religion ist ein integrierender Bestandteil des menschlichen
Wesens, insoweit wir die Lebensanschauung darunter verstehen,
gleichgiiltig, ob sie auf religiéser oder auf unreligios-philosophischer
Grundlage ruht.» Nieuwenhuis betont allerdings, dal der Satz des
Erfurter Programms (Forderung) «Erklirung der Religion zur
Privatsache» falschlicherweise mit dem Ausdruck «Religion ist
Privatsache» verwechselt werde. Engels hat gegen die opportu-
nistische Ansicht, dafl die Religion als Privatsache zu betrachten
sei, entschieden Stellung genommen und erklirt, da die Sozial-
demokratie dem Staat gegeniiber die Religion als Privatsache be-
trachte, keineswegs aber sich selbst und auch nicht der Arbeiter-
schaft gegeniiber.

DaBl auch die Religionsgemeinschaften die Religion nicht als
eine Privatsache aufgefallit und behandelt wissen wollen, erkennen
wir schon in der Einstellung des sogenannten christlichen Staates.
Kardinal Faulhaber forderte im Jahre 1910 am Katholikentag in
Miinchen, daB der Staat dem religios-kirchlichen Leben die Frei-
heit und den staatlichen Schutz nicht versage und die Religion als
die stirkste unter allen geistigen Michten gelten lasse. Faulhaber
betonte dabei, daB sich die Kirche nicht bloB dann wie eine Ge-
hilfin der Polizei dem Staate zur Verfiigung stelle, wenn die
offentliche Ordnung wieder hergestellt werden soll. — Auch bei
uns ist das gegenseitige Verhiltnis von Kirche und Staat nicht
wesentlich anders. Das von religiosen Gefiithlen kaum stark ge-
plagte Gewissen der besitzenden und herrschenden Schichten hat
sich noch selten emport, wenn sich Kirche und Staat im briider-
lichen Geist zum Schutze und zur Erhaltung des christlichen Glau-
bens zusammenfanden, zum Zwecke, bei den unkritischen und
denkfaulen Menschen die Religion dazu zu beniitzen, das Unter-
tanengefiihl gegeniiber Gott, der weltlichen und geistlichen Obrig-
keit wach zu halten und zu fordern.

Wenn auch sicher ist, daB Forel gerade aus diesen Erwidgungen
heraus das Heuchlerische und Duckmiiuserische an allen Religionen
immer und iiberall riicksichtslos bekampfte, so blieb doch vielen
seinen Anhingern die Wendung zur Bahailehre ein mehr oder we-
niger groBes Riitsel. Die Beweggriinde hiezu sind wahrscheinlich
von seinen nichsten Angehorigen leichter zu erfassen und zu er-
kliren als von uns AuBlenstehenden. Im allgemeinen kann festge-
stellt werden, daB das Gefiihls- und Gemiitsleben der alternden
Menschen ein anderes ist als dasjenige- des jungen oder in der Voll-
kraft der Jahre stehenden Mannes. Méglicherweise sind auch die
Begleiterscheinungen eines Schlaganfalles an Forel nicht spurlos
voriibergegangen. Die Funktion eines halbseitig gelahmten Gehirns
ist in der Regel eine andere als diejenige des gesunden Gehirns.

Einer der einleuchtendsten Griinde fiir die Hinneigung Forels
zur Bahaireligion diirfte eher darin zu suchen sein, daB} der Krieg
mit seinen unheilvollen Auswirkungen beim Ethiker und Pazifisten
Forel eine Geisterverfassung forderte, die auf eine moglichst weit-
gehende Versschnung und Zusammenfassung aller Vélker gerichtet
war. In seiner Biographie finden wir eine Stelle, in der er die
Menschen auffordert, fiir das soziale Wohl und fiir den Welt-
volkerbund titig zu sein und alle konfessioneffen und Parteizinke-
reien im Interesse des Ganzen beiseite zu lassen.



6 BAUSTEINE

Nr. 1/1949

Nicht mit Unrecht sagen die Atheisten, das Bekenntnis Forels
zu der mystische Elemente enthaltenden Bahailehre bedeute einen
Atavismus in das Denken und Fiihlen seiner Ahnen. Wenn wir auf
die calvinistische Gesinnung seiner Eltern und GroBeltern, nament-
lich.auf den religios-spekulativen Sinn seiner Mutter hinweisen, so
ist diese Annahme durchaus berechtigt. Forel selber hat in seinen
Schriften mehrmals von der Bedeutung der Erbfaktoren geschrie-
ben. Bekanntlich hat der alternde Kant in seiner «Kritik der prak-
tischen Vernunft» sozusagen zerstort, in der «Kri-
tik der reinen Vernunft» vertreten hatte. Forel ging allerdings
nicht so weit, das zu widerrufen oder zu modifizieren, was er als
Wissenschafter und Forscher als richtig erkannt hatte.

Auf keinen Fall wird der Wert des eigentlichen Lebenswerkes
Forels, am wenigsten der seiner Verdienste auf dem Gebiete der
Psychologie und seiner sozialreformerischen Titigkeit geschmilert
dadurch, daB er in seinem Alter einen Schritt getan hat, dessen
Beweggriinde vielen seiner Freunde unverstindlich sind.

Uebrigens laBt sein im Jahre 1912 verfaBtes und im Jahre 1921
erginztes Testament keinen Zweifel dariiber aufkommen, daf}.ihm
(Forel) Jenseits- und Unsterblichkeitsglauben und alle iibersinn-
lichen Spekulationen nicht nur fremd, sondern geradezu verhaf3t
waren. Das zeigt uns sehr deutlich seine Einstellung zum Tode. In
seiner Schrift «Leben und Tod» (1908) lesen wir dariiber u. a.:

«Der individuelle Tod ist nur ein partieller Tod, der Tod einer
Zellengruppe, die ihre ontogenetische (entwicklungsgeschicht-
liche) Rolle erfiillt hat, und die ihr I'tben durch die Keimzellen
den fernern Generationen iibertridgt. Interessant ist es, festzu-
stellen, daB der Tod bei den Christen, die an ein ewiges Leben
glauben, als der Konig der Schrecken betrachtet wird, wihrend
sogar viele wilde Heidenvolker, z. B. die Neger, gar keine Angst
vor dem Tod haben und sozusagen mit demselben spielen. Lernen
wir den Tod als einen ewigen Schlaf des Individuums, als die nach
einem arbeitsvollen Leben wohlverdiente Ruhe zu betrachten. Es
"ist sinnlos, mit miiBigen sowohl als egoistischen Fragen sich zu
plagen, da das Ritsel der Welt unlosbar ist. Statt dal wir uns
in den phantastischen Bildern des Jenseits und eines eingebildeten
personlichen Gottes selbst idealisieren, sollen wir unsere Liebe
denen zuwenden, die wirklich existieren, unsern Nichsten und
Nachkommen. Erfreuen wir uns iiber alles Schone und Gute, das
das Leben besitzt. Freuen wir uns iiber unsere Arbeit und iiber
die Freude und das Gliick der andern.»

was er

Forel gibt den Rat, uns demiitig und einfach als voriibergehende

‘Mieter des. Lebens, als fliichtige Meteore zu betrachten. Ferner
wiinscht er, daB wir niemals der Vergangenheit nachgriibeln und
unsere Krifte mit miiBigen Selbstvorwiirfen, Jammer und Schmerz
iiber vergangene Dinge vergeuden, die man weder dndern noch
ungeschehen machen kann. «Leben wir fiir die Lebendigen und
die Zukunft!», so ruft er uns zu, und «beweinen wir nicht die
Toten, die nicht mehr leiden!» Trotzdem auch er den Verlust
zweier Kinder nur schwer iiberwunden hat, hat er sich nicht ver-
bittert zuriickgezogen und nicht in ausschlieBlicher Liebe zu den
nichsten Angehorigen weitergelebt. «Unsern Ehrgeiz miissen wir
daran setzen», so belehrt er uns weiter, «der menschlichen Gesell-
schaft niitzlich zu sein, auch wenn es uns der elenden Schwichen,
der Laster und des gemeinen Egoismus wegen, von denen viele
ihrer Mitglieder behaftét sind, oft schwer fillt.» Die Lebens- und
Verhaltensregeln, die uns Forel empfiehlt, zielen nach einem hof-
lichen und ritterlichen Benehmen den Nebenmenschen gegeniiber.
Wir sollen uns hiiten, bei andern Schlechtes zu vermuten und
boshafte Absichten zu unterlegen, solange wir keinen klaren Be-
weis dafiicr haben. Bemiihen wir uns vielmehr, milde und wohl-
wollend iiber andere zu urteilen, ohne deshalb schwach oder heuch-
lerisch zu werden.

Forels Bedeutung als Padagoge darf nicht unterschatzt werden.
Er war sich bewuf3t, dal derjenige, der fiir eine sinnvolle und ver-
niinftige Lebensgestaltung Grundsitze aufstellt, diese persénlich
in die Tat umsetzen mufB. Niitzlich und wertvoll diirfte fiir uns
z. B. folgender Ratschlag sein:

«Beobachte aufmerksam und zwar sowohl dich selbst als auch
die andern Menschen und die ganze Natur. Ueberlege sodann sorg-
filtig diese Beobachtungen, suche zu erkennen und zu unterschei-
den, ob du richtig #d ohne Irrtiimer beobachtet hast und ob die
Gedanken und erst recht die Handlungen, die deinen Beobachtun-

gen folgen, wirklich fiir die Einzelmenschen, vor allem fiir die
Menschheit im allgemeinen, niitzlich und nicht etwa schidlich sind.
Bemiihe dich stets, die in dir selbst bestindig die Wahrheit storen-
den und filschenden Affekte zu bekimpfen und iiberwinden.»

Es ist kein Moralisieren, keine Drohung mit Fegfeuer und Hélle,
mit Untergang. und Verdammnis nach den Gepflogenheiten der
offiziellen Vertreter Gottes auf Erden, der Geistlichkeit. Forels
Ethik, deren Leitsdtze vielen oder den meisten Menschen schwer
fallen, hat imperativen Charakter. Dabei vergiBit Forel in keiner

"Weise den individuell erblichen Charakter des Gewissens, der sich

sowohl positiv als negativ auswirken kann. ‘Er weiB wohl, daf} die
Menschen durch die Befolgung seiner Lebensregeln noch nicht voll-
kommen werden, aber er glaubt und hofft, daB sie dadurch doch
langsam besser werden. Zu diesem Glauben gehort viel Optimismus.
Damit dieser gesund und dauerhaft bleibe, muBl er, wie bei Forel
selber, in einem mutigen Pessimismus geldutert worden sein, in
dem man das Uebel scharf ins Auge gefallit und gelernt hat, von
den anderen Menschen nichts, von seinen eigenen Anstrengungen
alles zu erwarten.

Forels Forderungen sind: Die Ethik ist vom traditionellen reli-
giosen Glauben zu befreien. Durch eine richtige ethische und
intellektuelle Erziehung der Jugend und durch eugenische Maf-
nahmen* lassen sich die Voraussetzungen hierfiir schaffen. Forel
appelliert dabei namentlich an jene, die threr «Ungldubigkeit»
und «Gottlosigkeit» wegen am meisten den Angriffen und Vericht-
lichmachungen durch die «gliaubige» -und «christliche» Welt aus-
gesetzt sind. Gerade von diesen «Zerstorern der Religion» erwar-
tet er eine einwandfreie gesunde Lebensfithrung und einen Lebens-
stil, der sie berechtigt, gegen die liederliche Moral genuBlsiichtiger
Egoisten anzukdmpfen und an einer griindlichen Revision falscher,
veralteter Moralbegriffe mitzuarbeiten. Er weist dabei auf Darwin,
auf den 1905 verstorbenen bedeutenden Anarchisten Elisée Reclus
und auf zahlreiche Philosophen und einfache Arbeiter hin, die
durch ihr Leben bewiesen haben, daB man Freidenker sein unid
tadellose Sitten haben kann, wihrend es anderseits leicht ist, aus
der Geschichte der Menschheit zahlreiche Beweise dafiir zu er-
bringen, dafl unter der Maske der Religion und der Askese sehr
viel Unmoralisches verborgen war.

DaBl ein Wissenschafter, der seine Auffassungen iiber Religion
und Moral so freimiitig und unerschrocken kundtat, ohne auf die
Tradition eines verknocherten SpieBertums zu achten, zahlreichen
offenen und versteckten unflitigen und wiitenden Angriffen ausge-
setzt war, ist ohne weiteres klar. Die Mucker und Eiferer, die
«Hiiter» der Ordnung, die «Stiitzen» der Gesellschaft haben sein
Werk abgelehnt; sie lehnen es heute noch ab als die Ausgeburt
eines fanatischen Menschen, des Verkiinders und Apostels einer
unchristlichen, alles Hohe und Edle zerstorenden Lebensanschau-
ung. Und diese Verunglimpfung und Herabwiirdigung erfolgte,
trotzdem Forel in seinem Leben zahllose Beispiele weitherziger To-
leranz und eines unbeirrbaren VerantwortungshewufBtseins gegeben
hat. Diese Darstellung wire daher liickenhaft, wenn wir hiefiir nicht
einige Beispiele giben. )

Menschen mit andern Ueberzeugungen brachte er Verstindnis
und Achtung entgegen, sofern sie ehrlich zum Glaubensinhalt ihrer
Weltanschauung standen und rechte Menschen waren. So stand
der Schuhmacher Jakob Bossart, durch den er zur Abstinenz ge-
kommen war, bei ihm in hohem Ansehen, obwohl er ein frommer
Christ war. Er hat ihn sogar als ersten Hausvater in der im-Jahre
1888 gegriindeten Trinkerheilstitte Ellikon auserkoren. Wenn er
aber in der Abstinenzbewegung oder in andern Kulturbestrebun-
gen bedroht oder gehindert wurde, oder wo seine Kollegen aus
irgend einem Grunde versagten, liel er seinem Unwillen und seinen
Gefiihlen der Enttduschung freien Lauf. So protestierte er gegen
das Vorgehen des Konigs Friedrich August von Sachsen, als dieser
am Leipziger Universititsjubilium die Trinkkommerse der Stu-.
denten in Schutz nahm und dabei erklirte, ein Student, der immer
nur Himbeerlimonade trinke, sei iiberhaupt kein Student. In sei-
nen Anstrengungen um soziale Reformen begegnete Forel, wie er
selber schreibt, oft Widerstinden und Ablehnungen von christ-

* Eugenik — Rassenhygiene, d. i. die Lehre von den Bedingungen, die
zur Erzeugung korperlich und geistig wohlgeratener Nachkommen
fithren, resp. die Erzeugung ungeratener Nachkommen verhindern; auch
die Bestrebungen, solche Bedingungen zu schaffen.



Nr. 1/1949

BAUSTEINE _ 7

licher Seite aus. So beklagte er sich u. a. dariiber, da} im katholi-
schen Oesterreich alle Versuche, eine Gruppe des Internationalen
Ordens fiir Ethik und Kultur zu griinden, an der Feindseligkeit
der Behorde scheiterten, die bis zur Verfolgung zu gehen drohte.

Auf seinen Vortragsreisen im In- und Ausland konstatierte Forel
immer wieder, daBl die wenigen «Intellektuellen», mochten sie auch
gut und aufrichtig sein, selten den Mut oder «die Zeit» fanden,
gegen die verderbliche Wirkung metaphysischer Dogmen oder
gegen das offizielle Christentum vorzugehen; bei einfachen Men-
schen stiel er meistens entweder auf Mangel an gutem Willen
oder auf Verstandnislosigkeit.

Einen Einblick in sein Familienleben und in seine weitgehende
Duldsamkeit gewihrt uns folgende Stelle aus der Selbstbiographie:

«Nun hatte ich mit meiner Frau in der Frage der religiosen
Erziehung einen Kompromifl abgeschlossen, damit unser schéner
Ehefriede und unsere Liebe nicht gestort wiirden. Ich war der
Ansicht, dal Mann und Frau ganz die gleichen Rechte haben
miifliten, und daB die Kinder der Mutter niher als dem Vater
stiinden. Folglich fiihlte ich mich gar nicht dazu berechtigt, meine
Frau, die es als eine Gemiitspflicht empfand, die Kinder christ-
lich taufen zu lassen, darin irgendwie zu stéren. Dagegen erklarte
ich ihr ganz offen, auf Grund der beidseitigen Freiheit, dal ich
mich in der Kundgebung meiner freidenkerischen Ansichten den
Kindern gegeniiber durch nichts hindern lassen wiirde. Die Kinder
sollten beim Heranwachsen ganz nach freiem Ermessen wiahlen.
Auch spiter, bei einer event. Konfirmation, sollte die gleiche Frei-
heit herrschen. Hier, bei dem bekannten furchtbaren moralischen
Druck, der durch Sitte und Nachahmung auf die Kinder ausgeiibt
zu werden pflegt, ging ich sogar etwas weiter. Ich miisse vom
beziiglichen Pfarrer fordern, dal er nicht den mindesten Druck
auf die Kinder ausiibe, vielmehr umgekehrt ihre volle Wahlfrei-
heit betone. Meine Frau hatte einige Bedenken, konnte aber der
Richtigkeit meines Standpunktes nichts Wesentliches entgegen-
halten. Ich wollte auch redlich verfahren, und alle unsere Kinder
wurden zuniichst getauft.» Forel erzihlt dann weiter, dal seine
Tochter trotz ihrem freien Denken den Konfirmandenunterricht
besuchten, dadurch aber nicht frommer geworden seien. Die bei-
den Sohne verweigerten die Konfirmation.

Nach einer Richtung, und besonders dort, wo es sich um rein
personliche und um wissenschaftliche Fragen handelte, ging Forel
keine Kompromisse ein. Wer aus irgend einem Grunde nicht zu
den letzten Konsequenzen des Denkens vorzudringen wagte, konnte
seine Zustimmung oder Freundschaft nicht erlangen. Es seien hier
zwei solcher Fille angefiithrt: F. W. Forster und der Jesuiten-
pater Wasmann. Ersterer, der Sohn des berithmten Berliner Astro-
nomen, huldigte s. Z. Bestrebungen, die von durchaus freidenken-
den ethischen Gesellschaften ausgingen. Um 1900 erteilte Forster
in Ziirich ethischen Unterricht, der auch von Forels dltern Kindern
besucht wurde. Nach der Scheidung von der ersten Frau wihlte
sich Forster eine katholische Gattin, was zur Folge hatte, daf}
er sich wenigstens innerlich dem autoritiar-dogmatischen Katholi-
zismus zuwandte. Forel weist auf diesen Fall hin, um zu zeigen,
daB nicht nur weltanschaulich indifferente Leute, sondern sogar
Hochgebildete durch die Ehe in unterbewuBter Suggestion eine
Wandlung erfahren kénnen.

Von Wasmann berichtet Forel an verschiedenen Stellen seiner
Schriften. Er hatte diesen Gelehrten, der auf dem Gebiete der
Entwicklungslehre Bedeutendes geleistet hat, was Forel durchaus
anerkannte, in Ziirich kennen gelernt. Wasmann bestritt die wis-
senschaftlichen Resultate der Entwicklungslehre nicht. Aber er
kam mit seinen Bemiihungen, die Ergebnisse der neueren wissen-
schaftlichen Forschungen im Gebiet der Evolutionslehre, der Psy-
chologie und der Gehirnforschung mit der katholischen Kirchen-
lehre in Einklang zu bringen, nicht iiber die Schranken hinaus,
die thm von Rom gesetzt waren. Er wies auf die in der Wissen-
schaft noch bestehenden Liicken hin und bezeichnet den Fels
Petri als das einzig Feste in der Erscheinungen Flucht. Der Agno-
stiker Forel, der nie vom Wahn besessen war, alles zu wissen, und
dort, wo die Wissenschaft noch nicht endgiiltig «entscheiden kann,
ein Fragezeichen setzte, erkannte selbstverstandlich Wasmanns
Versuche als ein aussichtsloses Unterfangen. Forel war nicht der
Mann, sich selbst und den andern Sand in die Augen zu streuen, und
als Wasmann ihn bat, fiir ihn beten zu diirfen, erklirte ihm dies
der Freidenker Forel als eine vergebliche Liebesmiihe. Lamarck

und Darwin, die dem Dualismus zwischen Kérper und Seele den To-
desstoll versetzt hatten, sagten ihm mehr als die Kasuistik (= Spitz-
findigkeit, Sophistik) und das Wortgebdude der unter kirchlichem
Zwang stehenden und in einer formellen Logik stecken gebliebe-
nen Forscher katholischer Herkunft, die mit Advolgtenkniffen
und der ihr anhaftenden Sophistik den Ritseln der Welt und des
Lebens ausweichen.

Forel hat spiter in einem scharfen Aufsatz «Naturwissenschaft
und Kéhlerglaube» in unzweideutiger Weise auf den Widerspruch
und auf die Friichte der von Kindsheinen an eingesaugten dialek-
tischen Scholastik (— mittelalterliche Wissenschaft und Philo-
sophie) der Jesuiten hingewiesen. Forel erblickte in Wasmann
einen Gelehrten, vor dessen Schirfe und Gewissenhaftigkeit er
eine hohe Meinung hatte, der aber als Jesuit in der Zwangsjacke
steckt, und nur soweit frei und er selbst sein kann, als er in
seinem wissenschaftlichen Denken mit den Grundlehren des Jesui-
tismus nicht in Konflikt geridt. Arme «Freiheit»!

Aus dieser Darstellung kann kaum ein Zweifel dariiber auf-
kommen, daf3 Forel ein iiberzeugter Freidenker war. Er gehorte
iibrigens bis zu seinem Tode der schweizerischen Freidenkerbewe-
gung an, und auch sein Testament ist ein Zeugnis fiir seine frei-
geistige Welt- und Lebensanschauung. Sein Freidenkertum war
durchaus positiv; die notwendige Ablehnung unhaltbarer religis-
ser Begriffe, Vorstellungen und kirchlicher Dogmen schuf Raum
fiir den Aufbau eines neuen, wissenschaftlichen Denkens und einer
auf dem Gesellschaftsleben begriindeten Ethik. Vom Freidenker-
tum erwartete er, dal es sich sammle, organisiere und dasjenige
zu verwirklichen suche, was gut, wahr und gerecht ist. Der Krieg,
ein Ergebnis zweitausendjihriger Kulturarbeit des Christentums,
erfiillte ihn mit schmerzlichem Ingrimm, und die Menschen, die
mit ihren religiésen oder ethischen Grundsdtzen nicht ernst mach-
ten, ekelten ihn an. Aber er erkannte und anerkannte das Wert-
volle im Christentum wie in den heidnischen Religionen und in
den philosophischen Lehren aller Zeiten, und er empfahl den
Freidenkern, den guten Kern und die wahre menschliche Moral
aller Religionen und Philosophie vom Unkraut, d. h. von der
Tyrannei alter barbarischer, unsinniger oder falscher Dogmen zu
trennen und sie wieder auf jene Gedanken und Forderungen zu-
riickzufithren, von denen die Griinder und Stifter derselben aus-
gegangen sind: auf Gerechtigkeit und Menschenliebe.

Forel blieb, das zeigt uns der zweite Weltkrieg und das Chaos
der Gegenwart sehr drastisch, ein Rufer in der Wiiste. Trotzdem
kommt ihm fiir die Gegenwart und Zukunft eine Bedeutung zu,
iiber die ich im letzten Abschnitt noch einige Worte sagen mochte.

3. August Forel,
seine Bedeutung fiir die Gegenwart und Zukunft.

In der Skizze iiber das Leben August Forels wurde das Buch
«GroBe Schweizer» erwdhnt und gesagt, daB darin der Name
Forel nicht zu finden sei. Es wird aber in diesem Werk eine De-
finition gegeben dariiber, was man unter «GréBe» zu verstehen
habe. Es heift dort u. a.: «Von GriBle wird jedenfalls gesprochen
werden konnen, wo ein Gelehrter der Wissenschaft neue Wege,
neue Kenntnisse erschlossen hat, z. B. wie die Bernoulli, Bachofen,
Agassiz, Kocher, Heim.» Bedeutung kann also nach dieser Auffas-
sung ein Gelehrter dadurch bekommen, daB8 er mit einer gro-
Ben wissenschaftlichen Leistung eine nationale, erzieherische, ge-
setzgeberische Mission erfiillt hat. Warum nun gerade August
Forel aus der Reihe «Grofler Schweizer» ausgeschieden, als un-
wiirdig oder als nicht hineinpassend befunden wurde, kénnen wir
hier nicht untersuchen. Aber eines darf behauptet werden, und
damit diirfte fiir uns die Grofle Forels gegeben sein: Durch sein
Leben, durch seinen Charakter und durch seine Leistungen wird er
fiir Generationen von Bedeutung sein. Einer seiner Biographen,
Otto Volkart, schreibt in seiner . lesenswerten Skizze iiber das
Wirken Forels: «Als Begriinder, Leiter, Mitarbeiter von vielen’
wissenschaftlichen und gemeinniitzigen Gesellschaften hat Forel
eine immense Energie im personlichen Leben durch miindliche
Propaganda usw. entfaltet. Er ist, obgleich ihm alle personlichen
Ehrungen zuwider waren, obgleich ihm das Ehrendoktorat der
Rechte (an der Clark Universitit in den Vereinigten Staaten
Amerikas) zuteil wurde und das Ehrendoktorat der Philosophie



8 BAUSTEINE

Nr. 1/1949

(an der Universitit Ziirich), obgleich er ferner zum Ehrenmitglied
etwa eines Dutzends hervorragender wissenschaftlicher - Verbande
in verschiedenen Staaten: Italien, Holland, England, RuBland, Bel-
gien, Deutschland, Frankreich ernannt wurde, immer einfach und
in einem Malle bescheiden geblieben, dal er Goethes Worte voll-
auf bestdtigte: «Die Tat ist alles, nichts ist der Ruhm.» Ziirich wird
Forel, wenn auch etwas spit, dadurch ehren, indem es noch dieses
Jahr vor dem Kantonsspital einen Forel-Brunnen erstellt. Eine
Forel-Strale gibt es schon lange. Auf Grund seines Lebenswerkes
diirfen wir Forel mit Fug und Recht zu den groBten und mutig-
sten Denkern und Wissenschaftern unseres Landes zihlen. Als
Volkserzieher hatte er wie Pestalozzi ein hohes Menschenziel vor
Augen, dem er aufopferungsfreudig sein Leben weihte. In der
Bekundung persénlichen Mutes konnen ihn nur wenige iibertref-
fen. Der Drang zur Wahrhaftigkeit und der Freimut gehéren zu
den hervorstechendsten Eigenschaften Forels. An Selbstkritik
fehlte es bei ithm keineswegs; wir finden in seinen Erinnerungen
Stellen, in denen er von seinen menschlichen Unzulinglichkeiten,
seinen Fehlgriffen und den unsozialen Eigenschaften seiner Jugend
unverbliimt erzahlt.

Als Wissenschafter hat er internationalen Ruf bekommen und
war als solcher im Ausland héher geschitzt als in der Schweiz,
wo er der Gegner genug besaB. In der Abstinenzbewegung gehort
er zu den Pionieren. Seine Sexual- und Ehereform, die geradezu
revolutiondre Forderungen enthilt, ist zeitgemiBer denn je. Als
Gesellschaftskritiker hat neben Pestalozzi- und Ragaz kaum einer
so bittere Wahrheiten gesagt wie Forel. Als Pazifist stand er, be-
sonders in und nach den Jahren des ersten Weltkrieges, an der
Spitze der Friedenshewegung in der Schweiz. Seine fiir den Sozia-
lismus geleistete Arbeit und seine soziale Ethik wird man erst
erfassen, wenn die sozialistische Bewegung ihre derzeitigen Min-
gel und Schwichen iiberwunden haben wird und sie von Leuten
frei ist, die die Bewegung und das Kulturideal des Sozialismus
bloBstellen und verunehren. Fiir die Welt- und Lebensanschauung
Forels, die oft miBverstanden oder entstellt wurde, werden offen-
bar die kommenden Generationen mehr Verstindnis besitzen als
die sozial und geistig vielfach noch zu sehr gebundenen Menschen
der Gegenwart.

Aber Forel hat so gut fiir die Gegenwart gelebt und gewirkt
wie fiir die Zukunft. Er hat, wie von Muralt am Schlusse seiner
Biographie schreibt, in den letzten Jahrzehnten seines Lebens mit
allen Problemen unserer Zeit gerungen und -in prophetischen
Visionen der Menschheit die Wege zu einem freien, friedlichen,
geeinten und gliicklichen Dasein gewiesen. Er hat aber alles, was
er vertrat, immer auch selber gelebt. Kein Geringerer als Romain
Rolland, mit dem Forel geistig eng verbunden war und der ihn
mehrmals besuchte, hat Forels GroBle und Bedeutung richtig er-
faBt. Wir setzen die Wiirdigung, die er Forel zu seinem 70. Geburts-
tag zuteil werden lieB, an den SchluB unserer Darstellung und
wiinschen, dieser groBe Menschenfreund und Kimpfer méchte von
unsern Zeitgenossen mehr als bisher beachtet und durch Nach-
folge gewiirdigt werden.

«Der Jubilar gehért zu jenen Ausnahmemenschen, welche ein
Land ehren, nicht nur durch ihre gewaltige Arbeitskraft, durch ihre
wissenschaftlichen Werke, durch ihren Weltruhm, sondern auch
durch die Geradheit ihres Lebens, durch den Adel des Charakters,
durch ihr hohes Gewissen, durch ihre bestidndige Sorge fiir das
offentliche Wohl. Bei Forel gibt die Wissenschaft der Tat die
Hand, sie fiihrt sie und erleuchtet sie. Die Wahrheit wird nicht
vom Guten getrennt. Es sei einem Franzosen, der seit vier Jahren
Asyl auf dem Boden der Freiheit gefunden hat, gestattet, seine
warme Dankbarkeit zu bekunden fiir die moralische Unterstiitzung,
welche fiir ihn das bloBe Wissen um die Existenz in der fran-
zosischen Schweiz eines groBen freien Geistes, wie des Weisen von
Yvorne, bedeutet hat. Forel erscheint heute als das Symbol, als der
vollkommene Typus der Schweiz, wie sie sein soll. Forel vereinigt
in einem einzigen Biindel die zerstreuten Lichter, welche in den
heute sich bekimpfenden europiischen Zivilisationen erstrahlen.
Dieser gute Schweizerbiirger ist zur selben Zeit einer der Griin-
der der zukiinftigen Welt, welche sich auf den Ruinen erheben und
welche das Heim der versshnten Welt sein wird.»

In vornehmerer Art und Weise hitte ein freier Denker von
einem freien Geist nicht sprechen konnen. Der Weltmann der
Franzosen und der Weltmann der Schweizer haben uns unschitz-

bare und unvergingliche Werte hinterlassen. Sorgen wir dafiir,
daB diese zu unserem Erbe und Gedankengut werden. Suchen wir
iiberall und bei jeder Gelegenheit jenen unbeugsamen Willen zum
Frieden und jenen Geist der Versshnung zu wecken, den August
Forel selber verkérperte und fiir den er sich so leidenschaftlich
und unermiidlich eingesetzt hat. Dann, und erst dann kénnen wir
hoffen, daBl der soziale und kulturelle Aufbau der menschlichen
Gesellschaft nicht mehr durch Kriege gestort werde und die
Menschheit endlich als Gesamtheit sich ihres Daseins freuen konne.

. J. Wanner.

BIBLIOGRPHIE

Verschiedene der hier angefiihrten Schriften Forels sind vergriffen.
Sie sind aber jedenfalls in den groBern fortschrittlichen Bibliotheken
erhiltlich.

Im Verlag von Ernst Reinhardt in Miinchen:

Die sexuelle Frage. Gekiirzte Volksausgabe. 91.—111. Tausend. VIII, 312
Seiten. In Leinen M. 4.—.

Sexuelle Ethik. Mit einem Anhang: Beispiele ethisch-sexueller Konflikte
aus dem Leben. 34.—35. Tausend. 58 Seiten. Brosch. M. 1.—.

Malthusianismus oder Eugenik. Vortrag. 30 Seiten. Brosch. M. —.50.

Kulturbestrebungen der Gegenwart. Vortrag. 4—5. Tausend. 51 Seiten.
Brosch. M. —.50.

Leben und Tod. Vortrag. 26 Seiten. Brosch. M. —.50.

Ueber die Zurechnungsfihigkeit des normalen Menschen. Vortrag. 7. Aufl.
27 Seiten. Brosch. M. —.80.

Verbrechen und konstitutionelle Seelenabnormitiiten. Die soziale Plage der
Gleichgewichtslosen im Verhiltnis zu ihrer verminderten Verantwort-
lichkeit. (Die Anarchisten. — Luccheni. — Impulsivitit. — Querulan-
ten. — Pathologische Schwindler. — Fehlen des ethischen Gefiihls. —
Die Alkoholiker.) Unter Mitwirkung von Prof. A. Mahaim, Direktor der
Irrenanstalt in Céry. IV, 179 Seiten. Brosch. M. 2.50.

Gesammelte hirnanatomische Abhandlungen mit einem Aufsatz iiber die
Aufgaben der Neurobiologie. IV, 247 S. mit 12 Tafeln. Brosch. M. 6.—.

Das Sinnesleben der Insekten. Eine Sammlung von experimentellen und
kritischen Studien iiber Insektenpsychologie. Vom Verfasser durch-
gesehene und durch zahlreiche Zusitze vermehrte Uebersetzung von
Maria Semon. Mit 2 lithographischen Tafeln. XVI, 393 Seiten. Brosch.
M. 7—, Leinen M. 9.50.

Clouston, Prof. T. S., Die Gesundheitspflege des Geistes. Mit Vorwort, An-
merkungen und einem neuen Kapitel versehen von Prof. Aug. Forel.
4.—5. Tausend. VIII, 319 Seiten. Brosch. M. 3.—, Leinen M. 4.—.

Jugend, Evolution, Kultur und Narkose.

Kulturbestrebungen der.Gegenwart.

In anderen Verlagen:

Der Hypnotismus oder die Suggestion und die Psychotherapie. Ihre psy-
chologische, psychophysiologische und medizinische Bedeutung mit Ein-
schluB der Psychoanalyse sowie der Telepathiefrage. Ein Lehrbuch fiir
Studierende sowie fiir weitere Kreise. 12. Aufl. VIII, 386 Seiten. Ver-
lag Ferdinand Enke, Stuttgart. Brosch. M. 10.—, geb. M. 12.—.

Hygiene der Nerven und des Geistes im gesunden und kranken Zustande.
Fiir gebildete Laien und Studierende. 7. erweiterte Auflage. 352 Seiten
mit 4 Tafeln. Verlag Ernst Heinrich Moritz, Stuttgart. Brosch. M. 4.—,
geb. M. 5.50. )

Gehirn und Seele. 13. ergiinzte Auflage. 100 Seiten. Verlag Alfred Kréner,
Leipzig. Brosch. M. 2.—.

Alkohol und Geistesstérungen. Vortrag. Neue durchgesehene Auflage.
24 Seiten. Verlag der Schriftstelle des Alkoholgegnerbundes, Basel.
Brosch. M. —.10. '

Der Mensch und die Narkose. Vortrag. 24 Seiten. Neuland-Verlag, Berlin.
Brosch. M. —.30.

Der Weg zur Kultur. Gesammelte Aufsitze. 163 Seiten. Geb. M. 3.—.

Die Trinksitten, ihre hygienische und soziale Bedeutung. Vortrag. Neue
umgarbeitete Auflage. 24 S. Neuland-Verlag, Berlin. Brosch. M. —.25.

La boisson dans nos meeurs. Valeur hygiénique et sociale de 1’alcool. Ses
relations avec les mceurs universitaires. Discours. Nouvelle édition
revue. 32 Seiten. Secrétariat Antialcoolique, Lausanne. Brosch. M. —.25. ~

Morale hypothétique et morale humaine théorique et pratique. Conférence.
32 Seiten. F. Payot & Co., Lausanne. Brosch. M. —.40.

Die sexuelle Frage. 16. Auflage. Vollkommen neu bearbeitet von Dr. med.
Rainer Fetscher, Professor der Hygiene in Dresden. Eugen Rentsch Ver-
lag in Erlenbach-Ziirich. 1931.

Die Rolle der Heuchelei, der Beschrinktheit und der Unwissenheit in der
landliufigen Moral. 1908. Deutsch-schweizer. Freidenkerbund Ziirich.

Beobachtung und Ueberlegung. Anzengruber-Verlag, Wien-Leipzig.

Genug zerstort! Wiederaufbauen. 1916. Verlag: Schweiz. Freidenkerbund
Ziirich.

Mensch und Ameise. 1922. Rikola Verlag Wien-Berlin-Leipzig.

Die Welt der Ameisen. Neu herausgegeben und iibersetzt von H. Kutter.
1948. Rotapfel Verlag Ziirich.



	August Forel : sein Leben, seine Welt- und Lebensanschauung

