
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 2

Artikel: Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]

Autor: Leo XII

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 DER FREIDENKER Nr. 2

res Jenseits verspricht, sucht sie ihre Macht unter allen
Umständen zu erhalten. Der Zweck heiligt die Mittel.

y I Mindszenty, augenblicklich der Held des Katholizismus,

H I wird der Welt heute als ein "Kämpfer für Glaubens- und Ge-

t j wissensfreiheit dargestellt. Was davon zu halten ist, das weiß
I jeder, der auch nur einigermaßen die Geschichte studiert hat.

* Hat sich dieser Kämpfer für Glaubens- und Gewissensfreiheit
z. B. einmal dafür eingesetzt, daß die Protestanten in Ungarn
in den Rechten dem Katholizismus gleichgesetzt würden? Diese
blutleere Phrase aus dem Munde eines Kirchenfürsten verfängt
nicht mehr, denn die Welt weiß zu gut, was der Katholizismus
darunter versteht. Daß der Glaube nur zur Wahrung des
Besitzes der Kirche dient, das erhellt die Tatsache, daß sich

Mindszenty nicht geweigert hat, von diesem verruchten Regime
sein Salär anzunehmen, ein Salär, das immerhin die Höhe
desjenigen eines Ministers hat. Konsequenterweise hätte er die
Annahme verweigern müssen, wenn er nicht ungeachtet des'

Regimes ein Staatsbeamter sein will. Daß man im östlichen Rot
den Staat im Staate ebenso wenig duldet, wie ihn seinerzeit der
Freisinn des Westens nicht geduldet hat, das dürfte verständlich
sein. Daß man bei der Verhaftung vor dem vatikanischen Purpur

nicht Halt machte, mag ein taktischer Fehler sein, denn
bekanntlich gewinnen diese «Märtyrer» immer etwas. Anderseits
gibt man der Kirche und der Weltöffentlichkeit aber zu
verstehen, daß die Rolle des Katholizismus in Ungarn ausgespielt
ist. Daran werden weder das im Thomas-Verlag in Zürich
erschienene Weißbuch der Akten des Kardinals Mindszenty, noch
die «würdige und eindrückliche Sendung» über den Fall
Mindszenty im Landessender etwas ändern. Die Los-von-Rom-

Bewegung nimmt im ganzen Osten zu und wird weder durch
schweizerische noch internationale Gebetskreuzzüge aufzuhalten

sein, sondern nur durch den Ausbruch des eifrig geschürten

III. Weltkrieges. Felix Calanda.

Wir aber sagen mit allem Nachdrucke: Läßt man
die Kirche nicht zur Geltung kommen, so werden
alle menschlichen Bemühungen vergeblich sein.

Leo XIII.

Ueber die Torchristlichen Religionen
I.

Wie die vorchristlichen Religionen entstanden sind, das ersehen
wir am besten aus den Legenden, die um die Schöpfer hoher
Lebenswerte, wie Lao-tse, Kungfutse, Zarathustra, Buddha usw.
geflochten wurden.

Der Altmeister der klassischen Chinesischen Lebensweisheit war
nicht, wie allgemein angenommen wird, Kungfutse, sondern Lao-
tse. Dieser war 40 Jahre älter als Kungfutse und dessen eigentlicher
Lehrmeister, ähnlich wie später Sokrates der Inspirator des größten

griechischen Philosophen, Piaton, geworden ist. Kungfutse ist
dann allerdings, wie auch Piaton, über seinen Lehrer beträchtlich
hinausgewachsen und wurde somit der eigentliche Begründer des
Ethos im Zusammenleben des chinesischen Volkes. Diese beiden
größten klassischen Chinesen lebten im 6. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung.

In der chinesischen Kultur wird die Weisheit höher eingeschätzt
als das Wissen, denn Wissen ohne die Grundlehren dieser Weisen
ist für die chinesische Geistesverfassung fast undenkbar. Daraus
resultiert denn auch die imponierende Stärke der chinesischen
Sittenlehre.

Besonders um Lao-tse wurden unter dem späteren Einfluß des

Buddhismus als chinesische Staatsreligion Legenden erfunden, wie
sie allen späteren Religionsstiftern angedichtet worden sind.

Von Wundern, biblischem Zorn und Männern
des Geistes

Zum Sieinwurf im Bundeshaus

Vor Jahresfrist, das heißt zu Beginn des Jahres 1948, gab es

in der Schweizerischen Eidgenossenschaft zwei Unverstandene:

Mirin Dajo und Gottlieb Duttweiler
Mirin Dajo, ein holländischer Fakir, nannte das Corsotheater

in Zürich, wo er auftrat, einen Tempel Gottes und ließ sich dort
bei den Schaustellungen mit spitzen Instrumenten durchstechen.
Um der wundersüchtigen Gemeinde, die sich alsbald um ihn
geschart hatte, noch eindrücklicher den Wunderglauben zu
suggerieren, verschluckte er zu guter Letzt eine 35 Zentimeter
lange und bis zu einem halben Zentimeter verdickte Nadel, die
sich in seinem Magen «entmaterialisieren» würde. Wie nicht
anders zu denken — im Zeitalter des verfluchten Materialismus

— trat die erwartete Entmaterialisierung nicht ein. Die
Nadel mußte auf operativem Wege entfernt werden. Statt des

Wunders stellte sich eine Infektion der Speiseröhre ein, die
den Tod des bereits in den Anfängen eines messianischen Rufes
stehenden Wundermannes zur Folge hatte*.

Darüber waren die sich um den Fakir sammelnden Jünger
konsterniert, wogegen die Landeskirchen und «ämtliche Sekten
wohl einen Seufzer der Erleichterung getan haben werden,
denn der «Unverwundbare» mit dem Christusbärtchen war in
diesem Tempel Gottes auf dem besten Wege, einen neuen
Glauben zu verbreiten und ihnen damit das Wasser abzugraben.

Zu den Jüngern Mirin Dajos zählte nun offenbar auch Gottlieb

Duttweiler, der in seinem «Brückenbauer» einen rührenden

Abschied nahm vom holländischen Fakir. Er schloß seine
Jeremiade mit den für einen Welthandelsmann und schweizerischen

Nationalrat selten pathetischen Worten: «Armer Mirin
Dajo Du bist in eine Welt gekommen, der es bei Wundern
unbehaglich ist.»

Der eine der Unverstandenen ist an seinen vermeintlichen
Wundern zugrunde gegangen, der andere ist uns geblieben und
glaubt weiter an Wunder: Gottlieb Duttweiler.

* Siehe Freidenker Nr. 7, 1948, S. 51.

Lao-tses Mutter soll ihn beim Anblick eines wunderbaren Sternes
empfangen haben. Er wurde angeblich schon mit grauen Haaren
geboren. Auch habe er schon als Kind übernatürliche Geistesgaben
bekundet. Und durch die Inspiration himmlischer Kräfte sei er am
Ende seines langen Lebens sichtbar gen Himmel gefahren, ähnlich
wie in der Legende vom Leben Jesu.

Lao-tses Heilslehre wurde jedoCh nachweisbar erst im 3.
Jahrhundert nachchristlicher Zeitrechnung unter dem Titel «Tao-te-
king» in 81 Abschnitten zu einem einzigen Buche zusammengetragen,

wiederum ähnlich wie die Heilslehren von Jesus, die um die
gleiche Zeit zum Neuen Testament vereinigt wurden, obwohl sie
sich eigentlich nur von Mund zu Mund bzw. Generation zu
Generation fortgepflanzt hatten.

Das «Tao» ist nach Lao-tse die chinesische Gottheit, der Ahn
aller lebenden Wesen und die Mutter aller Geburten. Lao-tse sagte
orakelhaft: Wir vermögen zwar das «Tao» nicht zu bestimmen,
wohl aber zu bejahen. So ähnlich verhält sich's auch mit dem
jüdischen und dem Christengott. Auch er ist nicht zu beweisen. Man
muß nur an ihn glauben. Glauben aber heißt: Nichts Genaues
wissen.

Das «Tao» überwindet den Gegensatz zwischen Himmel und
Erde. In ihm kommen beide zusammen, denn es ist in ihnen und
zugleich auch über ihnen. «Tao» sei sogar in jedem Menschen, der
durch Einkehr und inneres Gesammeltsein das Höchste erahnt.
Denn nicht durch Gelehrsamkeit und nicht durch mühsames
Forschen gelange man zum «Tao», sondern nur durch das Wissen, daß


	Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]

