Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 32 (1949)

Heft: 2

Artikel: Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]
Autor: Leo XII

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

% 2 W W
S w0 s

10 DER FREIDENKER

Nr. 2

res Jenseits verspricht, sucht sie ihre Macht unter allen Um-
stinden zu erhalten. Der Zweck heiligt die Mittel.
.Mindszenty, augenblicklich der Held des Katholizismus,
wird der Welt heute als ein ‘Kimpfer fiir Glaubens- und Ge-
wissensfreiheit dargestellt. Was davon zu halten ist, das weil3
jeder, der auch nur einigermallen die Geschichte studiert hat.
Hat sich dieser Kdmpfer fiir Glaubens- und Gewissensfreiheit
z. B. einmal dafiir eingesetzt, da3 die Protestanten in Ungarn
in den Rechten dem Katholizismus gleichgesetzt wiirden? Diese
blutleere Phrase aus dem Munde eines Kirchenfiirsten verfingt
nicht mehr, denn die Welt weil3 zu gut, was der Katholizismus
darunter versteht. Da} der Glaube nur zur Wahrung des Be-

sitzes der Kirche dient, das erhellt die Tatsache, daB sich -

Mindszenty nicht geweigert hat, von diesem verruchten Regime
sein Salir anzunehmen, ein Salir, das immerhin die Hohe des-
jenigen eines Ministers hat. Konsequenterweise hitte er die
Annahme verweigern miissen, wenn er nicht ungeachtet des
Regimes ein Staatsheamter sein will. Dafl man im &stlichen Rot
den Staat im Staate ebenso wenig duldet, wie ihn seinerzeit der
Freisinn des Westens nicht geduldet hat, das diirfte verstindlich
sein. Daf3 man bei der Verhaftung vor dem vatikanischen Pur-
pur nicht Halt machte, mag ein taktischer Fehler sein, denn
bekanntlich gewinnen diese «Mirtyrer» immer etwas. Anderseits
gibt man der Kirche und der Weltsffentlichkeit aber zu ver-
stehen, da3 die Rolle des Katholizismus in Ungarn ausgespielt
ist. Daran werden weder das im Thomas-Verlag in Ziirich er-
schienene Weillbuch der Akten des Kardinals Mindszenty, noch
die «wiirdige und eindriickliche Sendung» iiber den Fall
Mindszenty im Landessender etwas dindern. Die Los-von-Rom-
Bewegung nimmt im ganzen Osten zu und wird weder durch
schweizerische noch internationale Gebetskreuzziige aufzuhal-
ten sein, sondern nur durch den Ausbruch des eifrig geschiir-
ten III. Weltkrieges. Felix Calanda.

Wir aber sagen mit allem Nachdrucke: LiBt man
die Kirche nicht zur Geltung kommen, so werden

alle menschlichen Bemiihungen vergeblich sein.
Leo XIII.

Von Wundern, biblischem Zorn und Mdinnern
des Geistes

Zum Steinwurf im Bundeshaus

Vor Jahresfrist, das heiBBt zu Beginn des Jahres 1948, gab es
in der Schweizerischen Eidgenossenschaft zwei Unverstandene:

Mirin Dajo und Gottlieb Duttweiler

Mirin Dajo, ein hollindischer Fakir, nannte das Corsotheater
in Ziirich, wo er auftrat, einen Tempel Gottes und lieB sich dort
bei den Schaustellungen mit spitzen Instrumenten durchstechen.
Um der wundersiichtigen Gemeinde, die sich alsbald um ihn
geschart hatte, noch eindriicklicher den Wunderglauben zu
suggerieren, verschluckte er zu guter Letzt eine 35 Zentimeter
lange und bis zu einem halben Zentimeter verdickte Nadel, die
sich in seinem Magen «entmaterialisieren» wiirde. Wie nicht
anders zu denken — im Zeitalter des verfluchten Materialis-
mus —, trat die erwartete Entmaterialisierung nicht ein. Die
Nadel mufte auf operativem Wege entfernt werden. Statt des
Waunders stellte sich eine Infektion der SpeiserShre ein, die
den Tod des bereits in den Anfingen eines messianischen Rufes
stehenden Wundermannes zur Folge hatte*.

Dariiber waren die sich um den Fakir sammelnden Jiinger
konsterniert, wogegen die Landeskirchen und simtliche Sekten
wohl einen Seufzer der Erleichterung getan haben werden,
denn der «Unverwundbare» mit dem Christushirtchen war in
diesem Tempel Gottes auf dem besten Wege, einen neuen
Glauben zu verbreiten und ihnen damit das Wasser abzugraben.

Zu den Jiingern Mirin Dajos zihlte nun offenbar auch Gott-
lieb Duttweiler, der in seinem «Briickenbauer» einen riithren-
den Abschied nahm vom hollindischen Fakir. Er schloB seine
Jeremiade mit den fiir einen Welthandelsmann und schweize-
rischen Nationalrat selten pathetischen Worten: «Armer Mirin
Dajo! Du bist in eine Welt gekommen, der es bei Wundern un-
behaglich ist.»

Der eine der Unverstandenen ist an seinen vermeintlichen
Wundern zugrunde gegangen, der andere ist uns geblieben und
glaubt weiter an Wunder: Gottlieb Duttweiler.

* Siehe Freidenker Nr. 7, 1948, S. 51.

Ueber die vorchristlichen Religionen

I

Wie die vorchristlichen Religionen entstanden sind, das ersehen
wir am besten aus den Legenden, die um die Schopfer hoher
Lebenswerte, wie Lao-tse, Kungfutse, Zarathustra, Buddha usw.
geflochten wurden. .

Der Altmeister der klassischen chinesischen Lebensweisheit war
nicht, wie allgemein angenommen wird, Kungfutse, sondern Lao-
tse. Dieser war 40 Jahre alter als Kungfutse und dessen eigentlicher
Lehrmeister, dhnlich wie spiter Sokrates der Inspirator des grof-
ten griechischen Philosophen, Platon, geworden ist. Kungfutse ist
dann allerdings, wie auch Platon, iiber seinen Lehrer betrichtlich
hinausgewachsen und wurde somit der eigentliche Begriinder des
Ethos im Zusammenleben des chinesischen Volkes. Diese beiden
grofBten klassischen Chinesen lebten im 6. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung.

In der chinesischen Kultur wird die Weisheit hoher eingeschitzt
als das Wissen, denn Wissen ohne die Grundlehren dieser Weisen
ist fiir die chinesische Geistesverfassung fast undenkbar. Daraus
resultiert denn auch die imponierende Stirke der chinesischen
Sittenlehre.

Besonders um Lao-tse wurden unter dem spiteren EinfluB des
Buddhismus als chinesische Staatsreligion Legenden erfunden, wie
sie allen spiiteren Religionsstiftern angedichtet worden sind.

Lao-tses Mutter soll ihn beim Anblick eines wunderbaren Sternes
empfangen haben. Er wurde angeblich schon mit grauen Haaren
geboren. Auch habe er schon als Kind iibernatiirliche Geistesgaben
bekundet. Und durch die Inspiration himmlischer Krifte sei er am
Ende seines langen Lebens sichtbar gen Himmel gefahren, dhnlich
wie in der Legende vom Leben Jesu. )

Lao-tses Heilslehre wurde jedoch nachweisbar erst im 3. Jahr-
hundert nachchristlicher Zeitrechnung unter dem Titel «Tao-te-
king» in 81 Abschnitten zu einem einzigen Buche zusammengetra-
gen, wiederum ihnlich wie die Heilslehren von Jesus, die um die
gleiche Zeit zum Neuen Testament vereinigt wurden, obwohl sie
sich eigentlich nur von Mund zu Mund bzw. Generation zu Gene-
ration fortgepflanzt hatten.

Das «Tao» ist nach Lao-tse die chinesische Gottheit, der Ahn
aller lebenden Wesen und die Mutter aller Geburten. Lao-tse sagte
orakelhaft: Wir vermégen zwar das «Tao» nicht zu bestimmen,
wohl aber zu bejahen. So dhnlich verhilt sich’s auch mit dem jiidi-
schen und dem Christengott. Auch er ist nicht zu beweisen. Man
muBl nur an ihn glauben. Glauben aber heiBt: Nichts Genaues
wissen.

Das «Tao» iiberwindet den Gegensatz zwischen Himmel und
Erde. In ihm kommen beide zusammen, denn es ist in ihnen und
zugleich auch iiber ithnen. «Tao» sei sogar in jedem Menschen, der
durch Einkehr und inneres Gesammeltsein das Héchste erahnt.
Denn nicht durch Gelehrsamkeit und nicht durch miihsames For-
schen gelange man zum «Tao», sondern nur durch das Wissen, da}



	Wir aber sagen mit allem Nachdrucke [...]

